
 

 

v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

religiões mais que humanas:  
o papel de crenças e 

instituições baseadas em fé 
nos debates ambientais e na 

agenda do desenvolvimento 
sustentável  

 

Ramon Feliphe Souza *  

Fundação o swaldo Cruz   

Rio de Janeir o – Rio de Janeiro -  Brasil  

 

resum o  

O artigo explora a interseção entre religiões, desenvolvimento e questões 

ambientais, chamando atenção para a contribuição de líderes religiosos de diversas 

tradições, na promoção de uma consciência ecológica global. Além de crenças e 

instituições baseadas em fé hegemônicas como o Cristianismo, o texto apresenta 

exemplos de outras tradições religiosas que enfatizam a responsabilidade humana 

frente à degradação ambiental. Nosso foco foi abordar as perspectivas de povos 

indígenas e afro-brasileiros, cujas cosmovisões oferecem uma relação intrínseca e 

harmônica com a natureza, mas que ainda seguem invisibilizadas. Com base em uma 

revisão de literatura e utilizando conceitos como inter-religiosidade, 

interculturalidade e “religiões mais-que-humanas”, buscamos discutir como crenças 

e instituições inspiradas pela fé podem colaborar enquanto alternativas sistêmicas 

na luta contra as mudanças climáticas e na busca pelo desenvolvimento. Destacamos 

a participação de alguns líderes religiosos nas Conferências das Partes (COPs), que 

têm sido a principal plataforma multilateral para abordar questões relacionadas às 

mudanças climáticas. 

Palavras-chave: Povos tradicionais; Desenvolvimento sustentável; Inter-

religiosidade. 

abstract  

The article explores the intersection between religions, development, and 

environmental issues, drawing attention to the contribution of religious leaders from 

various traditions in promoting global ecological awareness. In addition to 

hegemonic faith-based beliefs and institutions such as Christianity, the text presents 

examples of other religious traditions that emphasize human responsibility for 

environmental degradation. Our focus was to address the perspectives of indigenous 

and Afro-Brazilian peoples, whose worldviews offer an intrinsic and harmonious 

relationship with nature, but still remain invisible. Based on a review of the literature 

and concepts such as inter-religiousness, interculturality, and “more-than-human 

religions,” we seek to discuss how faith-inspired beliefs and institutions can 

collaborate on systemic alternatives in the fight against climate change and the 

pursuit of development. We highlight the participation of some religious leaders in 

the Conferences of the Parties (COPs), which have been the main multilateral 

platform for addressing issues related to climate change. 

Keywords: Traditional peoples; Sustainable development; Faith, and inter-

religiosity. 

 
* Doutor em História das Ciências e da Saúde pela Fundação Oswaldo Cruz. Bolsista de Pós-Doutorado Nota 10 

da FAPERJ –Fundação Carlos Chagas Filho de Amparo à Pesquisa do Estado do Rio de Janeiro (Processo SEI-

260003/008582/2024) no PPGHCS/Fiocruz. E-mail: ramon.feliphe@live.com. 

http://periodicos.ufes.br/agora
https://orcid.org/0000-0001-7566-6323


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

2 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

resumen  

Este artículo explora la intersección entre religión, desarrollo y medio ambiente, 

destacando la contribución de líderes religiosos de diversas tradiciones a la 

promoción de la conciencia ecológica global. Además de creencias e instituciones 

hegemónicas basadas en la fe, como el Cristianismo, el texto presenta ejemplos de 

otras tradiciones religiosas que enfatizan la responsabilidad humana por la 

degradación ambiental. Nos centramos en las perspectivas de los pueblos indígenas 

y afrobrasileños, cuyas cosmovisiones ofrecen una relación intrínseca y armoniosa 

con la naturaleza, pero que aún permanecen invisibles. A partir de una revisión de 

la literatura y conceptos como interreligiosidad, interculturalidad y religiones «más 

que humanas», buscamos analizar cómo las creencias e instituciones inspiradas en 

la fe pueden colaborar en alternativas sistémicas en la lucha contra el cambio 

climático y la búsqueda del desarrollo. Resaltamos la participación de algunos 

líderes religiosos en las Conferencias de las Partes (COPs), que han sido la principal 

plataforma multilateral para abordar los problemas relacionados con el cambio 

climático. 

Palabras clave: Pueblos tradicionales; Desarrollo sostenible; Fe e interreligiosidad. 

Introdução  
O urgente desafio de proteger a nossa casa comum inclui a preocupação de unir toda a família 

humana na busca de um desenvolvimento sustentável e integral, pois sabemos que as coisas 

podem mudar. O Criador não nos abandona, nunca recua no seu projeto de amor, nem se 

arrepende de nos ter criado. A humanidade possui ainda a capacidade de colaborar na 

construção da nossa casa comum. Desejo agradecer, encorajar e manifestar apreço a quantos, 

nos mais variados setores da atividade humana, estão a trabalhar para garantir a proteção da 

casa que partilhamos. Uma especial gratidão é devida àqueles que lutam, com vigor, por 

resolver as dramáticas consequências da degradação ambiental na vida dos mais pobres do 

mundo. Os jovens exigem de nós uma mudança; interrogam-se como se pode pretender 

construir um futuro melhor, sem pensar na crise do meio ambiente e nos sofrimentos dos 

excluídos1. 

Buda seria Verde — eu também, eu sou Verde. Buda nasceu enquanto sua mãe se apoiava em 

uma árvore. Ele alcançou a iluminação sentado sob uma árvore e faleceu enquanto árvores 

testemunhavam acima. Portanto, se Buda retornasse ao nosso mundo, ele certamente estaria 

conectado à campanha para proteger o meio ambiente. Falando por mim, não hesito em apoiar 

iniciativas que sejam relacionadas à proteção do meio ambiente porque ameaças ao nosso 

 
1 FRANCISCO, Papa. Laudato Si’: Carta Encíclica sobre o cuidado da casa comum. Vaticano: Libreria Editrice 

Vaticana, 2015, p. 13-14 [tradução nossa].  



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

3 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

meio ambiente são uma questão de nossa sobrevivência. Este lindo planeta azul é nosso único 

lar. Ele fornece um habitat para comunidades únicas e diversas. Cuidar do nosso planeta é 

cuidar do nosso próprio lar2. 

Nas citações acima, observamos como alguns líderes religiosos têm estabelecido 

publicamente vínculos entre suas religiões e o meio ambiente. Primeiramente observamos a 

encíclica Laudato Si (2015) do Papa Francisco I (2013-2025), então líder de cerca de 1,34 

bilhão de fiéis em todo o mundo. Na carta encíclica, o papa não se dirigiu apenas aos cardeais, 

bispos e fiéis, mas, de modo inédito, a toda humanidade. A mensagem central da extensa carta 

de 246 parágrafos, seis capítulos e mais de 190 páginas, é a de que tudo está interligado e que 

são necessários cuidados com a “casa comum”, isto é, o planeta terra. No documento, o 

pontífice escreveu ainda sobre a “cultura do descarte”, que tem pressionado cada vez mais o 

planeta em detrimento de questões econômicas. Em contrapartida, Francisco - que foi o 

primeiro papa latino-americano, apresentou a “cultura do encontro” convidando a humanidade 

a debater temas como as desigualdades entre os países e a necessidade de um novo modo de se 

relacionar com a Terra, destacando que “não podemos deixar de reconhecer que uma verdadeira 

abordagem ecológica sempre se torna uma abordagem social”. Portanto, deve integrar justiça, 

“para ouvir tanto o clamor da terra como o clamor dos pobres”3. 

Publicada em 2015, Laudato Si se inseriu na conjuntura de preparação para a 

Conferência das Partes 21 (COP21), evento convocado pelas Organizações das Nações Unidas 

(ONU) e que é considerado um marco nos esforços globais para a redução das emissões de 

gases do efeito estufa. Foi na ocasião deste evento, que foi adotado o chamado Acordo de Paris. 

Além do catolicismo, outras lideranças religiosas também manifestaram apelos públicos para a 

criação de uma consciência ecológica em relação ao futuro do planeta. Um exemplo disso foi o 

Simpósio Islâmico sobre Mudança Climática, realizado em Istambul (Turquia), entre 17 e 18 

de agosto de 2015, no qual foi redigida a Declaração Islâmica sobre o Clima. O documento é 

curto, mas extremamente objetivo e convocava islâmicos - 1,6 bilhão em todo o mundo, para 

 
2 DALAI LAMA, Sua Santidade o 14.º; ALT, Franz. Our Only Home: a Climate Appeal to the World. Toronto: 

Hanover Square Press, 2020, p. 26 [tradução nossa]. 
3 FRANCISCO, Laudato Si’, 2015, p. 49. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

4 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

se engajarem ativamente na luta contra as mudanças climáticas 4 . A seguir um trecho da 

declaração: 

Deus – a Quem conhecemos como Alá – criou o universo em toda a sua diversidade, riqueza 

e vitalidade: as estrelas, o sol e a lua, a terra e todas as suas comunidades de seres vivos [...]. 

Nós, seres humanos, fomos criados para servir o Senhor de todos os seres, para realizar o 

maior bem possível para todas as espécies, indivíduos e gerações de criaturas de Deus. Nosso 

planeta existe há bilhões de anos e as mudanças climáticas em si não são novas. O clima da 

Terra passou por fases úmidas e secas, frias e quentes, em resposta a muitos fatores naturais. 

A maioria dessas mudanças foi gradual, de modo que as formas e comunidades de vida se 

ajustaram de acordo. Houve mudanças climáticas catastróficas que provocaram extinções em 

massa, mas, com o tempo, a vida se adaptou até mesmo a esses impactos, florescendo 

novamente com o surgimento de ecossistemas equilibrados como os que prezamos hoje. As 

mudanças climáticas no passado também foram fundamentais para o depósito de imensos 

estoques de combustíveis fósseis, dos quais derivamos benefícios hoje. Ironicamente, nosso 

uso imprudente e míope desses recursos está agora resultando na destruição das próprias 

condições que tornaram nossa vida na Terra possível5. 

 

O documento apelava ainda aos povos de todas as nações e seus líderes na redução das 

emissões de gases de efeito estufa. Alguns anos depois, em 2020, o Dalai Lama, Tenzin Gyatso, 

líder budista, publicou o livro intitulado: Our Only Home: A Climate Appeal to the World, do 

qual retiramos o trecho da segunda citação desta introdução. Segundo o Dalai Lama, assim 

como ele próprio, “Buda é verde”. O líder budista, que possui mais de 500 milhões de 

seguidores em todo o mundo, enfatizou que se mantém comprometido com o movimento para 

cuidar do meio ambiente. Em seu livro, o Dalai Lama criticou a imprudência da exploração dos 

recursos da Terra sem considerar o impacto para as gerações futuras, destacou o derretimento 

das geleiras do Tibete como um dos efeitos das mudanças climáticas e a crise hídrica como 

elemento desencadeador de conflitos futuros. A obra ainda defendeu que deve ser prioridade 

 
4  Mais informações sobre o evento em Istambul no Observatório do Clima, disponível em: 

https://www.oc.eco.br/lideres-islamicos-pregam-fim-de-emissoes/. Acesso em: 30/03/2025. 
5  ISLAMIC DECLARATION ON CLIMATE CHANGE, Istanbul: Islamic Relief Worldwide, 2015, p. 1., 

[tradução nossa].  

https://www.oc.eco.br/lideres-islamicos-pregam-fim-de-emissoes/


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

5 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

uma educação ambiental sobre as consequências da destruição dos ecossistemas, da redução 

drástica da biodiversidade e elogiou o engajamento político de ambientalistas como Greta 

Thunberg6.  

É indiscutível que as religiões atravessam os indivíduos e as sociedades, compondo e 

recompondo formas de conceber o mundo7. Cerca de 85% da população mundial seguem 

diferentes tradições religiosas8. Como afirma Abumoghli, os cinco principais grupos religiosos, 

a saber: Budismo, Cristianismo, Hinduísmo, Islamismo e Judaísmo, compartilham valores 

como a conexão entre o humano, o mundo natural e o divino9. 

Entretanto, são nas tradições indígenas em várias regiões do planeta terra, 

particularmente nos países do Sul-Global - que também são os países mais pobres e 

desproporcionalmente mais expostos aos efeitos catastróficos das mudanças climáticas, que de 

modo mais direto é expressa a percepção de uma relação intrínseca com a natureza. 

Obviamente, não nos referimos a um grupo homogêneo, mas amplamente diverso. Como afirma 

Azpíroz Manero, citando Abate e Kronk 10 , não há uma definição sobre o termo “povos 

indígenas”. Segundo o autor: 

[...] o cierto es que los así designados sí presentan características comunes: una conexión 

única con la tierra por razones legales, espirituales y culturales; una historia de colonización 

y opresión que aumentó su vulnerabilidad y el reconocimiento por parte de la ley pública 

internacional de que existen derechos básicos concedidos a las comunidades indígenas. 

 
6 Ativista sueca, tendo se destacado na militância e combate as mudanças climáticas ainda na juventude. 
7 ÖHLMANN, P. A New Journal for a New Space: Introducing Religion & Development: Introductory Article. 

Religion and Development, v. 1, n. 1, p. 1-24, 2022. 
8 WORLD ECONOMIC FORUM. Faith in action: religion and spirituality in the polycrisis. Davos-Klosters: 

World Economic Forum, 2024, p. 3. Disponível em: https://www.weforum.org/publications/faith-in-action-

religion-and-spirituality-in-the-polycrisis/. Acesso em: 3 nov. 2025. 
9 ABUMOGHLI, I. The role of religions, values, ethics, and spiritual responsibility in environmental governance 

and achieving the sustainable development agenda. Religion & Development, Leiden, v. 2, n. 3, 2023, p. 489. 

Disponível em: https://doi.org/10.30965/27507955-20230008. Acesso em: 20 maio 2025. 
10 Trata-se de uma obra que explora como as mudanças climáticas afetam os direitos dos povos indígenas. Os 

autores argumentam que embora as causas desse problema sejam globais, os impactos adversos das mudanças 

climáticas estão sobrecarregando desproporcionalmente os povos indígenas ABATE, R. S.; KRONK, E. A. 

Commonality among unique indigenous communities: An introduction to climate change and its impacts on 

indigenous peoples. In: ABATE, R. S.; KRONK, E. A (ed.). Climate change and indigenous peoples: The search 

for legal remedies. Cheltenham: Edward Elgar, 2013. p. 3–18.   

https://www.weforum.org/publications/faith-in-action-religion-and-spirituality-in-the-polycrisis/?utm_source=chatgpt.com
https://www.weforum.org/publications/faith-in-action-religion-and-spirituality-in-the-polycrisis/?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.30965/27507955-20230008


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

6 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

Además, todos los pueblos indígenas comparten una mayor vulnerabilidad a los efectos del 

cambio climático, dada la localización de sus comunidades11. 

No caso do Brasil, é necessário considerar também os saberes herdados dos povos 

africanos em diáspora que, no contexto da colonização iniciada no século XVI, foram 

forçadamente trazidos para as Américas. Estima-se que apenas o território brasileiro tenha 

recebido cerca de quatro milhões de africanos escravizados. Essa população diversa, com suas 

crenças e práticas religiosas, preservou uma profunda consciência de conexão com o meio 

biofísico. Essa relação é expressa, por exemplo, no provérbio de origem iorubá – Kò sí ewé, kò 

sí orìṣà – que significa: "sem folha, não há orixá"12. 

As sociedades humanas e as tradições religiosas são uma parte bem mais recente da 

história do planeta Terra, que remonta aos 4,5 bilhões de anos. Contudo, diante um contexto 

complexo e global, intrinsecamente relacionado as atividades humanas sob o planeta, assistimos 

mudanças climáticas irreversíveis, a perda da biodiversidade e o sofrimento de populações 

humanas empobrecidas. Nesse sentido, as crenças e instituições mobilizadas e inspiradas pela 

fé podem ser uma ferramenta útil para mobilizar sensibilidades com o objetivo de conservar o 

meio ambiente para as gerações futuras.  

No caso de religiões tradicionais, em um país com passado escravista como o Brasil – 

onde esse sistema durou por quase quatrocentos anos, muitos desafios ainda se apresentam. 

Como convencer um país estruturalmente racista que crenças, saberes e visões de mundo 

oriundas de indígenas e populações afrobrasileiras, como as comunidades quilombolas, podem 

contribuir no debate sobre a agenda de desenvolvimento? Esses grupos são os mais afetados 

pelos marcadores sociais da diferença, especialmente no que se refere às desigualdades de 

renda, ao acesso à água potável, ao saneamento básico e à educação. Na base dessa hierarquia 

social, as mulheres negras figuram como o segmento mais vulnerabilizado, sendo também 

 
11 AZPÍROZ MANERO, M. L. Actores sociales en la Cumbre del Clima de París: el mensaje de pueblos indígenas, 

grupos religiosos, mujeres y jóvenes. Revista mexicana de ciencias políticas y sociales, Ciudad do México, v. 63, 

n. 233, 2018, p. 223. 
12 SILVA GOMES, V. M. da; LESSA CATALÃO, V. M. “Kosi ewe, kosi orisa” (Sem folha não há orixá): 

vivências ecológicas em um terreiro de candomblé: Revista científica galego-lusófona de educación ambiental, v. 

20, p. 1857-1877, 2015. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

7 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

majoritárias nas religiões de matriz africana. Diante disso, definindo melhor a questão: como 

sensibilizar uma sociedade estruturalmente racista para reconhecer que as mulheres negras têm 

contribuições essenciais ao debate sobre desenvolvimento? 

Posto isso, o objetivo deste artigo é ampliar o debate sobre religião e desenvolvimento 

ressaltando a visão ecológica elaborada desde crenças e instituições baseadas em fé, com foco 

na colaboração de lideranças indígenas e negras. Para tal, em um primeiro momento 

apresentamos os conceitos de inter-religiosidade, interculturalidade e o de “religiões mais que 

humanas”, fundamentais em nossa análise. Em seguida, apresentamos uma breve discussão 

sobre religião e desenvolvimento. E, por fim, destacamos a mobilização inter-religiosa para a 

consolidação do novo paradigma de desenvolvimento sustentável com foco nas ações de 

lideranças indígenas e afro-brasileiras. 

 A busca pelo desenvolvimento sustentável nas suas três dimensões (econômica, social 

e ambiental) tem se consolidado por meio de debates suscitados pela Organização das Nações 

Unidas13. Nesse sentido, em nosso artigo, recuperamos aspectos da participação de lideranças 

religiosas do Brasil e do exterior no contexto das Conferências das Partes da ONU, as COPs. 

Especialmente na COP 21 (2015) e COP 23 (2017), eventos nos quais se expressaram forte 

apoio e engajamento de lideranças religiosas não hegemônicas. Nesses eventos tem crescido a 

mobilização política de “religiões mais que humanas”, que, como valores comuns, buscam 

incluir a dimensão ambiental em suas visões de mundo, apontando para a construção de 

caminhos ecologicamente sustentáveis com o planeta. 

Inter - religiosidade, interculturalidade e religiões mais que 
humanas   

Vários estudos têm apontado para uma crescente colaboração inter-religiosa com o 

objetivo de resolver a complexidade dos problemas ecológicos, que está cada vez mais evidente 

em citações oficiais de diferentes lideranças religiosas, como as destacadas na introdução deste 

 
13  ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS. Transformando nosso mundo: a Agenda 2030 para o 

desenvolvimento sustentável. Nova York: ONU, 2015. Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/91863-agenda-

2030-para-o-desenvolvimento-sustentavel. Acesso em: 6 nov. 2025. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

8 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

texto14.Segundo Rodríguez-Garavito, têm ocorrido uma virada ecológica em vários campos, nas 

ciências, nas artes, no direito na espiritualidade e, em comum, essa perspectiva não se limita a 

destacar as conexões entre os indivíduos, mas postula seu profundo emaranhamento, a ponto 

de borrar as fronteiras entre os indivíduos e seus arredores15. Neste tópico, apresentamos alguns 

conceitos fundamentais como inter-religiosidade, interculturalidade, “mais que humano” e 

antropoceno que, em geral, também nos convidam a borrar limites e fronteiras.  

Em primeiro lugar, argumentamos que a inter-religiosidade é compreendida neste texto 

como um movimento, livre de proselitismo, que busca enfatizar a importância de diferentes 

religiões. A religião, por seu turno, é percebida de modo amplo, abrangendo todas as formas de 

instituições religiosas, comunidades, redes, cenas, culturas e fenômenos16. A definição de Ver 

Beek sobre espiritualidade e religião também nos interessa:  

Definirei espiritualidade como uma relação com o sobrenatural ou o reino espiritual que 

proporciona significado e uma base para reflexão, decisões e ações pessoais e comunitárias. 

Enquanto a religião é geralmente considerada um conjunto institucionalizado de crenças e 

práticas relacionadas ao reino espiritual, a espiritualidade descreve o lado pessoal e relacional 

dessas crenças, que moldam a vida diária17. 

Ainda segundo o autor, embora alguém possa ser espiritual sem ser religioso ou vice-

versa, na prática, os dois conceitos estão comumente interligados, pois as pessoas vivenciam e 

descrevem sua espiritualidade por meio de uma perspectiva religiosa. 

O Antropoceno, por sua vez, tem ditado o ritmo dos encontros inter-religiosos e refere-

se ao atual estado geológico da Terra. As sociedades humanas e suas atividades como 

desmatamento se tornaram uma força geológica em larga escala que afeta a atmosfera, os 

oceanos e os ecossistemas terrestres levando a perda de espécies, desertificação, migração 

forçada entre outros efeitos. Entretanto, conforme Silva e Lopes, a proposta do Antropoceno 

como uma nova época geológica conformada pela ação humana ainda está em formalização 

 
14 ÖHLMANN, 2022; ABUMOGHLI, 2023. 
15 RODRÍGUEZ-GARAVITO, C. (Org.). More-Than-Human Rights: An Ecology of Law, Thought and Narrative 

for Earthly Flourishing. New York: NYU MOTH Project, 2024.  
16 ÖHLMANN, 2022. 
17 Ver BEEK, K. A. Spirituality: A development taboo. Development in practice, v. 10, n. 1, 2000, p. 32. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

9 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

pela Comissão Internacional de Estratigrafia, mas, o conceito já possui popularidade desde que 

divulgado pelo químico Paul Crutzen, em 2000. Apesar da falta de consenso sobre o 

Antropoceno enquanto marco de uma nova época geológica, o que fica evidente em todas 

marcações temporais sugeridas, é o papel das sociedades humanas sobre o planeta18. 

Além do aquecimento planetário, o Antropoceno também está acelerando a busca por 

novas abordagens interdisciplinares e debates públicos sobre o destino da Terra. Um exemplo 

pode ser observado no capítulo “More Than Human Rights: An Ecology of Law” de Rodríguez-

Garavito (2024), que também é coordenador do projeto Mais que Direitos Humanos (MOTH), 

da Universidade de Nova York. Este projeto reúne advogados, cientistas, líderes indígenas, 

artistas, escritores, juízes, jornalistas, entre outros segmentos sociais de todo mundo com o 

objetivo de promover ideias e práticas que apoiem os direitos e o bem-estar dos não humanos. 

Segundo o autor, enquanto os Direitos Humanos, políticos e socioeconômicos foram 

incorporados a tratados internacionais na década de 1960, o direito a um meio ambiente 

saudável é muito mais recente, tendo sido reconhecido pela Assembleia Geral da ONU apenas 

em 2022, em uma resolução não vinculativa. É interessante notar que juridicamente, a defesa 

de “direitos mais que humanos” emergiu de um país latino-americano. Conforme Rodríguez-

Garavito, a constituição equatoriana de 2008 foi pioneira em reconhecer a “Mãe Natureza” 

(Pachamama) como um sujeito de direitos19. Em suas palavras: 

O paradigma da natureza incluído na Constituição equatoriana, que agora está incorporado 

em leis e decisões judiciais em todo mundo, é a tradição jurídica ocidental da noção mais 

fundamental de que tudo está vivo, que todos os seres falam à sua maneira - e que o direito, 

 
18 SILVA, A.; LOPES, G. Entre Horizontes e Sedimentos: o Impacto do Antropoceno na História a partir de 

Chakrabarty e seus Interlocutores. Solcha, v. 11, n. 2, p. 348-396, 2021. 
19 É importante salientar que o autor aponta que a ideia de direitos da natureza - ou o paradigma da natureza 

inaugurado pela constituição equatoriana, no entanto, ainda não causou um impacto significativo no cânone 

jurídicos ocidental, incluindo os círculos de direitos humanos. Movê-la da periferia para o centro do pensamento 

e da prática jurídica implica abordar questões complexas, tais como: Quem conta como sujeito de direitos? Em 

suas palavras: Se os direitos devem ser estendidos aos não humanos, a nova linha deve ser traçada para animais 

sencientes, como alguns teóricos e praticantes dos direitos dos animais sugeriram? Ou deve ser expandida para 

incluir plantas e fungos e até mesmo rios e montanhas? (...) Como os interesses e as vozes dos animais e outros 

seres podem ser incorporados aos processos políticos e legais? (RODRÍGUEZ-GARAVITO, 2024, p. 27., 

[tradução nossa]. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

10 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

a ciência e a espiritualidade não são mutuamente exclusivas, mas sim participantes de uma 

conversa crescente sobre o que os direitos humanos significam no Antropoceno20. 

O mais interessante da discussão de Rodríguez-Garavito é a sua percepção de que os 

direitos dos seres humanos estão entrelaçados com os direitos dos não-humanos e inseridos nos 

direitos da natureza. Conforme o autor, as abordagens e propostas para direitos mais que 

humanos “podem parecer exóticas e desconfortáveis”, pois exigem que se leve a sério os 

interesses dos não humanos e se explorarem variações das normas ocidentais vigentes. O autor 

nos recorda que já passamos por isso em outros momentos históricos ao citar, por exemplo, a 

proteção dos direitos das crianças em Roma, dos escravizados ao longo da história e das 

mulheres que foram impedidas de votar até o século XX. Em seus respectivos contextos, tais 

direitos foram recebidos, “na melhor das hipóteses, com ceticismo e, na pior, escárnio”21. 

Todo esse cenário de defesa pelos direitos dos não humanos não é isolado e aponta para 

uma busca mais ampla de novas formas de se relacionar com o planeta Terra. De acordo com 

Sólon (2019), estamos diante de uma crise sistêmica para a qual não há saídas individuais. Por 

isso o autor sugere que a conjuntura demanda por alternativas sistêmicas: 

Las alternativas no surgen en el vacío, emergen en las luchas, experiencias, iniciativas, 

vitorias, derrotas y resurgimiento de movimientos sociales. Las alternativas surgen en un 

proceso, muchas veces contradictorio, de análisis, práctica y propuestas que se validan en la 

realidade. No hay una sola alternativa. Hay muchas alternativas22. 

Entre as visões que apontam a construção de alternativas sistêmicas, o autor destaca o 

ecossocialismo, a soberania alimentar, a economia solidária, o Ubuntu e o bem-viver23. Dentro 

desse conjunto da busca por alternativas e garantia de um futuro e bem-estar planetário, neste 

texto buscamos destacar a colaboração inter-religiosa como uma possível alternativa sistêmica 

essencial e inteligível. Pois, como enfatiza Abumoghli (2023), quando levados a sério, os 

valores religiosos podem promover mudanças significativas nos comportamentos individuais e 

 
20 RODRÍGUEZ-GARAVITO, 2024, p. 23-24, [tradução nossa]. 
21 RODRÍGUEZ-GARAVITO, 2024, p. 29 [tradução nossa].  
22 SOLÓN, P. Alternativas sistêmicas: Bem Viver, decrescimento, comuns, ecofeminismo, direitos da Mãe Terra 

e desglobalização. Editora Elefante, 2019, p. 9-10. 
23 SOLÓN, (2019:10). 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

11 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

nas políticas institucionais. Em outras palavras, crenças e instituições baseadas na fé podem 

mobilizar transformações fundamentais na busca por justiça climática e na redução da nossa 

pegada ambiental. 

Nesse texto, reiteramos que, ao mesmo tempo, além de inter-religiosa, a colaboração 

também precisa ser intercultural, uma vez que há diferenças essenciais entre as crenças e 

instituições baseadas na fé. Nesse sentido, partimos da premissa de Catherine Walsh, que define 

interculturalidade como:  

Mais do que uma simples ideia de inter-relação (ou comunicação), a interculturalidade aponta 

e representa processo de construção de um conhecimento outro, de uma prática política outra, 

de um poder social (e estatal) outro e de uma sociedade outra; uma forma outra de 

pensamento relacionada com e contra a modernidade/colonialidade, e um paradigma outro, 

que é pensado por meio da práxis política24. 

Esse movimento outro, implica em uma escuta outra que, precisa incluir, o 

conhecimento originário produzido desde as tradições religiosas de matrizes africanas e 

indígenas, que são também os povos mais afetados pelas mudanças climáticas, apesar de 

impactarem menos o planeta com suas ações. Ao propor um sistema de valores comum entre 

as religiões, não se limitando apenas as cinco grandes tradições religiosas, mas também de 

crenças e instituições baseadas em fé de menores proporções como as oriundas de povos de 

terreiros, comunidades quilombolas e nações indígenas, a perspectiva não é privilegiar uma 

religião em detrimento de outra, nem de criar uma doutrina religiosa que abranja a todas. Trata-

se, antes, de considerar a diversidade dos valores religiosos existentes e estabelecer conexões 

significativas entre eles, fomentando o que Abumoghli denominou de uma base ética comum, 

capaz de orientar respostas coletivas a desafios contemporâneos, como as crises ambientais e 

as complexas relações entre a ação humana e a natureza.  

Essa proposta inter-religiosa e intercultural pode, assim, abrir caminho para o 

desenvolvimento de abordagens colaborativas e integradas para questões socioecológicas 

globais. É importante ressaltar que o fortalecimento das instituições democráticas é um 

 
24 WALSH, C. Interculturalidade e decolonialidade do poder: um pensamento e posicionamento "outro" a partir 

da diferença colonial. Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Pelotas, v. 5, n. 1, 2019, p. 9. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

12 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

elemento essencial para a dinâmica inter-religiosa e intercultural aqui proposta, uma vez que é 

o sistema democrático que garante a possibilidade de conflito, divergência e pluralismo de 

ideias sem recorrer à supressão ou exclusão das diferenças. 

O artigo de Abumoghli, “Reimaginando a relação entre ser humano e meio ambiente”, 

no contexto da religião e do desenvolvimento, propõe o estabelecimento de uma abordagem 

ética universal extraída de diferentes tradições religiosas. Isso porque, de acordo com o autor, 

embora abordem os mesmos temas de maneiras distintas, as religiões frequentemente chegam 

a conclusões semelhantes. O autor apresenta, por exemplo, o conceito de stewardship 

(administração responsável) presente nas religiões abraâmicas que também aparece no 

Budismo e no Hinduísmo sob a forma de Dharma, que expressa a responsabilidade das pessoas 

e seu dever de cuidado. Outro exemplo apresentado por Abumoghli é a Ahimsa, que nos 

contextos hinduísta, budista e jainista, representa o princípio da não violência, alinhando-se ao 

valor da compaixão presente nas religiões abraâmicas. Um terceiro exemplo é o conceito do 

“caminho do meio” no Budismo, que encontra correspondência no conceito islâmico de 

Wasatiyyah (moderação)25. 

Atualmente, já existem várias organizações inter e intra-religiosas voltadas aos desafios 

ambientais, como a Parceria em Religião e Desenvolvimento Sustentável (PARD), o 

Parlamento das Religiões do Mundo, a Iniciativa de Religiões Unidas, a Religiões pela Paz e a 

GreenFaith. Esses espaços podem conferir colaboração entre grupos religiosos, trocas de 

conhecimento, fortalecimento de capacidades e de mobilização das sociedades a se engajarem 

ações de sustentabilidade ambiental e responder de forma mais eficaz aos desafios ambientais 

globais. 

Na história brasileira, o papel político desempenhado pela religião, particularmente pela 

Igreja Católica, ainda é pouco explorado em sua relação com diversas facetas do trabalho de 

busca pelo desenvolvimento a partir de ações em saúde, educação e bem-estar comunitário26. 

 
25 ABUMOGHLI, I. Religion and the Environment: Reimagining the Human-Environment Relationship. New 

York & Geneva: United Nations University & United Nations Environment Programme, 2022 [tradução nossa]. 
26 GODOY, J. H. A. de. Dom Helder Câmara e Louis-Joseph Lebret: desenvolvimentismo e práxis progressista 

católica nas décadas de 1950 e 1960. Dados, v. 63, n. 1, p. e20170188, 2020. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

13 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

Este é também o contexto mais amplo para estudos sobre as interseções entre desenvolvimento 

e comunidades e espaços religiosos de origem africana e indígena. Em geral, especialmente na 

historiografia, se reconhece o papel de atores religiosos, porém, eles não são estudados 

sistematicamente como elementos importantes e com efeitos específicos na agenda de 

desenvolvimento27. 

Nesse sentido, as crenças e instituições baseadas em fé têm capacidade de mobilizar 

pessoas, alcançar os mais pobres, abrir espaço para negociações e superação de diferenças 

apontando para a necessidade de ação cooperativa em tópicos diversos que vão desde as 

mudanças climáticas, desenvolvimento comunitário, bem-estar, conhecimento científico entre 

outros. "Religiões mais que humanas", portanto, podem contribuir para questionar e subverter 

o modelo de desenvolvimento hegemônico que, desde meados do século XX, o Norte Global 

consolidou como padrão para as economias do mundo. Esse modelo tem se mostrado 

profundamente assimétrico, produzindo impactos ambientais significativos e incapaz de reduzir 

as persistentes desigualdades entre as nações. 

O termo “religiões mais que humanas” se refere a crenças e instituições baseadas em fé 

que tomam o perigo ecológico da Terra como a preocupação central de suas respostas teológicas 

e espirituais. Em outras palavras, são religiões que reconhecem que o ser humano não é o único 

protagonista e nas quais cultura e natureza são intrinsecamente interligadas. David Abram 

(1997) foi um dos primeiros a utilizar a expressão "mais que humanos". Segundo suas próprias 

palavras, a origem filosófica e a razão da frase “direitos mais que humanos” se deram no 

contexto de escrita do seu primeiro livro nos anos 1990, The Spell of the Sensuous: Perception 

and Language in a More-than-Human World. Para esse autor, "essa frase estranha" foi criada 

para falar da natureza, isto é, do mundo mais que humano. O autor acusava um abismo 

conceitual entre a humanidade e o restante da natureza animada, como se a cultura humana não 

 
27  Para citar um outro exemplo da interface religião e desenvolvimento, Vilela e Barros analisaram como 

protestantes, presbiterianos e batistas na cidade pernambucana de Goiana, tiveram histórica tradição no plantio de 

Cana de Açúcar. Os autores afirmam que a defesa por um “evangelho social”, por parte destes pastores, estava 

relacionada ao aumento dos casos de ações trabalhistas nos cartórios daquele município. (VILELA, M. A. F.; 

BARROS, A. V. Trabalhadores rurais e o “credo vermelho”:  experiências protestantes na Liga Camponesa em 

Goiana, Pernambuco. Mundos do Trabalho, v. 12, 2020, p. 10). 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

14 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

fosse inteiramente parte desta biosfera viva. Assim, “mais que humano” aponta para a falta de 

palavras e frases precisas para articular a relação real entre nossa espécie e as inúmeras outras 

formas de sensibilidade e senciência com as quais nossas vidas estão emaranhadas28. 

A frase “mais que humano” pretende, antes de tudo, indicar que o reino da humanidade 

(com nossa cultura e tecnologia) é um subconjunto dentro de um conjunto maior. Em outras 

palavras, que o mundo humano é necessariamente incorporado, permeado por e, de fato, 

dependente do mundo mais-que-humano que o excede. Conforme Abram, o reconhecimento de 

nossa incorporação humana dentro de uma biosfera mais que humana repleta de sua própria 

inteligência não seria uma percepção nova, antes, esse entendimento já era comum aos povos 

indígenas em todos os continentes e arquipélagos habitados por inúmeras gerações. O autor 

também chama a atenção para o fato de que esses povos se estabeleceram nessas diferentes 

regiões por um longo período, “coletando, caçando e pescando” sem degradar severamente a 

integridade desses ecossistemas, esse aspecto facilmente refuta “a noção de que os humanos 

são inerentemente predispostos a devastar seu ambiente terrestre”29. 

Corrobora com o argumento de Abram as perspectivas da História Ambiental30, para a 

qual, como enfatiza Ingold, toda a vida humana se desenrola dentro de uma matriz de relações, 

que são ao mesmo tempo sociais e biológicas. Assim, “o padrão rítmico das atividades humanas 

alinha-se dentro do padrão mais amplo de atividade para toda a vida animal que, por seu turno, 

alinha-se dentro do processo vital do mundo” 31 .Neste texto, portanto, religiões “mais que 

 
28 ABRAM, D. The spell of the sensuous: Perception and language in a more-than-human world. New York: 

Vintage, 1997, [tradução nossa]. 
29 ABRAM, 1997, p. 94. 
30 Segundo Pádua e Carvalho (2020), não há uma definição canônica de história ambiental, contudo, existe uma 

institucionalidade acadêmica que veio sendo estabelecida desde a década de 1970, especialmente desde os Estados 

Unidos e Europa. Esse campo de investigação nasceu de inquietações e críticas teóricas em relação à leitura 

“flutuante” da história humana, isto é, uma historiografia na qual "a vida social pode ser isolada do mundo biofísico 

no qual ela acontece". PÁDUA, J. A.; CARVALHO, A. I de. A construção de um país tropical: apresentação da 

historiografia ambiental sobre o Brasil. História, Ciências, Saúde – Manguinhos, Rio de Janeiro, v.27, n.4, out.-

dez. 2020, p.1312. 
31 INGOLD, T. The Temporality of the Landscape, World Archaeology, 25, 2, 1993, p. 164. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

15 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

humanas”, são crenças e instituições baseadas em fé que ajudam a pensar-com 32  o meio 

biofísico. 

Os saberes transmitidos oralmente há várias gerações entre povos tradicionais afro-

brasileiras e de povos indígenas sempre foram mais que humanos e nos remetem desde a 

animais, plantas até os espíritos e consciências de rios ou montanhas, florestas inteiras, rochas 

e fungos, por exemplo. Como evidente no ensinamento da liderança indígena Ailton Krenak 

(2024), de que o rio fala, portanto, “sejamos água, em matéria e espírito, em nossa movência e 

capacidade de mudar o mundo, ou estaremos perdidos”33.  

Por outro lado, é preciso frisar que se as crenças e instituições baseadas em fé podem 

desempenhar papel importante no desenvolvimento, elas também carregam ambivalências que 

podem impedi-lo. É necessário considerar, por exemplo, que grande parte daqueles que 

perpetuam o discurso religioso são líderes homens e heterossexuais. As mulheres ocupam 

posições de liderança em menor número dentro de religiões hegemônicas, como o Cristianismo, 

que também evidencia desigualdades de gênero e a persistência de opressões, como as dirigidas 

à homossexualidade. Nesse sentido, recuperamos o artigo de James, cujo título em tradução 

literal seria “manuseie com cuidado”, no qual há uma afirmação interessante sobre o papel da 

fé no desenvolvimento: “a fé pode ser um combustível poderoso – mas inflamável – para 

mudança”. Portanto, como qualquer combustível é preciso cuidado34.De toda forma, como 

afirma Thomsen, o papel da religião pode ser “ambíguo, uma vez que pode ser fator de 

mobilização para o desenvolvimento ou bloqueio a esse processo, mas nunca é irrelevante”35.  

Ao lidar com religiões não cristãs, muitos desafios surgem. O Brasil, por exemplo, é um 

país predominantemente cristão com grande biodiversidade, que, como destacamos, está 

intrinsecamente ligada a instituições afro-brasileiras e indígenas. No entanto, essas práticas e 

 
32  HARAWAY, D. Antropoceno, capitaloceno, plantationoceno, chthuluceno: fazendo parentes. Clima Com 

Cultura Científica, v. 3, n. 5, p. 139-146, 2016. 
33 KRENAK, A. Futuro ancestral. Companhia das Letras, 2022, p. 27. 
34  JAMES, R. Handle with care: Engaging with faith-based organizations in development. Development in 

Practice, v. 21, n. 1, p. 109-117, 2011. 
35  THOMSEN, J. The sustainable development goals as space and sparring partner for religious actors in 

development. Ny Mission, v. 32, 2017, p. 28. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

16 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

saberes, embora ainda ativos mesmo após quinhentos anos de resistência, são invisibilizados. 

Silva (2021), em sua tese de doutorado, apresenta um excelente exemplo de perseguição às 

comunidades de terreiro ao se aprofundar na complexidade das relações estabelecidas, em 

termos de disputas político-religiosas, entre neopentecostalismo, varejo de drogas ilícitas e 

religiosidades afro-brasileiras em algumas favelas do Rio de Janeiro. Essa realidade se amplia 

para diversos outros estados brasileiros, onde religiões de matriz africana e indígenas não se 

veem asseguradas em seus direitos humanos fundamentais, como o direito de existir. 

O contexto arrolado demonstra, portanto, que apesar de serem reconhecidos como 

autoridades destacadas por manterem uma relação equilibrada com a natureza, na proteção da 

biodiversidade e das fontes de água doce, os povos tradicionais e quilombolas do país ainda são 

distinguidas por marcadores sociais da diferença. Por isso, um primeiro desafio consiste no 

convencimento da esfera pública brasileira, que é estruturalmente racista, de que segmentos 

indígenas e negros do país tem saberes, tecnologia e repertório para influenciar os rumos do 

desenvolvimento e o futuro do planeta. Posto isto, para prosseguir com nossa discussão, 

apresentamos uma breve análise acerca da literatura sobre religião e desenvolvimento para, em 

seguida, apresentar como lideranças negras e indígenas têm se inserido no debate atual sobre o 

desenvolvimento.  

Religião e desenvolvimento e as saberes afro - brasileiros e 
indígenas  

A ideia da secularização, isto é, a ideia de que a humanidade estaria se tornando cada 

vez mais laica, tem sido questionada. Segundo Ver Beek, “para a maioria das pessoas do Sul 

Global, a espiritualidade é parte integrante de sua compreensão do mundo e de seu lugar nele”. 

Nesse sentido, a espiritualidade é central para as decisões que tomam, seja no plantio de 

colheitas, no tratamento de uma criança doente, “no seu próprio desenvolvimento e no das suas 

comunidades”36. A história recente do Brasil é um bom exemplo de como novamente “a fé está 

sob os holofotes”37. Na corrida eleitoral para a presidência do país em 2022, a cena política foi 

 
36 BEEK, 2000, p. 31 [tradução nossa]. 
37 JAMES, 2011, p.2 [tradução nossa]. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

17 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

completamente voltada para alcançar a atenção dos eleitores evangélicos, já que esse segmento 

religioso tem se tornado a majoritária parte do país. Essa conjuntura ficou evidente nos esforços 

do então candidato de extrema direita, Jair Bolsonaro que escolheu como lema “Brasil acima 

de Tudo, Deus acima de todos”. 

 Nesse sentido, de acordo com James, diferentemente do declínio na adesão religiosa 

previsto na perspectiva secularista, na maioria das partes do mundo em desenvolvimento, a 

influência e número de adeptos de diversas denominações religiosas vem continuamente 

aumentando. Mas, apesar dos vários exemplos da relação direta entre religião e política, mais 

especificamente religião e desenvolvimento, o tema segue negligenciado e pouco esforço é feito 

no sentido de vincular a experiência religiosa e o valor agregado que a fé pode ter de forma 

sistemática nas estratégias ou desempenho os processos de busca pelo desenvolvimento.  

Um marco importante desses estudos com a interface Religião e Desenvolvimento foi o 

artigo publicado no ano de 2000 pelo sociólogo Kurt Alan Ver Beek na revista Development in 

Pracitice. No texto, o autor aponta a religião como um "tabu" na teoria e prática do 

desenvolvimento. Em seu estudo, Beek analisou o conteúdo dos artigos publicados ao longo de 

15 anos (1982-1998), em três importantes periódicos de estudos de desenvolvimento (World 

Development, Journal of Development Studies e Journal of Developing Areas) usando o banco 

de dados bibliográfico First Search. Em todos os periódicos, não havia um único artigo que 

tivesse a relação entre desenvolvimento e religião ou espiritualidade como tema principal38.  

Entretanto, Nell e Swart apontam que entre 1980 e 1999, há na literatura alguns artigos 

focados em aspectos religiosos do desenvolvimento, mas efetivamente há um primeiro fluxo 

crescente e publicações a partir dos anos 2000. Traçando uma observação geral sobre essa 

história de pesquisa, Marshall, indica que esse debate se concentrou em países mais ricos, em 

vez de em países que são o foco do trabalho de desenvolvimento. É importante frisar também 

que essa discussão tem se expressado mais destacadamente nas ciências sociais.  

 
38 Ver BEEK, 2000. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

18 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

A historiografia brasileira, em geral, reconhece o papel das instituições e crenças 

religiosas em processos como a busca pelo desenvolvimento. Contudo, como afirma 

Mainwaring (1986), apenas afirmar que a religião necessariamente tem impacto na política (e 

nos processos de desenvolvimento) não resolve; é preciso analisar e compreender como são 

esses vínculos e quais seus efeitos mais diretos. 

Foi na década de 1950 que o modelo de desenvolvimento ocidental dos Estados Unidos, 

para o mundo, tornou-se referência a ser alcançada. Como qualquer conceito, o 

desenvolvimento também é polissêmico e evoca muitos significados39. Comumente, a sua 

origem é atribuída ao discurso de 20 de janeiro de 1949, do presidente estadunidense Harry S. 

Truman (1945-1953), a partir do qual foram criadas as condições para que a política externa 

dos EUA fosse estendida, buscando reproduzir em todo o mundo características das sociedades 

avançadas da época. Esse contexto foi marcado por forte ênfase nas áreas da ciência e 

tecnologia, concomitante à expansão do modelo econômico capitalista. E por assinalar o início 

da Guerra Fria40, associado a outros eventos como o Plano Marshall (1947), conclusão da 

(OTAN -1949), Guerra da Coreia (1950-1953) e a Doutrina Truman (1947)41.  

O discurso de Truman no congresso dos EUA, definiu a maior parte do mundo como 

"subdesenvolvido” e anunciou que todas as sociedades teriam que seguir o mesmo caminho e 

aspirar a um único objetivo: o “desenvolvimento.” Desde então, diversos tipos de esforços têm 

sido empreendidos para alcançá-lo 42 . Obviamente, esse processo não ocorreu de maneira 

simétrica. Mas, por certo, independentemente do nome que recebeu, a busca pelo 

 
39 Todo conceito se prende a uma palavra, mas nem toda palavra é um conceito social e político. Conceitos sociais 

e políticos contém uma exigência concreta de generalização, ao mesmo tempo em que são sempre polissêmicos. 

KOSELLECK, R. Futuro passado: contribuição à semântica dos tempos históricos. Rio de Janeiro: Contraponto-

Ed. PUC-Rio, 2006, p. 108. 
40 É preciso considerar que essa é uma periodização bem sintética desse período que foi alvo de importantes 

revisões e estudos. É importante frisar que há um fenômeno intitulado de “Guerra Fria Cultural” que é anterior a 

Guerra Fria diplomática do pós-guerra e tem sua origem na luta entre comunismo e capitalismo no século XIX 

IBER, P. El imperialismo de la libertad: el Congreso por la Libertad de la Cultura en América Latina (1953-1971). 

In: Benedetta Calandra & Marina Franco, La guerra fría cultural en América Latina, 1. ed. Buenos Aires: Biblos, 

219 p., 2012. 
41 RIBEIRO, J. Os” combatentes da paz”: a participação dos comunistas brasileiros na Campanha Pela Proibição 

das Armas Atômicas (1950). Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 21, p. 261-283, 2008. 
42  ACOSTA, A. El Buen Vivir como alternativa al desarrollo. Algunas reflexiones económicas y no tan 

económicas. Política y sociedad, Madrid, v. 52, n. 2, 2015, p. 302. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

19 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

desenvolvimento desdobrou-se em um aparato institucional extremamente eficiente, destinado 

à produção de saberes/práticas que se refletiu a partir de “várias agências e agentes surgidos 

entre 1945-1955, que não cessaram de produzir novas teorias e estratégias”43. Inspirado no 

pensamento do filósofo francês Michael Foucault - sobre a capacidade dos discursos de 

produzir práticas e ações concretas, Escobar argumenta ainda que, como discurso, o 

desenvolvimento serviu para criar - de várias formas - regiões ao redor do globo, como a 

América Latina, Ásia e África. Territórios que, a partir de então, foram situados naquilo que se 

convencionou chamar de Terceiro Mundo ou países subdesenvolvidos. 

A busca desenfreada por um modelo desenvolvido desde o Norte Global, que prioriza o 

crescimento econômico e a industrialização, já deu vários exemplos de sua incapacidade de 

reduzir as desigualdades nas sociedades ao mesmo tempo que aumenta os impactos ecológicos 

sobre o planeta Terra. Como afirma Acosta, a lista de autores que abordam a crítica ao 

desenvolvimento e a construção de alternativas a esse processo é cada vez maior. É nessa 

conjuntura que, em busca de alternativas sistêmicas, estamos convencidos de que é preciso um 

forte movimento, democrático, inter-religioso e em escala planetária, buscando integrar visões 

de mundo oferecidas por crenças e instituições religiosas que tem contrastado com o 

pensamento convencional de desenvolvimento. 

 Santos apresenta uma excelente discussão sobre diferentes perspectivas e 

entendimentos acerca do desenvolvimento. A autora aponta que não há como pensar 

desenvolvimento no singular, isto é, numa teoria única sobre desenvolvimento. Ao passo que o 

que "existe é um conjunto de correntes, escolas, paradigmas, modelos e abordagens que, embora 

naveguem entre sociologia e economia do desenvolvimento, isoladamente não dão conta de 

defini-lo"44.  

Uma excelente análise histórica de diversas ideias e propostas para o desenvolvimento 

encontra-se no livro de Ioris, intitulado Qual Desenvolvimento? Os Debates, Significados e 

 
43 MENDONÇA, S. R. de. Ensino agrícola e influência norte-americana no Brasil (1945-1961). Tempo, v. 15, n. 

29, 2010, p. 144. 
44 SANTOS, R. C. Contestando a norma do desenvolvimento sustentável: a participação do ‘Grupo Diálogo 

Interreligioso’ na Conferência Rio-92. Perspectivas Sociais, v. 10, n. 02, 2024, p. 157. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

20 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

Lições da Era Desenvolvimentista, onde o autor explora como ideias concorrentes a respeito do 

desenvolvimento ideal para o país, circularam no Brasil durante a década de 1950, algumas 

delas propondo importantes reformas sociais e políticas45. Especificamente sobre a interface 

religião e desenvolvimento, em estudos anteriores analisamos importante papel de segmentos 

do catolicismo, em particular, dos bispos do Nordeste por meio da Conferência Nacional dos 

Bispos do Brasil (CNBB), na mobilização da opinião pública em favor de uma agenda de 

desenvolvimento mais voltada para questões sociais, o chamado desenvolvimento integral, 

especialmente durante o governo de Juscelino Kubitschek (1959-1961) 46 . O engajamento 

político mobilizado por esse segmento do Catolicismo apoiou, compartilhou e mediou as 

agendas de órgãos públicos e privados; esse contexto indica o valor agregado da fé em um 

cenário que transformou o desenvolvimento em um processo ativo, como um conjunto de 

práticas. 

Diante disso, nesse campo de possibilidades que pode ser o desenvolvimento, 

entendemos que o engajamento mobilizado por saberes de comunidades tradicionais 

afrobrasileiras e indígenas pode constituir-se como alternativas a uma agenda de 

desenvolvimento excludente e que hierarquiza crescimento econômico em detrimento de 

elementos endógenos ao processo de desenvolvimento como saúde, educação, bem-viver e a 

defesa dos direitos da Terra. É o que discute, por exemplo, Costa Neto et al. que evidenciaram 

como seres elementais, como Curupira e Caipora, atuavam diretamente ou indiretamente na 

regulação de atividades antrópicas, guiando o comportamento dos indivíduos que adentram 

espaços naturais diversos para fins de caça, pesca, coleta e cultivo etc. no Norte do Brasil. Para 

esses autores, apoiar as crenças locais, de povos indígenas e comunidades tradicionais, ajuda a 

implementar estratégias ecologicamente embasadas na conservação reacional dos recursos 

naturais quanto na manutenção do rico patrimônio bicultural a eles associadas47. 

 
45 IORIS, R. R., Qual Desenvolvimento? Os debates, sentidos e lições da Era Desenvolvimentista. Jundiaí, SP: 

Paco, 2017. 

46 SOUZA, R F. Fé, foice, facão e fuzil: Igreja Católica, desenvolvimento e saúde no Brasil da Guerra Fria 

(1952-1964). Tese (Doutorado em História das Ciências e da Saúde). COC/Fundação Oswaldo Cruz, Rio de 

Janeiro, 2022. 
47 COSTA NETO, E. M.; SANTOS-FITA, D.; AGUIAR, L. M. P. Curupira e Caipora: o papel dos seres elementais 

como guardiões da natureza. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, v. 18, p. e20210095, 2023. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

21 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

São diversos os saberes ancestrais nos quais estão assentes a espiritualidade de povos 

indígenas e quilombolas no Brasil, e eles precisam ser conhecidos e servem de guias para toda 

a humanidade. Em um cenário cada vez mais complexo e global, é preciso considerar como 

questão metodológica que: ao discutir religião e desenvolvimento existem claras diferenças 

teológicas e culturais entre as diferentes religiões e até mesmo dentro de uma mesma fé. Com 

efeito, essa diversidade pode levar a visões profundamente divergentes sobre o que significa 

desenvolvimento. Portanto, dado tamanha diversidade, é sempre necessário especificar de qual 

conhecimento tradicional estamos falando. 

Para citar alguns exemplos de perspectivas elaboradas desde crenças e saberes afro-

indígenas, destacamos a filosofia africana Ubuntu que considera a comunidade como de 

extrema importância. O Ubuntu recomenda um afastamento das perspectivas universalistas, 

predominantes no Norte-Global, apontando possibilidades de um modelo de desenvolvimento 

orientado por ações sociais como o empoderamento das pessoas de proverem a si mesmas; além 

disso, uma visão de mundo que preconiza a primazia da dignidade humana sobre a riqueza48. 

Outro exemplo pode ser observado nas discussões de Kuhn e Costa sobre o Bem-Viver, termo 

que vem sendo difundido sobretudo entre a população indígena na América Latina. As autoras 

apresentam Bem-Viver como uma proposta de pós-desenvolvimento nas Epistemologias do Sul 

e argumentam que a busca pelo Bem-Viver implica em igualdade de condições e se constituiu 

como o oposto de viver melhor, pautado no egoísmo, desinteressado pelos demais e na lógica 

do individualismo. As autoras têm o cuidado de destacar ainda que, no entanto, não se percebe 

o Bem-Viver como aquele que nega a ciência ocidental, mas que a considera como mais um 

saber entre outros tantos, e reconhece que não é o seu saber completo, ainda que deva ser 

respeitado49, perspectiva marcadamente intercultural. O Bem-Viver, conforme as autoras, já 

mobilizou duas experiências de normatização desta filosofia nas constituições da Bolívia e do 

Equador. 

 
48 SARTORIUS, Raphael. The notion of “development” in Ubuntu. Religion and Development, v. 1, n. 1, p. 96-

117, 2022. 
49 KUHN, D. D.; COSTA, A. M. Bien Vivir/Buen Viver/Bem Viver: uma proposta de pós-desenvolvimento nas 

Epistemologias do Sul. Revista IDeAS, v. 11, n. 1, p. 34-66, 2017. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

22 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

Apresentamos também a perspectiva contracolonial de Nego Bispo, pensador 

quilombola. Em suas palavras: 

Certa vez, fui questionado por um pesquisador de Cabo Verde: “Como podemos 

contracolonizar falando a língua do inimigo?”. E respondi: “Vamos pegar as palavras do 

inimigo que estão potentes e vamos enfraquecê-las. E vamos pegar as nossas palavras que 

estão enfraquecidas e vamos potencializá-las. Por exemplo, se o inimigo adora dizer 

desenvolvimento, nós vamos dizer que o desenvolvimento desconecta, que o 

desenvolvimento é uma variante da cosmofobia. Vamos dizer que a cosmofobia é um vírus 

pandêmico e botar para ferrar com a palavra desenvolvimento. Porque a palavra boa é 

envolvimento50. 

Nesse sentido, para Nego Bispo a humanidade tem sido contra o envolvimento, isto é, 

contra vivermos envolvidos com o mundo biofísico ao redor. Ao passo que o desenvolvimento, 

tal qual como o colonialismo, subjuga tornando-se, portanto, sinônimo de desconectar, tirar do 

cosmo, quebrar a originalidade. 

Aproximando-se do fim desta seção, destacamos a pioneira e importante edição do 

periódico Religion & Development que, em sua carta editorial, apresenta interessante reflexão 

sobre o movimento em direção ao desenvolvimento sustentável como o atual paradigma 

dominante; o revigoramento do debate pós-desenvolvimento; o emergente campo acadêmico, 

político e prático da religião e do desenvolvimento. A referida publicação arrola um conjunto 

de obras que se dedicam ao novo campo para o contexto europeu, asiático e Aaricano51. Ao 

apresentar vários exemplos empíricos extraídos, especialmente, das tradições religiosas cristãs 

e islâmicas, o periódico nos oferece uma estrutura conceitual para analisar o papel da religião 

no desenvolvimento, tornando-se, portanto, uma referência crucial para estudantes, pensadores 

do desenvolvimento e profissionais que desejam compreender melhor do papel que a religião 

desempenha nesse processo.  

Os estudiosos da religião já estão acostumados a se envolver com redes de agentes e 

agentes não humanos, como deuses, animais sagrados, águas curativas, amuletos, pedras 

 
50 SANTOS, A. B. dos; A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023, p. 3. 
51 ÖHLMANN, 2022, p.5-18. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

23 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

falantes etc. Conforme Abram o “mundo mais-que-humano” nos lembra do que sempre esteve 

lá, mas é tão frequentemente esquecido, que “somos humanos apenas em contato e convívio 

com o que não é humano” 52 . Entretanto, apesar da obviedade da "socialidade mais que 

humana"53 estudos, particularmente no campo da história que tem discutido o papel da religião, 

permanecem alheios aos não humanos.  

No caso brasileiro, para ampliar essas reflexões desde uma perspectiva afro-indígenas 

demanda-se mais pesquisa geográfica, histórica e etnográfica das comunidades e povos 

tradicionais e suas tradições. Essa mobilização consiste em um desafio, especialmente no que 

se refere à identificação das comunidades indígenas, quilombolas e povos de terreiros presentes 

em áreas rurais e urbanas no Brasil. Haja vista que os dados sobre comunidades indígenas e 

negras são escassos e dispersos no país. Somente em 2023, por exemplo, o IBGE realizou a 

primeira checagem do número de comunidades quilombolas no Brasil54. Os dados indicaram 

1,3 milhão de pessoas que se autodeclararam quilombolas. 

Após essa breve explanação sobre a relação entre desenvolvimento e religião, a seguir 

analisamos como diversas lideranças religiosas se mobilizaram para se inserir no debate sobre 

desenvolvimento sustentável, com destaque a participação de lideranças indígenas e negras do 

Brasil. 

Lideranças religiosas e a agenda de desenvolvimento 
sustentável em debate  

Pessini e Sganzerla apresentam uma evolução história das conferências para o clima. 

Os autores destacam a Conferência de Estocolmo, 1972, na Suécia, como uma das mais 

importantes, tendo pavimentado o caminho para todas as conferências ambientais posteriores55. 

 
52 ABRAM, D. The spell of the sensuous: Perception and language in a more-than-human world. New York: 

Vintage, 1997, . p16. 
53 TSING, A. L., Viver nas Ruínas: paisagens multiespécie no Antropoceno. Brasília IEB Mil Folhas, 2019, p. 122. 
54  Para mais informações, ver: https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/ 

noticias/40704-censo-2022-brasil-possui-8-441-localidades-quilombolas-24-delas-no-maranhao#:~:text=Os%20 

primeiros%20resultados%20do%20Censo,em%2025%20Unidades%20da%20Federa%C3%A7%C3%A3o. 

Acesso em 30/03/2025.  
55 Segundo Dellagnezze, em 2022, a ONU organizou a celebração dos 50 (cinquenta) anos da Conferência das 

Nações Unida na capital da Suécia. Contudo, a Estocolmo+50, não teve ampla repercussão, uma vez que, não 

 

https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/40704-censo-2022-brasil-possui-8-441-localidades-quilombolas-24-delas-no-maranhao#:~:text=Os%20primeiros%20resultados%20do%20Censo,em%2025%20Unidades%20da%20Federa%C3%A7%C3%A3o
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/40704-censo-2022-brasil-possui-8-441-localidades-quilombolas-24-delas-no-maranhao#:~:text=Os%20primeiros%20resultados%20do%20Censo,em%2025%20Unidades%20da%20Federa%C3%A7%C3%A3o
https://agenciadenoticias.ibge.gov.br/agencia-noticias/2012-agencia-de-noticias/noticias/40704-censo-2022-brasil-possui-8-441-localidades-quilombolas-24-delas-no-maranhao#:~:text=Os%20primeiros%20resultados%20do%20Censo,em%2025%20Unidades%20da%20Federa%C3%A7%C3%A3o


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

24 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

Um dos desdobramentos do evento em Estocolmo, conforme Dellagnezze, foi a elaboração da 

Declaração da Conferência das Nações Unidas Sobre o Meio Ambiente Humano, que 

apresentava 26 (vinte e seis) princípios e a criação do Programa das Nações Unidas para o Meio 

Ambiente (PNUMA). 

Esta conferência, portanto, consolidou um novo modelo de pensar o meio ambiente, 

embasado em uma crescente consciência ecológica que vinha ganhando contornos mais 

definidos a partir da segunda metade século XX. No período estava sendo aclamado o livro 

“Primavera Silenciosa”, da norte-americana Rachel Carson publicado em 196256. Conforme 

Lignani e Brandão esse livro influenciou fortemente a opinião pública e tornou-se um dos 

elementos precursores do movimento ambientalista emergente a partir da década de 196057.  

Outro importante evento relacionado com a questão do clima e ecologia foi a 

Conferência realizada no Rio de Janeiro, a Eco-92 (ou Rio-92). Esse evento tomou como 

referência a conferência de Estocolmo58 e reuniu 108 chefes de Estados, 187 representantes 

estrangeiros, 17 agências especializadas da ONU, 35 organizações intergovernamentais e 

igualmente um expressivo número de ONGs. A Eco-92 produziu expressivos documentos, 

considerados os mais importantes acordos ambientais globais da história da humanidade. Entre 

eles estão a Declaração do Rio de Janeiro sobre o Meio Ambiente e Desenvolvimento, a 

Declaração de princípios para Florestas, a Convenção sobre Biodiversidade Biológica, a 

Convenção do Clima e a Agenda 21. O Protocolo de Quioto, é um dos desdobramentos mais 

conhecidos da Eco-9259.  

 
contou com a atenção das principais lideranças internacionais, que contabilizou apenas 10 (dez) Chefes de Estado 

e de Governo (DELLAGNEZZE, R. 50 Anos da Conferência de Estocolmo (1972-2022). Revista Ibero-Americana 

de Humanidades, Ciências e Educação, 2022, p. 15. 
56 A obra apontava o cenário de degradação ambiental a partir do uso de pesticidas, sobretudo as consequências 

do DDT nos EUA. O silencio da primavera associado a mortes de pássaros devido ao uso dos pesticidas. O best 

seller apontava a necessidade de buscar alternativas de menor impacto à saúde e ao ambiente.  
57 LIGNANI, L de B; BRANDÃO, J. L, G. A ditadura dos agrotóxicos: o Programa Nacional de Defensivos 

Agrícolas e as mudanças na produção e no consumo de pesticidas no Brasil, 1975-1985. História, Ciências, Saúde-

Manguinhos, v. 29, n. 2, 2022, p. 340. 
58 DELLAGNEZZE, 2022, p. 56. 
59 O acordo foi discutido, negociado e assinado apenas em 1997, quando 55 países, que juntos produzem 55% das 

emissões nos anos 1990 concordaram em aderir ao protocolo.  



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

25 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

Ao final século XX, a consciência de que somos todos interdependentes a âmbito global 

parecia crescer. Na ocasião, a sociedade civil também assistiu à mobilização e engajamento 

político de instituições religiosas. Santos, por exemplo, destacou a participação do Grupo 

Diálogo Interreligioso, orquestrado pela Iyalorixá Mãe Beata de Yemanjá, durante a Rio-92. 

Conforme a autora: 

Filha de mãe Olga do terreiro de Candomblé Alaketu (Cachoeira/BA) e Ialorixá fundadora 

da Casa das Águas dos Olhos de Oxossi (Ilê Omiojúàrô), Mãe Beata reuniu diferentes 

lideranças religiosas de diversas partes do mundo através deste grupo. Composto pela Igreja 

Católica, grupos cristãos, maçonaria, budistas, judeus, religiões de matriz africana e tantas 

outras, o grupo foi um exemplo-chave de engajamento com o Desenvolvimento Sustentável 

enquanto norma internacional em processo de difusão na ocasião daquele foro multilateral – 

mas se valendo de uma quebra de decoro diplomático bastante estratégica60. 

Mãe Beata articulou uma vigília religiosa no Aterro do Flamengo, cidade do Rio de 

Janeiro, durante a programação oficial do evento. Em uma perspectiva inter-religiosa, a agência 

de Mãe Beata foi fundamental na mobilização para fazer ecoar uníssona as distintas vozes que 

compunham o grupo transnacional religioso61. Entretanto, conforme discutimos anteriormente, 

mesmo dentro da mesma fé podem se manifestar percepções diferentes acerca da relação com 

meio biofísico ou da compreensão da busca pelo desenvolvimento.  

Renan Santos, em sua tese de doutoramento, realizou um excelente mapeamento 

exploratório das repercussões religiosas da pauta ambiental entre católicos e evangélicos no 

Brasil. No contexto da ECO-92, o autor demonstrou como ocorreu uma forte articulação de 

grupos católicos tradicionalistas na negação das mudanças climáticas, com influência no Brasil 

e no cenário internacional. Assim, contrariamente à crenças e instituições baseadas na fé, como 

as defendidas pela Mãe Beata em prol do equilíbrio ecológico, observa-se como o engajamento 

religioso também pode ser um obstáculo à construção de um desenvolvimento mais inclusivo e 

sustentável, exemplificado pela Associação Tradição, Família e Propriedade (TFP), que, 

segundo Santos, promoveu o evento Vozes Alternativas no luxuoso hotel Copacabana Palace, 

 
60 SANTOS, 2024, p. 155. 
61 SANTOS, 2024, p. 173. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

26 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

no Rio de Janeiro. Esse evento reuniu autoridades e cientistas céticos em relação ao 

aquecimento global de todo o mundo, consolidando, assim, uma rede internacional de oposição 

às agendas ambientais, portanto, em clara oposição à conferência da ONU mencionada 

anteriormente62. 

Em 1995, ocorreu na Alemanha, em Berlim, o evento conhecido como a primeira 

Conferência das Partes da Convenção-Quadro, entre 28 de março a 7 de abril, conhecida como 

COP-1. Desde esse período, as conferências têm sido realizadas anualmente. As COPs, 

portanto, são estas conferências anuais onde líderes mundiais, cientistas, organizações não-

governamentais e representantes da sociedade civil discutem ações para combater as mudanças 

do clima. Essas partes compõem a Convenção-Quadro das Nações Unidas sobre Mudança do 

Clima (UNFCCC). Essas conferências têm sido a principal plataforma multilateral para tratar 

de questões relacionadas às mudanças climáticas, incluindo os impactos ambientais, 

econômicos e sociais dessas transformações no planeta.  

Ainda que os termos ecologia (“a casa”) e economia (administração da casa) tenham a 

mesma raiz semântica (oikos), como afirmam Pessini e Sganzerla, infelizmente, ecologistas e 

economistas, ainda estão muito longe de se encontrarem num diálogo para salvar o futuro do 

planeta63. As COP’s têm mobilizado diferentes mídias, reunidos representantes de praticamente 

todos os países do mundo, com delegações compostas por líderes governamentais, 

representantes de organizações internacionais, ONGs, comunidades indígenas e também, mais 

recentemente, representantes de diversas religiões, em uma tentativa de integrar múltiplas 

perspectivas na busca por soluções comuns. Mas os resultados mais efetivos são 

comprometidos dado aos interesses de países ricos como os Estados Unidos e China, que são 

também os países que mais poluem.  

Em 2015, como já mencionado, ocorreu a COP-21 na França. O evento em Paris teve 

como um dos objetivos centrais chegar a um acordo climático com o objetivo de conter o 

 
62  SANTOS, R. W. dos. Orientações religiosas sobre a conduta ecológica: católicos, evangélicos e as 

repercussões religiosas da pauta ambiental no Brasil. São Paulo [Tese de Doutorado], 2023, p. 267-268. 
63 PESSINI, L.; SGANZERLA, A. Evolução histórica e política das principais conferências mundiais da ONU 

sobre o clima e meio ambiente. Revista Iberoamericana de Bioética, n. 1, 2016, p. 3. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

27 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

aumento das temperaturas médias globais abaixo de 2°C. O Acordo de Paris, como ficou 

conhecido o documento final do evento, foi o primeiro tratado global para tratar das mudanças 

climáticas, como os gases do efeito estufa. Esse ambicioso pacto global envolveu 195 países 

que se comprometeram a limitar o aumento da temperatura global a 1,5°C em relação aos níveis 

pré-industriais. Avançando em relação ao primeiro acordo sobre clima desde o Protocolo de 

Quioto, o Acordo de Paris foi o primeiro a ter um compromisso de todos os países, e não 

somente dos mais desenvolvidos. Ainda no contexto da COP-21, observamos a influência das 

lideranças religiosas, especialmente em torno de questões como a justiça climática e a 

sustentabilidade. É de 2015 a encíclica Laudato Si, destacada na introdução deste texto. Na 

ocasião, o Papa Francisco I teve um papel central ao apoiar o Acordo de Paris. Em sua carta 

para a humanidade, o papa expressou uma forte mensagem sobre a necessidade de um 

compromisso global, moral e ético, que transcende os interesses econômicos imediatos. 

No mesmo período, ocorreu o I Encontro Internacional Fé no Clima, em 25 de agosto 

de 2015 no Rio de Janeiro. Esse foi o primeiro de uma série de eventos, que reuniu 

representantes de diversas comunidades religiosas nacionais e internacionais, que assinaram a 

declaração e Compromisso “Fé no Clima”. Dentre as lideranças de comunidades religiosas 

presentes, destacamos as seguintes tradições: Povos Quechua, Huni-Kuin do Acre, Orisas da 

Nigéria, Umbanda, Candomblé, Catolicismo, Espiritismo, Igreja Episcopal, Igreja 

Presbiteriana, Comunidade Cristã Reformada, Judaísmo, Budismo e Assembleia de Deus O 

evento foi promovido a convite do Instituto de Estudos da Religião (ISER), organização laica, 

fundada em 1970, que realiza estudos sobre religião. em parceria com Gestão de Interesse 

Público (GIP). Vilela (2024) apresenta uma análise mais detalhada do documento final deste 

evento, a autora afirma que desde a criação da iniciativa “Fé no Clima”, tem se produzido 

importantes repercussões no campo da sociedade civil, encontrado formas relevantes de 

financiamento. 

Ainda em 2015, foi delineada a chamada Agenda 2030, intitulada “Transforming Our 

World: the 2030 Agenda for Sustainable Development” (United Nations 2015), substituindo os 

Objetivos de Desenvolvimento do Milênio como marco internacional de referência em política 

de desenvolvimento por meio dos Objetivos de Desenvolvimento Sustentável (ODS s). 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

28 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

Entretanto, quando observamos de perto as 17 ODS 64  para o cumprimento da agenda do 

desenvolvimento sustentável notamos que o papel da religião é amplamente ignorado65. 

Contudo, apesar da forte mobilização interreligiosa que temos destacado ao longo deste 

artigo, conforme Azpíroz Manero, que analisou a participação de diferentes atores sociais 

(indígenas, religiosos, mulheres e jovens) na COP21, esses grupos minoritários em 

representatividade política, que em comum destacam a importância das soluções locais, da 

sociedade civil e da iniciativa individual, assistiram os seus interesses omitidos nas conclusões 

do evento. Segundo a autora, esses atores sociais propunham um Artigo 2 robusto que inclua 

“direitos humanos, direitos dos povos indígenas, igualdade de gênero, equidade intergeracional, 

uma transição justa para a força de trabalho, resiliência dos ecossistemas e segurança 

alimentar”. Em comum, a visão desses diferentes segmentos, que envolviam atores inter-

religiosos, indicava que a omissão deste artigo aumentaria o risco de violações desses direitos, 

somando uma crise social à crise climática. Mas, ao cabo, “la mayor parte de las demandas de 

estos grupos quedaron finalmente reflejadas en el preámbulo del Acuerdo de París, pero no en 

el artículo 2, como ellos pedían”66. 

Outra notável conferência do clima foi a COP23, realizada em Bonn, Alemanha, entre 

os dias 6 e 17 de novembro de 2017. Apesar de ter sido sediada na cidade alemã, o evento foi 

organizado sob a presidência das Ilhas Fiji. Sendo a primeira vez que um pequeno estado 

insular, particularmente vulnerável às mudanças climáticas, presidiu uma conferência do clima. 

Como parte da influência fijiana na organização, ocorreu durante o evento, o lançamento do 

diálogo de Talanoa. O termo Talanoa vem da tradição fijiana e quer dizer diálogo, narrativa e 

 
64 O Brasil lidera um movimento pela criação de um 18º Objetivo do Desenvolvimento Sustentável que teria como 

foco a promoção da igualdade étnico-racial. 
65  Segundo Öhlmann, “há apenas duas referências a religião, como liberdade religiosa (Parágrafo 19) e não 

discriminação religiosa (Meta 10.2), no contexto de diversas outras liberdades individuais. Nesse sentido, a 

chamada Agenda 2030, não leva em consideração adequadamente a crescente relevância global da religião (e sua 

importância fundamental e influência nas vidas, visões de mundo e ações de pessoas em todo o mundo) e o 

importante trabalho de organizações religiosas nos setores de desenvolvimento e humanitário” (ÖHLMANN, 

2022, p. 4-5 [tradução nossa]). 
66 AZPÍROZ MANERO, M. L.. Actores sociales en la Cumbre del Clima de París: el mensaje de pueblos indígenas, 

grupos religiosos, mujeres y jóvenes. Revista mexicana de ciencias políticas y sociales, Ciudad do México, v. 63, 

n. 233, 2018, p. 243. 



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

29 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

respeito mútuo. Conforme Van Ingen (2022), o diálogo Talanoa é “um processo intercultural 

no qual se busca adquirir conhecimento e compreender melhor o outro”. No contexto da COP, 

foi pensado como uma plataforma de trocas entre os países, compartilhando histórias, desafios 

e experiências para elaboração de Contribuições Nacionalmente Determinadas (NDCs) e os 

mecanismos de monitoramento das emissões. Essa conferência permitiu as primeiras reflexões 

sobre a implementação do Acordo de Paris67.  

Nesse mesmo evento, além de discussões sobre políticas públicas e financiamento 

climático, também houve um incremento no diálogo inter-religioso, com iniciativas para 

conectar as ações das diversas tradições religiosas ao movimento ambiental global. O Conselho 

Mundial de Igrejas (WCC), que é composto por 345 igrejas, e a coligação inter-religiosa com 

membros em mais de 70 países, Religiões pela Paz, foram signatários de uma declaração 

intitulada “Clima, fé e esperança: tradições de fé juntas para um futuro comum”. O curto 

documento se definia como um convite “multi-religioso” para uma vida sustentável e se diria 

“a todos os membros da família humana e a cada líder presente na COP23”. A declaração 

sugeria um “caminar a paso suave con la Tierra”, as lideranças religiosas envolvidas na 

elaboração do documento se comprometeram a fazer mudanças nos hábitos cotidianos e apoiar 

as comunidades de fé a fazer o mesmo, destacando a importância do compromisso individual. 

Ao cabo, a declaração também destacou que as pessoas que vivem no Pacífico são as que menos 

contribuem para as emissões de gases de efeito estufa. Assim, seria uma questão de justiça 

climática que as nações ricas, que são as responsáveis pela maior parte das emissões globais, 

ofereçam apoio financeiro e de outras formas aos países pobres e mais vulneráveis68. 

Já se aproximando de edições mais recentes das COPs, destacamos a conferência 

realizada em Baku, no Azerbaijão, a COP-29. Na ocasião, foi organizado o Pavilhão da Fé, em 

parceria com a Red de Fe por La Justicia Climática e o Tapiri Ecumenico e Inter-religioso. Mais 

 
67 VAN INGEN, Annelies; TERMEER, Katrien. Understanding the Influence of Talanoa in the International 

Climate Change Regime. 2022. MA Thesis, Wageningen University & Research, Wageningen, 2022. Disponível 

em: https://edepot.wur.nl/640162. Acesso em: 14/11/2025. 
68  WORLD COUNCIL OF CHURCHES.Interfaith Statement to the Plenary of the High Level Ministerial 

Segment, 23rd Session of the Conference of the Parties (COP 23), Bonn, Germany. Bonn: WCC / UNFCCC, 16 

nov. 2017. Disponível em: https://unfccc.int/sites/default/files/cop23_ngo_interfaith.pdf. Acesso em: 13/11/2025. 

https://unfccc.int/sites/default/files/cop23_ngo_interfaith.pdf?utm_source=chatgpt.com


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

30 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

uma vez notamos a mobilização do ISER que promoveu o painel Comunidades religiosas 

alinhadas para alcançar resultados estratégicos no caminho para a COP 3069, essa última edição 

da conferência que, por sua vez, ocorrerá na cidade brasileira de Belém em novembro de 2025. 

O Brasil, como brevemente demonstramos, tem sua história diretamente relacionada às 

primeiras conferências globais sobre o clima. A COP-30 ocorrerá em novembro de 2025 na 

Amazônia, bioma brasileiro que está no centro dos debates sobre mudanças climáticas e da 

agenda do desenvolvimento. O evento ocorre sobre a terceira gestão do presidente Luís Inácio 

Lula da Silva, que em suas práxis embora se comprometa com uma agenda relacionada a 

energias renováveis, tem também aberto espaço para exploração de petróleo na foz do Rio 

Amazonas, como outras nações já exploram como a Venezuela e a Guiana, ainda que os riscos 

ecológicos já sejam conhecidos. Segundo a Fundação Getúlio Vargas (FGV), a expectativa é 

que a COP-30 reúna um fluxo de mais de 40 mil visitantes70. 

As COPs tem sido um bom exemplo de que não há saídas individuais para a crise atual. 

Assim, além de serem espaços para negociações científicas e políticas, têm se tornado cada vez 

mais plataformas onde diferentes cosmovisões, incluindo as religiosas que, como discutimos, 

podem se encontrar, compartilhar repertórios e contribuir para a construção de alternativas 

sistêmicas para um futuro comum marcado por justiça ambiental e redução das desigualdades 

em muitos outras dimensões. Esse processo precisa envolver uma escuta intercultural, que 

considere epistemes oriundas especialmente dos países mais pobres, do Sul Global, que são 

também os mais afetados pelas mudanças climáticas.  

O estado do Pará, sede da próxima edição da conferência das partes, vê seu território 

cada vez mais marcado por atividades que avançam sobre a Floresta Amazônica, como a criação 

de gado e os garimpos ilegais. Em Carta aberta da Coordenação Nacional de Articulação das 

 
69 INSTITUTO DE ESTUDOS DA RELIGIÃO. De Baku a Belém: os caminhos da COP 29 para a COP 30 – 

Boletim #24 / 2024. Rio de Janeiro: ISER, 29 nov. 2024. Disponível em: https://iser.org.br/noticia/de-baku-a-

belem-os-caminhos-da-cop-29-para-a-cop-30-boletim-24-2024/. Acesso em: 13/11/2025. 
70 FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. COP30 em Belém: a preparação de Pará para receber evento histórico 

da ONU. FGV Notícias, 18 nov. 2024. Disponível em: https://portal.fgv.br/noticia/cop30-em-belem-preparacao-

de-para-para-receber-evento-historico-da-onu. Acesso em: 04 nov. 2025. 

https://iser.org.br/noticia/de-baku-a-belem-os-caminhos-da-cop-29-para-a-cop-30-boletim-24-2024/?utm_source=chatgpt.com
https://iser.org.br/noticia/de-baku-a-belem-os-caminhos-da-cop-29-para-a-cop-30-boletim-24-2024/?utm_source=chatgpt.com
https://portal.fgv.br/noticia/cop30-em-belem-preparacao-de-para-para-receber-evento-historico-da-onu?utm_source=chatgpt.com
https://portal.fgv.br/noticia/cop30-em-belem-preparacao-de-para-para-receber-evento-historico-da-onu?utm_source=chatgpt.com


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

31 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

Comunidades Negras Rurais Quilombolas (CONAQ) ao Estado Brasileiro, Governo Federal e 

à organização da 30ª sessão da Conferência das Partes (COP30), a CONAQ apontou: 

Em um mundo cada vez mais afetado pelas mudanças climáticas, a luta por justiça ambiental 

revela-se não apenas uma questão de sobrevivência, mas também de reconhecimento e 

respeito às vozes que historicamente foram silenciadas. A invisibilidade climática dos povos 

afrodescendentes quilombolas é um reflexo do desrespeito por suas sabedorias ancestrais e 

práticas sustentáveis que, por séculos, têm contribuído para a preservação da biodiversidade 

e a harmonia com a natureza. Essas comunidades, que carregam um profundo conhecimento 

ancestral sobre o manejo sustentável dos recursos naturais, frequentemente se veem excluídas 

dos debates e das decisões que afetam diretamente suas vidas e territórios. Possuímos saberes 

profundos sobre práticas que podem contribuir significativamente para o enfrentamento das 

crises climáticas e por isso a inclusão do povo quilombola nas discussões da COP30, que 

ocorrerá em Belém (PA) é crucial para garantir que soluções eficazes sejam desenvolvidas71. 

O documento enfatiza a invisibilidade das comunidades afrodescendentes e quilombolas 

no Brasil. Nesse sentido, o evento em Belém pode ser um importante canal de aproximação 

entre a sociedade civil e os países no debate sobre as mudanças climáticas. Ou poderá ficar 

aquém das expectativas, perpetuando a invisibilidade e as injustiças sociais contra os segmentos 

negros e indígenas da população.  

Por fim, nos limites desse artigo, nossa intenção foi demonstrar como religiões “mais 

que humanas” destacam a interdependência entre o ser humano e a natureza, sugerindo que a 

crise ambiental não é apenas uma questão técnica, mas também uma questão espiritual e moral. 

Além dos eventos diretamente ou indiretamente relacionados às COPs, destacam-se entre as 

iniciativas das Nações Unidas (ONU) que reforçam o diálogo entre fé, cultura e 

sustentabilidade. Em 2008, a ONU aprovou uma resolução para promover o diálogo “inter-

religioso” e “intercultural”. Em 2010, criou o grupo de trabalho sobre “Religião e 

Desenvolvimento”, formado por 19 organizações das Nações Unidas. Em 2017, a instituição 

 
71CONAQ – Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais Quilombolas. Invisibilidade 

climática: o desrespeito pela sabedoria dos povos afrodescendentes e quilombolas na COP 30. Carta Aberta, 

2025, p. 1.  



 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

32 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

lançou o projeto Faith for Earth, para interagir estrategicamente com entidades religiosas e se 

associar a elas para avançar no cumprimento dos ODS da agenda 203072. 

Considerações finais  

A história entorno de uma consciência ecológica a âmbito global tem muito a revelar, 

inclusive, como saberes e crenças baseadas em fé, em particular, as perspectivas tradicionais, 

isto é, de matriz africana ou indígenas, mesmo sendo reconhecidas como exemplos bem-

sucedido de uma relação equilibrada e sustentável com a Terra, seguem negligenciadas. Em 

termos gerais, no artigo buscamos apresentar exemplos de como esforços interculturais de 

lideranças religiosas “mais que humanas” têm buscado incluir a dimensão ecológica em suas 

interpretações espirituais do mundo. Entretanto, apesar dos esforços e mobilizações que têm se 

materializado em apelos e documentos inter-religiosos, efetivamente pouco tem sido incluído 

nos documentos e propostas finais.  

Como afirma a antropóloga Tsing, agora que estamos começando a imaginar uma Terra 

antropogênica na qual os humanos estão em todos os lugares, envolvidos na formação de tudo, 

precisamos saber quais socialidades mais que humanas estão sendo feitas, com ou apesar de 

intenções humanas claramente formuladas73. Nesse sentido, as religiões “mais que humanas” 

oferecem um caminho viável, ancorada especialmente em “saberes ancestrais” para nos dar 

ideias possíveis para uma boa relação com o planeta. Isto é, para um reposicionamento das 

sociedades humanas ambientalmente engajada.  

Contudo, a simples inclusão de uma língua alternativa é insuficiente se não houver 

questionamento das premissas que sustentam as concepções ocidentais lineares de progresso e 

desenvolvimento. É necessário também considerar, como nos lembram autores como Koehrsen 

 
72 Essa instituição construiu uma rede de mais de 750 organizações religiosas para aproveitar o poder da fé em 

nome do planeta. Dentre os três objetivos principais: inspirar e empoderar as organizações religiosas e seus líderes 

para atuar na proteção do meio ambiente, tornar ecológicos os investimentos e os ativos das organizações 

religiosas para apoiar a implementação dos ODS e proporcionar conhecimentos e redes para que seus líderes 

transmitam com eficácia mensagens relacionadas à sustentabilidade e ao meio ambiente aos tomadores de decisões 

e ao público. Para mais informações, ver: https://www.ihu.unisinos.br/categorias/608086-religioes-e-ecologia-a-

fe-pode-salvar-o-planeta. Acesso em 31/03/2025.  
73 TSING, 2019, p. 120-121. 

https://www.ihu.unisinos.br/categorias/608086-religioes-e-ecologia-a-fe-pode-salvar-o-planeta
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/608086-religioes-e-ecologia-a-fe-pode-salvar-o-planeta


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

33 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

e Burchardt e James, que a dinâmica interna do campo religioso por vezes leva a práticas que 

contradizem a construção de um desenvolvimento mais sustentável, como ocorre, por exemplo, 

nos debates relacionados à igualdade de gênero. Portanto, não se trata de um caminho fácil, daí 

a necessidade de orçamento, de mais estudos dedicados à dinâmica institucional que molda as 

iniciativas de desenvolvimento resultantes da mobilização e do envolvimento religioso e quais 

são os seus efeitos. Recuperar historicamente essas experiências, debatê-las e torná-las públicas 

abre espaço para debates sobre um futuro mais solidário, cooperativo e democrático. Esse 

processo precisa ser intercultural e ocorrer concomitantemente à luta contra o racismo que 

continua a marginalizar as populações indígenas e afro-brasileiras. 

Referências  

Fontes  
CONAQ – Coordenação Nacional de Articulação das Comunidades Negras Rurais 

Quilombolas. Invisibilidade climática: o desrespeito pela sabedoria dos povos 

afrodescendentes e quilombolas na COP 30. Carta Aberta, 2025. Disponível em: 

https://static.poder360.com.br/2025/03/carta-aberta-quilombolas-cop30.pdf. Acesso em: 31 

mar. 2025. 

DALAI LAMA, Sua Santidade o 14.º; ALT, Franz. Our Only Home: a Climate Appeal to the 

World. Toronto: Hanover Square Press, 2020, p. 26 [tradução nossa 

FRANCISCO, Papa. Laudato Si’: Carta Encíclica sobre o cuidado da casa comum. Vaticano: 

Libreria Editrice Vaticana, 2015, p. 13-14 [tradução nossa].  

ISLAMIC DECLARATION ON CLIMATE CHANGE, Istanbul: Islamic Relief Worldwide, 

2015. 

WORLD COUNCIL OF CHURCHES.Interfaith Statement to the Plenary of the High Level 

Ministerial Segment, 23rd Session of the Conference of the Parties (COP 23), Bonn, Germany. 

Bonn: WCC / UNFCCC, 16 nov. 2017. Disponível em: https://unfccc.int/sites/default/ 

files/cop23_ngo_interfaith.pdf. Acesso em: 13/11/2025. 

 

 

o bras gerais  
ABATE, R. S.; KRONK, E. A. Commonality among unique indigenous communities: An 

introduction to climate change and its impacts on indigenous peoples. In: ABATE, R. S.;  

https://static.poder360.com.br/2025/03/carta-aberta-quilombolas-cop30.pdf
https://unfccc.int/sites/default/files/cop23_ngo_interfaith.pdf
https://unfccc.int/sites/default/files/cop23_ngo_interfaith.pdf


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

34 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

KRONK, E. A. (ed.). Climate change and indigenous peoples: The search for legal remedies. 

Cheltenham: Edward Elgar, 2013. p. 3–18. 

ABRAM, D. The spell of the sensuous: Perception and language in a more-than-human world. 

New York: Vintage, 1997. 

ABUMOGHLI, I. The role of religions, values, ethics, and spiritual responsibility in 

environmental governance and achieving the sustainable development agenda. Religion & 

Development, Leiden, v. 2, n. 3, p. 485–495, 2023. Disponível em: https://doi.org/10.30965/ 

27507955-20230008. Acesso em: 20 maio 2025. 

ABUMOGHLI, I. Religion and the Environment: Reimagining the Human-Environment 

Relationship. New York & Geneva: United Nations University & United Nations Environment 

Programme, 2022. 

ACOSTA, A. El Buen Vivir como alternativa al desarrollo. Algunas reflexiones económicas y 

no tan económicas. Política y sociedad, Madrid, v. 52, n. 2, p. 299–330, 2015. Disponível em: 

http://dx.doi.org/10.5209/rev_POSO.2015.v52.n2.45203. Acesso em: 20 maio 2025. 

AZPÍROZ MANERO, M. L. Actores sociales en la Cumbre del Clima de París: el mensaje de 

pueblos indígenas, grupos religiosos, mujeres y jóvenes. Revista mexicana de ciencias políticas 

y sociales, Ciudad do México, v. 63, n. 233, p. 221–254, 2018. 

COSTA NETO, E. M.; SANTOS-FITA, D.; AGUIAR, L. M. P. Curupira e Caipora: o papel 

dos seres elementais como guardiões da natureza. Boletim do Museu Paraense Emílio Goeldi, 

v. 18, p. e20210095, 2023. 

DALAI LAMA, Sua Santidade o 14.º; ALT, Franz. Our Only Home: a Climate Appeal to the 

World. Toronto: Hanover Square Press, 2020. 

DELLAGNEZZE, R. 50 Anos da Conferência de Estocolmo (1972-2022). Revista Ibero-

Americana de Humanidades, Ciências e Educação, p. 12-146, 2022. 

ENCÍCLICA, Lettera. Laudato si’: Sobre o Cuidado da Casa Comum. Santo Padre Francisco. 

Roma: Tipografia Vaticana, 2015. 

ESCOBAR, A. La invención del Tercer Mundo: Construcción y deconstrucción del desarrollo. 

1. ed. Caracas, Venezuela: Fundación Editorial el perro y la rana, 2007. 

GODOY, J. H. A. de. Dom Helder Câmara e Louis-Joseph Lebret: desenvolvimentismo e práxis 

progressista católica nas décadas de 1950 e 1960. Dados, v. 63, n. 1, p. e20170188, 2020. 

HARAWAY, D. Antropoceno, capitaloceno, plantationoceno, chthuluceno: fazendo parentes. 

Clima Com Cultura Científica, v. 3, n. 5, p. 139-146, 2016. 

IBER, P. El imperialismo de la libertad: el Congreso por la Libertad de la Cultura en América 

Latina (1953-1971). In: CALANDRA, Benedetta; FRANCO, Marina. La guerra fría cultural 

en América Latina. 1. ed. Buenos Aires: Biblos, 2012. 

INGOLD, T. The Temporality of the Landscape. World Archaeology, v. 25, n. 2, 1993. 

https://doi.org/10.30965/27507955-20230008
https://doi.org/10.30965/27507955-20230008
http://dx.doi.org/10.5209/rev_POSO.2015.v52.n2.45203


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

35 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

ISLAMIC DECLARATION ON CLIMATE CHANGE. Islamic Declaration on Climate 

Change. Istanbul: Islamic Relief Worldwide, 2015. Disponível em: https:// 

islamicclimatedeclaration.org/islamic-declaration-on-global-climate-change/. Acesso em: 27 

out. 2025. 

JAMES, R. Churches in Development. SMC Report N°2. Swedish Mission Council, 2009. 

Disponível em: https://www.prismaweb.org/nl/wp-content/uploads/2017/03/HJ%E2%94%82 

Churches-in-development%E2%94%82Rick-Ja-mes%E2%94%82April-2009.pdf. Acesso em: 

31 mar. 2025. 

JAMES, R. Handle with care: Engaging with faith-based organizations in development. 

Development in Practice, v. 21, n. 1, p. 109-117, 2011. 

KOEHRSEN, Jens; BURCHARDT, Marian. Religion and development: alternative visions, 

credibility, and networks as religious assets for sustainable development? Progress in 

Development Studies, v. 24, n. 2, p. 129-146, 2024. 

KOSELLECK, R. Futuro passado: contribuição à semântica dos tempos históricos. Rio de 

Janeiro: Contraponto-Ed. PUC-Rio, 2006. 

KRENAK, Ailton. Futuro ancestral. Companhia das Letras, 2022. 

KUHN, D. D.; COSTA, A. M. Bien Vivir/Buen Viver/Bem Viver: uma proposta de pós-

desenvolvimento nas Epistemologias do Sul. Revista IDeAS, v. 11, n. 1, p. 34-66, 2017. 

LIGNANI, L. de B.; BRANDÃO, J. L. G. A ditadura dos agrotóxicos: o Programa Nacional de 

Defensivos Agrícolas e as mudanças na produção e no consumo de pesticidas no Brasil, 1975-

1985. História, Ciências, Saúde-Manguinhos, v. 29, n. 2, p. 337-359, 2022. 

MAINWARING, S.; DE OLIVEIRA PRIETO, H. B. A Igreja católica e a política no Brasil, 

1916-1985. São Paulo: Brasiliense, 1989. 

MENDONÇA, S. R. de. Ensino agrícola e influência norte-americana no Brasil (1945-1961). 

Tempo, v. 15, n. 29, p. 139-165, 2010. 

NELL, Elsabé; SWART, Ignatius. Religion and development: The rise of a bibliography. HTS: 

Theological Studies, v. 72, n. 4, p. 1-27, 2016. 

ÖHLMANN, P. et al. A New Journal for a New Space: Introducing Religion & Development: 

Introductory Article. Religion and Development, v. 1, n. 1, p. 1-24, 2022. 

PÁDUA, José Augusto; CARVALHO, Alessandra Izabel de. A construção de um país tropical: 

apresentação da historiografia ambiental sobre o Brasil. História, Ciências, Saúde – 

Manguinhos, Rio de Janeiro, v. 27, n. 4, p. 1311-1340, out.-dez. 2020. 

PESSINI, L.; SGANZERLA, A. Evolução histórica e política das principais conferências 

mundiais da ONU sobre o clima e meio ambiente. Revista Iberoamericana de Bioética, n. 1, p. 

1-14, 2016. 

https://islamicclimatedeclaration.org/islamic-declaration-on-global-climate-change/
https://islamicclimatedeclaration.org/islamic-declaration-on-global-climate-change/
https://www.prismaweb.org/nl/wp-content/uploads/2017/03/HJ%E2%94%82Churches-in-development%E2%94%82Rick-Ja-mes%E2%94%82April-2009.pdf
https://www.prismaweb.org/nl/wp-content/uploads/2017/03/HJ%E2%94%82Churches-in-development%E2%94%82Rick-Ja-mes%E2%94%82April-2009.pdf


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

36 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

RIBEIRO, J. Os” combatentes da paz”: a participação dos comunistas brasileiros na Campanha 

Pela Proibição das Armas Atômicas (1950). Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v. 21, p. 261-

283, 2008. 

RODRÍGUEZ GARAVITO, C. (org.). More Than Human Rights: An Ecology of Law, Thought 

and Narrative for Earthly Flourishing. New York: NYU MOTH Project, 2024. 

SANTOS, R. C. Contestando a norma do desenvolvimento sustentável: a participação do 

‘Grupo Diálogo Interreligioso’ na Conferência Rio-92. Perspectivas Sociais, v. 10, n. 02, 

p. 153-176, 2024. 

SANTOS, R. W. dos. Orientações religiosas sobre a conduta ecológica: católicos, evangélicos 

e as repercussões religiosas da pauta ambiental no Brasil. 2023. Tese (Doutorado) – 

[Instituição não especificada], [Local não especificado], 2023. 

SARTORIUS, Raphael. The notion of “development” in Ubuntu. Religion and Development, 

v. 1, n. 1, p. 96-117, 2022. 

SILVA, A.; LOPES, G. Entre Horizontes e Sedimentos: o Impacto do Antropoceno na História 

a partir de Chakrabarty e seus Interlocutores. Solcha, v. 11, n. 2, p. 348-396, 2021. 

SILVA, C. R. A culpa é do Diabo: as políticas de existência na encruzilhada entre 

neopentecostalismo, varejo de drogas ilícitas e terreiros em favelas do Rio de Janeiro. 2021. 

Tese (Doutorado em Sociologia) – Instituto de Estudos Sociais e Políticos, Universidade do 

Estado do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021. 

SILVA GOMES, V. M. da; LESSA CATALÃO, V. M. “Kosi ewe, kosi orisa” (Sem folha não 

há orixá): vivências ecológicas em um terreiro de candomblé. AmbientalMente Sustentable: 

Revista científica galego-lusófona de educación ambiental, v. 20, p. 1857-1877, 2015. 

SOLÓN, P. Alternativas sistêmicas: Bem Viver, decrescimento, comuns, ecofeminismo, direitos 

da Mãe Terra e desglobalização. Editora Elefante, 2019. 

SOUZA, R. F. Fé, foice, facão e fuzil: Igreja Católica, desenvolvimento e saúde no Brasil da 

Guerra Fria (1952-1964). 2022. Tese (Doutorado em História das Ciências e da Saúde) – 

COC/Fundação Oswaldo Cruz, Rio de Janeiro, 2022. 

THOMSEN, J. The sustainable development goals as space and sparring partner for religious 

actors in development. Ny Mission, v. 32, p. 25-33, 2017. 

TSING, A. L. Viver nas Ruínas: paisagens multiespécie no Antropoceno. Brasília: IEB Mil 

Folhas, 2019. 

VAN INGEN, Annelies; TERMEER, Katrien. Understanding the Influence of Talanoa in the 

International Climate Change Regime. 2022. Tese (Doutorado) – Wageningen University, 

Wageningen, 2022. Disponível em: https://edepot.wur.nl/640162. Acesso em: 23 nov. 2025. 

VER BEEK, Kurt Alan. Spirituality: A development taboo. Development in practice, v. 10, 

n. 1, p. 31-43, 2000. 

https://edepot.wur.nl/640162


 

 

RELIGIÕES MAIS QUE HUMANAS: O PAPEL DE CRENÇAS E INSTITUIÇÕES BASEADAS EM FÉ NOS DEBATES  

AMBIENTAIS E NA AGENDA DO DESENVOLVIMENTO SUSTENTÁVEL  

 

RAMON FELIPHE SOUZA 

37 

 

 REVISTA ÁGORA,  v. 36, e-20253629, ISSN: 1980-0096 

 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

v. 36, e-20253604, ISSN: 1980-0096 

 

VILELA, M. A. F.; BARROS, A. V. Trabalhadores rurais e o “credo vermelho”: experiências 

protestantes na Liga Camponesa em Goiana, Pernambuco. Mundos do Trabalho, v. 12, p. 1–

18, 2020. 

WALSH, C. Interculturalidade e decolonialidade do poder: um pensamento e posicionamento 

"outro" a partir da diferença colonial. Revista Eletrônica da Faculdade de Direito de Pelotas, 

v. 5, n. 1, 2019. 

Recebido em: 31/03/2025 - Aprovado em: 01/12/2025. 


