
198 

Identidade e gênero na cultura 
cigana 

Identity and gender in the gypsy culture 
 
 

Deborah Sathler1 
(UNIGRANRIO) 

 
 

Resumo: Este artigo aborda temas relativos a agrupamentos ciganos localizados 
no Rio de Janeiro. Valendo-se de procedimentos da História oral de vida, 
buscou-se o a requalificação de valores da cultura cigana rom e calon filtrados 
por dois personagens icônicos, Mio Vacite e Ramona Torres. O exame dessas 
entrevistas, por sua vez, é caminho para entendimentos das performances de 
identidade e gênero e da pretensa memória grupal, que nos permite ver as 
estratégias de convívio interno e externo, condições que colocam em evidência 
fatores que afloram de suposta tradição em confronto com a modernidade. As 
manifestações artísticas são evidenciadas como meios analíticos que, afinal, 
revelam posicionamentos originais e diversos, presentes em espaços culturais 
complementares. 
Palavras-chave: cigano; história oral; arte e vida; gênero.  
 
Abstract: This article addresses themes concerning gypsy groups located in Rio 
de Janeiro. Using oral history approaches, it seeks to re-qualify the gypsy culture 
values of Rom and Calon as filtered by two iconic characters, Mio Vacite and 
Ramona Torres. The examination of these interviews, in turn, leads to an 
understanding of the performances of identity and gender and the alleged 
group memory, which allows us to see the strategies of internal and external 
coexistence, conditions which emphasize factors that emerge from supposed 
tradition when confronted with modernity. Artistic manifestations are 
highlighted as analytical means which, in the end, reveal original and diverse 
positions present in complementary cultural spaces. 
Keywords: gypsy; oral history; art and life; gender. 
 

DOI: 10.47456/col.v14i24.46334 

 

 

O conteúdo desta obra está licenciado sob uma licença Creative 
Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0 

.

 
1 Jornalista, produtora cultural da TVE/TV Cultura com mestrado em Humanidades, 
Culturas e Artes (UNIGRANRIO), pós-graduada em Gestão de Comunicação e em 
Docência no Ensino Superior (FAESA). Lattes: http://lattes.cnpq.br/2696091312595020. 
ID ORCID: https://orcid.org/0009-0009-5938-8509. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
http://lattes.cnpq.br/2696091312595020
https://orcid.org/0009-0009-5938-8509


199 

Introdução 

Este artigo apresenta trechos de entrevistas da dissertação “História oral 

de vidas: relações de identidade e gênero no segmento cigano”, com as 

narrativas de Ramona Torres, cigana da etnia calon, escritora, 

cartomante, que viveu em acampamento; e Mio Vacite (in memoriam), 

cigano da etnia rom, músico violinista, ex-presidente da entidade 

representativa “União Cigana do Brasil”, de agrupamentos ciganos do Rio 

de Janeiro. Como fio condutor da lógica narrativa de ambos, buscou-se 

compreender como essas lideranças ciganas trabalharam seus processos 

artístico-culturais, usados para adequar a dinâmica identitária. Nesse 

sentido, cabe notar as estratégias aferidas por meio de seus 

desempenhos, negociando manifestações de suas habilidades como 

artimanha para a coesão do grupo e para o desempenho dos clãs na 

sociedade em geral, tanto na própria comunidade como fora dela. 

No caso das duas entrevistas que animam este artigo, nota-se que as 

narrativas quebradas revelam ambiguidades, abandono e (re) afirmação 

de tradições patriarcais que sustentam hierarquias, criam uma atmosfera 

de continuidade de um legado, e a tentativa de se fazer notório numa 

perspectiva de demarcar suas presenças no mundo. Nesse sentido, 

explicam-se conteúdos relativos à arte, a música e dança, formas 

seculares e “espirituais” dos ciganos, que lidam com as ansiedades e os 

dilemas envoltos na diáspora, no degredo, na vida moderna e na 

originalidade dinâmica de processos que interagem e geram novas 

formas de convívio. 

A análise coube interpretar os símbolos, os aspectos das violências, dos 

significados, ordens, discursos de poder e de representações nas 

performances de gênero que foram explicadas nas continuidades e nas 

descontinuidades. Dando conta das desigualdades persistentes, mas 

também nas experiências sociais radicalmente diferentes de cada um. Os 

sistemas de significados, isto é, as maneiras como segmentos das 

sociedades representam a arte, a cultura e o gênero, e os utilizaram para 

articular regras de relações sociais e para construir o sentido das 



200 

experiências. Respeitando as diversas identidades e o direito de dizer 

destes agentes da história, “sua consideração como personagem da vida 

coletiva tende a produzir respeito cidadão, pois, afinal, todos participam 

do coletivo e por eles se explicam, ou dele divergem” (Meihy, 2011, p. 47). 

Meu papel como pesquisadora, foi desmistificar e duvidar deste não 

lugar, de um cigano que vaga, errante, e implicado neste abstrato sem 

voz, corpo, idade, gênero ou classe social. 

  

História oral e culturas tradicionais  

As produções historiográficas mais recentes (que tem utilizado aportes 

de outras áreas, como da antropologia, da sociologia, da psicologia e da 

literatura) trazem um material muito rico para decodificação de símbolos 

culturais e doutrinas normativas. Por meio da História oral, difundida 

pelo Núcleo de Estudos em História Oral da Universidade de São Paulo – 

NEHO/USP, precursora no Brasil, busquei novas interpretações para os 

discursos historiográficos através de narrativas do tempo presente. 

Pensados em sua importância tanto para a memória social quanto para a 

formulação de políticas públicas culturais, faz-se importante este “ouvir 

de vozes diferentes”, que trouxe à tona nova história, dados, fatos, 

subjetividades e transformações. A história dos ciganos é a história de 

um mosaico étnico. Este cigano – total abstrato – é como a repetição 

infinita de uma performance, incluindo artística, cultural e de gênero, 

estereotipada, através de variantes ilimitadas. Na realidade, não existe o 

cigano, mas sim sujeitos com identidades, que fazem parte de diversas 

comunidades (historicamente diferenciadas) chamadas de grupos 

ciganos, mantendo relações de semelhança e/ou dessemelhança uns 

com os outros. Historicizar remeteu compreendê-los na sua pluralidade 

e no seu excepcionalismo. Nesse sentido, coube de forma justa o 

conceito de rede da História oral, a qual “deve ser sempre plural – 

idealmente várias – porque, nas diferenças internas aos diversos grupos, 

residem as disputas ou olhares diferentes que justificam 

comportamentos variados dentro de um mesmo plano” (Meihy; Holanda, 



201 

2007, p. 54). Essa perspectiva de História oral trouxe sujeitos que 

extrapolam a coerência que a escrita tradicional da pesquisa exige, já que 

as condições espaciais e temporais individualiza-os, ao mesmo tempo 

em que nos remete a uma memória coletiva. 

  

A diáspora cigana e o degredo no Brasil 

Com o intuito de entender em que contexto se deu a chegada dos 

principais grupos ciganos no Brasil, mas especificamente no Rio de 

Janeiro, aportamos em dois grandes grupos, cujos descendentes 

chegaram ao Brasil no período colonial: os calons, vindos da Península 

Ibérica; e os roms, oriundos dos Balcãs e da Europa Central. A tese mais 

difundida é a de Grellmann (1783), de que os ciganos compunham um 

grupo cultural originário da Índia, e que, há cerca de mil anos, 

começaram a diáspora cigana pelo mundo. As posições do autor a 

respeito da origem indiana foram embasadas nas teorias e conceitos dos 

nascentes estudos linguísticos, como o romani, dialeto cigano, que 

possuía raízes semelhantes com o dialeto hindi. E conforme explicação 

de Pereira (2009, p. 12), “a etnia cigana tem uma estrutura linguística 

básica, o romani e dialetos romanó (rom), caló (calon), sintó (sinti)”. Pela 

primeira vez, encontra-se a ideia de que possuíam uma tradição cultural 

singular e autônoma, já que houve a descoberta de um lar localizado na 

região centro-oeste do território indiano, o que os localizava quanto à 

sua herança cultural.  Fonseca (1995, p. 115) explica que, “um tal grupo ou 

força de trabalho, chegando tipicamente pela via da migração mais do 

que pela conquista, é conhecido em jargão sociológico como minoria do 

homem médio”. Bauman (2005), assim como Bhabha (2014), considera a 

identidade também em relação à diáspora, uma vez que ambas têm sua 

crise entre a identidade nacional e adotada com a migração. Trazidos 

para divertir a comitiva portuguesa, os ciganos chegaram ao Brasil no 

século XVI, como artistas, principalmente, como músicos e dançarinos. 

“Na qualidade de músicos e bailarinos, os ciganos os distraíam em sua 

vida fútil e tediosa”, explica Pereira (2009, p. 30). Mais tarde, no século 



202 

XVII, outros ciganos foram enviados pelo governo de Portugal para 

trabalharem como ferreiros ou ferramenteiros, ou condenados pela 

“fogueira da inquisição”. Pieroni (2000) expõe que a prática penal do 

degredo, adotada para todas as colônias portuguesas, possibilitou 

reforçar a política colonial de Portugal e, ao mesmo tempo, promoveu a 

“desinfestação” do reino, livrando-os de indivíduo indesejados, 

considerados agente de desestabilização social. Os “degredados”, nessa 

ótica, são o “enxurro” da sociedade europeia no período colonial. “Alguns 

grupos sociais, como os dos ciganos e o dos cristãos-novos foram 

sistematicamente perseguidos em Portugal, com o degredo colonial” 

(Pieroni, 2000, p.12). O autor completa que os primeiros banidos 

inquisitoriais de que se tem conhecimento foram condenados no 

tribunal de Évora, em 1543. 

No final do século XVII, podemos ver generalizado o degredo de ciganos 

para o Brasil, segundo Donovan (1992). Como uma forma de expor 

publicamente sua determinação, João V, ordenou a deportação imediata 

de uma comunidade cigana, consistindo em cinquenta homens, 

quarenta e uma mulheres e quarenta e três crianças, detidos na prisão 

municipal de Limoeiro, em Lisboa, Portugal. Seu banimento foi um 

procedimento cuidadosamente planejado, servindo como um ato de 

Estado. A visão dos ciganos, partindo e acorrentados, demonstrava para 

os espectadores o esforço da Coroa pelo controle social. 

O primeiro registro oficial da chegada de ciganos no Brasil foi em 1574, 

durante o reinado de D. Sebastião, o cigano João Torres preso na cadeia 

de Limoeiro, em Lisboa, foi condenado a cinco anos de degredo na nova 

colônia portuguesa, porque, “na época, por exemplo, jogar cartas ou 

dados falsificados era um crime punível com o açoite e o degredo no 

Brasil”, conta Pieroni (2000, p. 70). O autor expôs que algumas ciganas, 

que viviam no Brasil, em 1591-1592, foram levadas de volta para o cárcere 

de Lisboa, porque usaram palavras indecorosas contra a fé católica na 

primeira visitação do Santo Ofício na Bahia, cometendo assim blasfêmia, 

ou casaram-se por múltiplas vezes. “Neste prisma o degredo funcionou 



203 

como um nítido rito de purificação” (Pieroni, 2000, p. 114). O rito é capaz 

de operar não como uma simples reação conservadora e autoritária em 

defesa da antiga ordem, mas como movimento através do qual a 

sociedade controla o risco de mudança.  “Os degredados contribuíram 

sim para a construção do Brasil e muito deles foram indivíduos culpados 

por crimes de peso secundário”, como explica (Pieroni, 2000, p. 125). Nos 

documentos do Conselho-Geral do Santo Ofício, pesquisados pelo autor, 

constam que 52% dos degredados eram condenados por judaísmo, 15% 

por bigamia, 9% por crime de falsidade, 8% por feitiçaria, 4% por 

sodomia, 3% por revelação de segredo, 2% por visões, 2% por blasfêmia, 

1% padres solicitantes e 4% por outros. 

A instalação da Corte Portuguesa no Rio de Janeiro, em 1808, junto com 

as suas consequências imediatas, como a abertura dos portos às nações 

amigas, leia-se Inglaterra, e as muitas mudanças profundas na política, 

economia e sociedade, principalmente, a interiorização da metrópole, 

proporcionou a “ascensão socioeconômica” de um pequeno grupo de 

ciganos, que tornaram-se comerciantes de pessoas escravizadas, 

aproveitando espaços desocupados no mercado de escravos de segunda 

mão, que atendia a proprietários de plantéis menores, e os mercados na 

Rua do Valongo, no Rio de Janeiro. Atrelado a isso, o estrondoso 

crescimento populacional vivido pela cidade do Rio de Janeiro, os 

ciganos em sua maioria estabeleceram-se de forma concentrada no 

Campo dos Ciganos, atual Praça Tiradentes. 

Debret (1835), em “Viagem Pitoresca e Histórica no Brasil”, ofereceu aos 

europeus e ciganos que ficaram na Europa uma imagem generalizada 

dos ciganos espelhada a uma vida burguesa e “próspera”. Debret (1835) 

retratou as mulheres ciganas com vestimentas coloniais com ares 

abastadas, com pessoas escravizadas em sua casa, animais selvagens de 

estimação e muitas linhas de texto para descrever de maneira 

preconceituosa o povo cigano no Brasil. "Os ciganos, dedicando-se 

exclusivamente ao comércio, abandonam por completo a educação de 

seus filhos; (...) por isso, desde criança se encontram de cigarro na boca e 



204 

caixa de rapé na mão, exercitando-se impunemente, e às vezes mesmo 

com o encorajamento culpado dos seus, na trapaça, no jogo, no roubo, e 

dirigindo a seus pais os mais revoltantes insultos", escreveu o francês em 

“Viagem Pitoresca e Histórica ao Brasil”, publicado em Paris, em 1835. Isso 

me fez refletir: a quem interessava, aqui e na Europa, retratar a imagem 

aristocrática de mulheres ciganas brasileiras que viviam à margem desta 

sociedade que a obra tenta as igualar? 

Figura 1 : Intérieur d'une habitation de cigannos  ou  Interior de casa de ciganos de Jean- 
Baptiste Debret (1835). A obra retrata a relação entre ciganos e negros escravizados no 

Brasil colonial. Fonte: Jean-Baptiste Debret, scan de Nossa História, ano 3, nº 26, 
dez/2005 - Domínio Público, Wikicommons. Casa estilo colonial com mulheres ciganas 

vestidas com trajes coloniais com animais silvestres e pessoas negras escravizadas 
sendo maltratadas em seu entorno. 

 

O impulso que a política de construção de uma identidade nacional teve, a 

partir da Independência, gerou um cerceamento cada vez maior, tanto dos 

deslocamentos quanto da própria identidade dos ciganos. Tal fato se deu 

em virtude do crescimento da ideologia de modernização e civilização dos 

costumes junto às elites brasileiras, que pretenderam restabelecer um 

reordenamento físico das cidades, higienizar etnicamente as vias públicas e 



205 

excluir dos centros urbanos todos os indivíduos que não se adequavam à 

nova ordem. Desse momento em diante, intensificou-se a repressão aos 

povos marginalizados, dentre eles os ciganos e os negros. Eles tanto não se 

enquadravam na nova ordem como também, segundo a sociedade 

acreditava, a ameaçava. Assim, a segregação racial ou a expulsão dos ciganos 

da cidade passou a integrar o projeto "civilizador" das autoridades imperiais. 

No século XIX, Mello Moraes Filho (1843), como primeiro pesquisador da 

etnia cigana no Brasil, estudou os costumes dos ciganos brasileiros e 

organizou a obra “Cancioneiros dos Ciganos”. Ele recolheu material com 

ciganos sedentários, instalados nos arredores da Cidade Nova e na Rua dos 

Ciganos (atual Rua da Constituição), no Rio de Janeiro, desmistificando mais 

uma vez a questão do cigano nômade. A dispersão, que muitos consideram 

como prejudicial à existência dos ciganos como etnia, “é tida por eles 

mesmos como um fator fundamental para a sua sobrevivência como povo” 

(Pereira, 2009, p. 18). Ainda hoje, os dados oficiais sobre grupos ciganas no 

Brasil e no mundo são muito incipientes. Os dados adotados no Brasil, pela 

Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial (SEPPIR), referem-se 

aos autodeclarados pela Associação Internacional Maylê Sara Kalí 

(AMSK/Brasil), que estima que 500 mil ciganos e seus descendentes viviam 

no país. A mesma associação analisou os dados da Pesquisa de Informações 

Básicas Municipais (MUNIC) de 2011, recolhidas pelo Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística – IBGE, e constatou que os estados de Minas Gerais, 

Bahia e Goiás possuem o maior número de ciganos declarados. Dados da 

UNESCO de 2003, transcritos das revistas ciganas europeias, indicam que dos 

1,5 milhão de ciganos da América Latina, cerca de 500 mil estão espalhados 

por todo o território brasileiro, entre nômades, seminômades e sedentários. 

 

Questões de identidade e gênero  

O gênero como um elemento constitutivo de relações sociais baseada 

nas diferenças percebidas entre os sexos e uma forma primária de 

significar as relações de poder. Segundo Lauro (1994), isso é uma maneira 

de indicar as “construções sociais” hierárquicas sobre os papéis dos 



206 

homens e das mulheres na busca de um pretenso coletivo, o que se 

conseguiu foi uma generalização vaga, que expressou muito pouco a 

diversidade e complexidade do tecido social. Isso ainda ficou pior 

quando se pretendeu analisar a “luta social” apoiando-se apenas em 

classes antagônicas, e esquecendo-se da heterogeneidade (de gênero, de 

raça, de etnia, de idade) que as atravessa. A manutenção da ordem social 

prevê uma referência fixa e imutável ao significado da oposição binária, 

que se impõe como algo natural e, por vezes, divino. Lauro (1994, p. 36) 

diz que, “o masculino e o feminino são construídos através das práticas 

sociais masculinizantes e feminizantes, em consonância com as 

concepções de cada sociedade”. 

Cristina da Costa Pereira (2009), em “Os ciganos ainda estão na estrada”, 

afirmou que há rejeição explícita às pessoas ciganas LGBT, e que adultério 

e poligamia existem, pois configuram uma barreira na perpetuação dos 

clãs. O cigano Mio Vacite confirmou: “Nós somos patriarcais, então, temos 

uma filosofia de não criticar nada, nem ninguém, no caso de 

homossexualismo, eles mesmo se excluem. Mas, como patriarcais é 

complicado, porque ele não vai ter descendentes”. Pereira (2000) explicou 

que “no Brasil, os ciganos que se destacam na arte musical são os do grupo 

rom, logo, predominam as músicas acompanhadas por violino, pandeireta 

e acordeão”. Constituiu um desafio, analisar, através de matrizes de 

memórias, comportamentos de resistências, contemplando conflitos que 

permearam e permeiam a dinâmica social, produziram arranjos e 

desarranjos nas relações de gênero, com persistência em demarcar 

identidade cigana no mundo, a questão do “ser” homem, mulher ou 

homossexual na etnia e seus diálogos em ambos os tempos, o da história e 

o do tempo presente, marcados também pelos efeitos do machismo, do 

androcentrismo e da misoginia.  

A mulher cigana, chamada de calin ou romi, “é vista, socialmente, como 

dependente do marido, apesar de, no ambiente doméstico, a mãe cigana 

ser o fundamento da etnia”, como esclareceu Pereira (2000, p. 62). Mio 

revelou a ambiguidade que envolve as mulheres ciganas e o mundo 



207 

externo, com o medo de perder a cultura com o envolvimento com os 

não-ciganos. O homem cigano, rom ou calon, exerce funções específicas, 

“na economia grupal de uma família cigana, o homem, com seus ofícios – 

comerciante, artesão, artista circense, mecânico, profissional liberal, 

músico, industrial – é responsável pelo sustento econômico”, segundo 

Pereira (2000, p. 62). Um cigano só terá verdadeira importância para seu 

clã quando se casar e tiver filhos, uma vez que a etnia valoriza a prole 

numerosa, pois os filhos servirão de defesa aos pais na velhice. O filho 

homem mais novo é quem cuida dos pais e fica com a herança. As filhas 

mulheres devem tomar conta dos sogros ciganos. Os velhos na família 

cigana vivem junto com os filhos e são conhecidos como o purô e a puri, 

que são responsáveis por passar oralmente a tradição aos mais jovens e, 

por sua vez, são respeitados em sua sabedoria.  

O empoderamento feminino é negociado numa cultura fortemente 

marcada pela hierarquia e pela cultura do patriarcado com a construção 

de identidades ciganas. Isso é visível, quando nos deparamos com a 

narrativa de mulheres ciganas que não querem casar-se, separam-se, 

casam-se com não-ciganos, que não tem filhos, com ciganos que 

assumem a homossexualidade, com homens ciganos que ainda não se 

casaram ou que se casam com ciganas de outras etnias; e traduziram, 

através do seu discurso ambíguo de enfrentamento/manutenção da 

cultura do patriarcado e sua ambivalência. 

O migrante arremeda ideologias coloniais colaboracionistas de 

patriotismo e patriarcado. Observou-se um aparente paradoxo, pois o 

mesmo povo reconhecido como livre por suas danças, cantos e pelo 

modo de vida, mantém rígidas regras de conduta. “Panos finos e 

coloridos separam as camas de casais, as saias das mulheres são 

compridas, não sendo permitida a exposição das pernas, jovens se casam 

cedo”, como explica Pereira (2000, p. 64). As mulheres são dançarinas 

dos grupos e cantam, mas não tocam instrumentos, profissão 

caracterizada como masculina no universo cigano e, ainda, são 

responsáveis por parte do sustento econômico da família, através dos 



208 

ofícios da cartomante ou quiromante. Entre os sedentários, Pereira 

(2000, p. 60) diz que são caracterizados pela quantidade de oficiais de 

justiça, escrivães e advogados, entre eles, porém, “nos tempos atuais, há 

ciganos que fazem cursos universitários e, entre os sedentários, muitos já 

aceitam a escola”, de modo que, na pós-modernidade, encontramos 

ciganos antropólogos, administradores, juízes. 

O culto aos mortos é uma área sagrada para os ciganos e revelou que este 

é um povo com forte sentido de religiosidade, que crê no além e, pode-se 

dizer, que foi herdado da filosofia hindu. A pomana é um ritual bastante 

preservado, em que acontece uma ceia com as comidas e bebidas 

preferidas do antepassado. Ramona Torres narra a morte na etnia calon: “A 

morte nos une e a velhice não nos separa. Meu irmão cuida dos meus pais, 

na verdade deveria ser eu, por ser a caçula, mas eu furei a fila”.  Não só na 

etnia cigana, mas em sociedades patriarcais, a não procriação sempre foi 

ligada às questões religiosas, e uma responsabilidade quase unicamente 

feminina. Entretanto, o que colhemos nas narrativas foram práticas de 

continuidades e descontinuidades, o lugar da identidade no processo de 

reconhecimento cultural, e o direito das mulheres ciganas de questionar a 

subjetividade masculina. Como a experiência de Ramona: “Casei duas 

vezes e essa é mais uma polêmica, porque cigano não separa. Mas separei 

do meu primeiro marido, porque ele me sufocava, bebia, me traía e 

andava armado”. Nas novas relações de gênero, inclusive em não binários 

da pós-modernidade, como divórcio, casamentos múltiplos, casamento 

com não ciganos e o não casamento, é imprescindível uma leitura que se 

interessou na observação da construção, implícita e explícita dos gêneros. 

 

O mito da mulher cigana na arte e na vida  

Mitos e mais mitos justificaram as relações de poder que os grupos 

ciganos enfrentaram. Pereira (2009) diz que a ciganologia passa a existir 

na Europa a partir do século XIX, quando foram publicados estudos, no 

Reino Unido, no “Jornal of the Gypsy Lore”, em 1888. Contudo, antes, 

George Borrow (1803-1881), um dos poucos ciganólogos – estudiosos das 



209 

etnias cigana, escreveu bestsellers – como “The Bible in Spain” (1843) e 

“Lavrengo” (1851), e reiterou mitos preconceitos sobre os ciganos hoje em 

dia, acusando-os de prática de furtos, canibalismo, rapto de crianças, 

heresia e feitiçaria. Da mesma forma, outras obras de arte e literatura 

reforçam esse estereótipo, como Miguel de Cervantes (1613), em “A 

Ciganinha”, em que os ciganos e as ciganas são estereotipados como 

ladrões. As representações do senso comum – o cigano como indivíduo 

amoral, infiel, violento e exótico – são logo adaptadas ao discurso 

literário, e depois ao científico, formando o substrato de imagens e 

representações, como indivíduos antissociais, desonestos, ardilosos e 

parasitas sociais. A ideia, que orientava este pré-julgamento, era a de que 

apenas seria confiável o indivíduo com residência fixa, pois o nômade 

não tinha morador que o conhecesse e o abonasse. O ponto a ser 

destacado, no entanto, é a fusão do discurso científico com o mitológico, 

que, sob a pretensa objetividade científica, os mais absurdos e 

preconceituosos relatos e histórias populares foram confirmados e 

legitimados. Ao fundirem o conhecimento comum ao científico, deram a 

justificativa necessária aos governantes e à sociedade para que pusessem 

em prática seus preconceitos, conflitos étnicos e morais, suas políticas 

racistas e comportamentos discriminatórios em relação aos ciganos. 

O escritor francês Prosper Mérimée, no romance “Carmem”, cuja 

protagonista é uma cigana, desenha-a com as características místicas, 

típicas dos ciganos: o olhar, o cerimonial específico, a arte da sedução e 

feitiçaria. O escritor brasileiro Machado de Assis assim descreveu a 

complexa e ambígua personagem Capitu, em “Dom Casmurro”: “Capitu, 

apesar daqueles olhos que o diabo lhe deu. Você já reparou nos olhos 

dela? São assim de cigana oblíqua e dissimulada” (Assis apud Pereira, 

2009, p. 141). O gênero é permeado de símbolos culturalmente 

disponíveis que evocam representações múltiplas (frequentemente 

contraditórias) de como símbolo da mulher, por exemplo, na tradição 

judaico-cristã do Ocidente, mas também mitos da luz e da escuridão, da 

purificação e da poluição, da inocência e da corrupção. Meihy (2015, p. 



210 

30) fala que “o culto de Maria e a prática da misoginia estão 

intrinsecamente ligados”, e cita as obras de Boxer e Hespanha, que 

abordam as questões afeitas à sublimação dos desejos sexuais das 

mulheres, evidenciando o modelo da dignidade feminina prezada: a da 

castidade. Vista como ser imperfeito e derivado da costela e Adão, a 

mulher deveria ser subjugada e passível de mandos misóginos. Nesse 

sentido, aliás, São Tomás de Aquino legislava apregoando o equilíbrio 

social apoiado no poder masculino (Meihy, 2015, p. 28-29). O 

antagonismo entre o suposto católico de Maria é a cigana Carmem de 

Mérimée, ou da Pombagira Cigana, revelam a sombra que envolve a 

mulher cigana, uma vez que os ciganos são associados a exus, entidades 

do povo de rua da Umbanda. Farelli (2001), em “Pombagira Cigana”, fala 

que os mundos dos espíritos, dos deuses e dos homens fundem-se nos 

terreiros, nas reuniões de crentes, nas sociedades secretas de mantos 

verdes, amarelos, vermelhos que brotam por toda cidade. Ao lado do 

progresso, dos viadutos rasgando a cidade, brinca também o irreal, pelas 

encostas dos morros, nos salões elegantes, nas praias, nos templos de 

magia cigana. 

O núcleo essencial da organização cigana é o clã, a família, sendo ela 

regida por valores orientais do patriarcalismo, de forma que podemos 

dizer que a propriedade ou o direito e a lei pertenciam ao homem. A 

aceitação é construída através dos mecanismos de socialização, da força 

da ideologia e das crenças religiosas e as relações de poder se mantém, 

porque os vários atores – tanto os dominadores como os dominados – 

aceitam as versões da realidade social, que negam a existência de 

desigualdades. Ramona narrou obediência ao líder homem cigano do clã, 

chamado de barô, e como negociou sua separação com o seu pai, que foi 

voto vencido em relação ao barô, figura máxima dentro da hierarquia 

cigana. A entrevistada relatou a separação do seu primeiro marido, que 

não era cigano, “Primeiro vem o barô, depois vem meu pai, em caso da 

falta dele, meu irmão mais velho, depois meu irmão mais novo, depois 

minha mãe e depois eu. Somos submissas a eles”. De acordo com Pereira 



211 

(2009), para os ciganos, a tradição é lei, de forma que se torna 

compreensível o pai que proíbe, do mestre que diz a lei e a interdição e a 

censura, como unidades de dispositivos do poder patriarcal sob o sexo 

feminino. Sendo a chave do patriarcado a reprodução, que, segundo a 

norma, insiste na importância exclusiva das mulheres como funções 

reprodutivas e maternas. A posição que emerge como dominante é, 

apesar de tudo, declarada a única possível. “A história posterior é escrita 

como se essas posições normativas fossem o produto de um consenso 

social e não de um conflito” (Scott, 1990, p. 21). Isso nos fez refletir como 

o estudo sobre gênero é útil para compreender as transgressões às 

normas de comportamento impostas pela sociedade, que enfatizam a 

bipolaridade homem/mulher – opostos, assimétricos, forte/fraco, 

domínio e subjugação. 

Quanto às relações de gênero, estamos falando de poder, na medida em 

que a mulher se mantém subjugada ao domínio patriarcal (homem) ou 

rompe parcialmente ou totalmente com este sistema. Ramona abriu mão 

da reprodução e do capital marital, mas permitiu a intervenção da 

autoridade masculina, mesmo que de forma negociada, na criação da 

jovem sobrinha. “Nunca quis ter filhos, sempre criei os filhos dos outros. 

E isso é outro fator complicado para os ciganos. Há um ditado que a 

mulher que viveu e não teve filhos, não viveu a vida”. A questão 

hierárquica é forte com respeito à manutenção do princípio do 

patriarcado: “Eu e meus irmãos mantemos os estudos da minha sobrinha, 

que mora comigo, para estudar. Eles autorizaram, só eles autorizando 

que ela pode sair de casa. E ela não casou”, relatou Ramona, que tem uma 

família que segue à risca a tradição. Por conta do não casamento dela 

com um cigano, da não reprodução e por ser mulher, ela exibiu sua 

transcendência e confusão de responsabilidades na tradição, quando diz: 

“Meu irmão cuida dos meus pais, na verdade deveria ser eu, por ser a 

caçula, mas eu furei a fila”. Por ela ser uma líder espiritual, escritora, ter 

comprado sua própria casa e conquistado sua independência, percebe-

se o desaponte aos valores vitorianos e, também, ciganos, da mulher no 



212 

lar, cujas práticas são orientadas politicamente para manter o “papel 

tradicional” das mulheres: a procriação. Em “Dominação Masculina”, 

Pierre Bourdieu (2002) parte do pressuposto de que a ordem do cosmos 

é masculina, inscrita nos corpos de ambos os sexos, não havendo 

possibilidade de escapar dela, porque se evidencia na natureza biológica, 

mostrando-se como natural, quando, na realidade, é uma construção 

social. Os planetas, o universo e Deus são seres masculinos, de forma que 

é quase uma luta contra o universo inteiro que conspira a favor do 

macho. O que surpreende é o fato de que certo fatalismo é notado na 

fala, quando desconsidera a participação das mulheres, como agentes, no 

sentindo de mostrar que as interrupções são próprias do processo de 

dominação, sendo que, para ele, a hegemonia é homogênea. 

Quando Ramona abre mão da reprodução, de certa forma, abre mão de 

reproduzir em sua casa a cultura do patriarcado cigano, configurando-se 

como a “chefe”, tanto da casa espiritual como de seu lar. Dessa maneira, 

assumiu também a educação da jovem sobrinha, que será a primeira 

mulher do seu clã a cursar faculdade. Costa (2012) cita Magdalena León, 

que diz que o empoderamento das mulheres libera e liberta dos homens 

no sentido material e psicológico; e Nelly Stromquist, que define 

parâmetros como sendo: a construção de uma autoimagem e confiança 

positiva, o desenvolvimento da habilidade para pensar criticamente, a 

construção da coesão de grupo, a promoção da tomada de decisões e a 

ação. Durante a entrevista com Ramona Torres, fomos servidas por Jorge, 

seu segundo marido, que foi aluno da Ramona nas aulas de cultura 

cigana. “Casei com a professora cigana”, relatou. O seu olhar e reverência 

parecia que ele estava diante de uma daquelas deusas, que adornavam 

aquela casa 13, do bairro de Pilares, a casa da cigana. 

É nestas interrupções que devemos estar atentos para não homogeneizar 

e invisibilizar os conflitos. Como disse Ramona, “Percebi que mesmo 

meu primeiro marido não sendo cigano, para o meu povo ele era 

autoridade só por ser homem. Foi chocante. Uma mulher não ter filhos e 

ser separada, então nem se fala”. Sobre o período de isolamento do 



213 

grupo e da família, ela diz: “Eu passei muita dificuldade, solidão e a gente 

não é bem-vista, nem pelos vizinhos e agora nem pela família. Era vista 

como a maluca, a separada, a discriminada”. As questões de gênero, 

como uma forma primeira de significar as relações de poder e com 

posições normativas expressas em doutrinas, ditaram e ainda ditam 

regras de gênero. A mulher assume traços construídos socialmente, 

como sendo do gênero masculino, numa ordem pela sobrevivência, em 

uma terra onde o ser varão é a lei e refere-se a dominar corpos 

femininos. As mulheres, ao inverterem a ordem social, tentam 

posicionar-se nessa sociedade construída e (re)moldar o gênero. 

Frequentemente, a ênfase colocada sobre o gênero não é explícita, mas 

constitui uma dimensão decisiva da organização, igualdade e 

desigualdade, fazendo parte da construção e consolidação do poder, 

bem como, quando associamos escravos e operários com o gênero 

feminino (subordinados, fracos e sexualmente explorados). Para Foucault 

(2015), não existe um lugar da “grande recusa”, e sim de resistências, no 

plural. Resistências necessárias, improváveis, arrastadas, solitárias, 

violentas, “que lá onde há poder há resistência, e, no entanto (ou melhor 

por isso mesmo), esta nunca se encontra em posição de exterioridade em 

relação ao poder”, expõe Foucault (2015, p.104). Ramona, ao mesmo 

tempo, empoderou também a sobrinha e suas filhas espirituais, quando 

diz: “as sessões espirituais que fazemos aqui é de longe somente de 

cunho espiritual, é um trabalho social, de terapia de grupo e 

solidariedade. As irmãs fazem companhia uma as outras”. 

A narrativa de Ramona nos revelou aspectos que nos fazem refletir que a 

cultura do patriarcado foi e está sendo negociada a todo o momento. 

Novamente, as negociações, como aparato que permitem a construção 

de novas identidades ciganas, apoiadas na necessidade de um diálogo 

com o mundo externo e moderno do “ser” mulher cigana. Partindo do 

pressuposto de que a mulher nas etnias ciganas buscou, nos casamentos 

com não ciganos e nos divórcios, negociações que minimizem a cultura 

do patriarcado e da hierarquia, é que se configuram como mecanismos 



214 

de estratégias de sobrevivência e rompimentos. Nesses casos, as relações 

de gênero são alteradas, como a situação da Ramona, através do seu 

trabalho como cartomante, da liderança espiritual, como escritora e 

autora da sua própria história. Scott (1990, p. 3) diz que temos que 

“descobrir a amplitude dos papéis sexuais e do simbolismo sexual nas 

várias sociedades”, assim encontrando o seu sentido e funcionamento 

para manter a ordem social dos gêneros ou para alterá-la. 

 

Aspectos de negociação cultural  

O conceito de negociação cultural, difundido por Bhabha (2014), tentou 

compreender os mecanismos utilizados por uma cultura para se 

perceberem de forma holística, em contraposição aos “outros” culturais 

e, de outro lado, a ambivalência sempre presente nesse processo. De 

acordo com o autor, podemos falar de uma cultura imaginada, de certa 

forma orgânica, marcada por uma temporalidade continuísta, que tira 

seus sentidos da história, e pelas lutas, para não serem absorvidas pela 

totalização homogeneizante, cuja força no imaginário social nos ajuda a 

entender a noção reificada, fixa os sentidos da cultura nas tradições de 

um passado que implica na submissão da diferença. O outro cultural, que 

surge na temporalidade performática, não é o negativo da cultura 

legitimada, mais um a ser somado às culturas já vistas na constituição de 

uma sociedade plural. Ele trabalha o entrelugar, onde as vozes marginais 

“não mais necessitem dirigir suas estratégias de oposição para um 

horizonte de ‘hegemonia’, que é concebido como horizontal e 

homogêneo” (Bhabha, 2014, p. 213). A identidade tornou-se uma palavra-

chave largamente estudada e de relevância sociopolítica dos tempos 

atuais. Nessa perspectiva, a identidade é compreendida como 

culturalmente formada, um posicionamento e não uma essência, ligada à 

discussão das identidades culturais, portanto, provem de alguma parte e 

possui histórias, sofrendo modificações constantes. 

A ambivalência divergente entre os grupos, calons e roms, sobre o tema de 

viver em acampamento ou em moradias fixas, foi narrada por Ramona 



215 

Torres, que viveu no acampamento de Realengo, no Rio de Janeiro, até 

seus 14 anos de idade, relata o paradoxo da liberdade cigana, pois, “para os 

ciganos de acampamento, sair do acampamento é desaculturar”. O 

sedentarismo configura uma espécie de morte simbólica para o grupo 

calon, conforme continuou a comentar a entrevistada: “Eu percebia que 

muitos ciganos têm o medo de perder a cultura, e esse medo é paradoxal. 

É como morrer. Se você fica lá no acampamento, você só existe ali e morre 

para o mundo”. Já Mio Vacite comentou que: “Eu trabalhei no escritório do 

meu irmão, que abandonou a cultura, fiquei doente de ficar lá. Eu como 

músico autônomo, estou aqui, estou lá, nunca fiquei mais de um ano num 

lugar só, eu tenho que mudar de endereço”. 

Bhabha (2014) fundamentou a identidade sob a perspectiva do 

estereótipo e da mímica, como estratégia de conhecimento e 

identificação do que é “conhecido”, do que é socialmente “aceito” e está 

“no lugar”, isto é, uma falsa representação de si (ou um simulacro) que 

incide na ambivalência de identificações, nas formas da diferença sexual 

e racial, em que, no entanto, há reconhecimento espontâneo e visível. 

Isso é uma busca por um reconhecimento marcado pela percepção 

identitária muito mais performática do que essencialista, justamente pela 

dominação psicológica e cultural do colonialismo. Para ele, não seria o 

abandono, mas a ressignificação dos discursos identitários anteriores, 

com as características da transitoriedade e do interstício do presente. 

Assim, forma-se uma identidade social cultural em constante 

movimento, remetendo a uma imagem, a uma espécie de máscara, signo 

da diferença intersticial, através da qual a identidade do sentido é 

construída no presente histórico.  

 

Conclusão 

De acordo com Moraes Filho (1981), o cigano foi, dentro da história do 

Brasil, a solda que uniu as três peças de fundição da mestiçagem atual: 

negros, índios e imigrantes europeus. Até hoje, os povos ciganos e sua 

contribuição, seja na arte, cultura e no desenvolvimento do país, sequer 



216 

são mencionados, seja em campanhas públicas, na mídia ou em 

ambientes acadêmicos ou não, quem dirá visibilizado. Não incluímos as 

etnias ciganas em nossas narrativas e nem na história, seja dentre os 

povos que formaram e formam, trabalharam e desenvolveram o Brasil. 

Esse apagamento étnico proposital (na contemporaneidade, inclusive) 

dificulta o acesso às políticas públicas e a formação de consciência de 

que o povo cigano contribuiu e contribui em terras brasileiras. Um 

próprio estudo desenvolvido pelo SEPPIR, intitulado “Missão Técnica à 

Espanha”, justifica a ausência de políticas públicas no Brasil para a etnia 

cigana em detrimento à Espanha; e que isso, deve-se ao fato de que, no 

Brasil, os ciganos representam 0,3% da população, enquanto na Espanha 

são 3% e configuram a maior minoria social. O estudo justificou ainda 

que as políticas públicas, no Brasil, com recorte étnico-racial, são 

voltadas, principalmente, para a população negra, os povos indígenas e as 

comunidades quilombolas, que configuram 51% da população. Os 

sujeitos das diversas etnias ciganas foram e ainda são um dos grupos 

menos estudados entre as minorias, o que os invisibiliza na sociedade. 

Os estudos de Frans Moonen (2008) sobre a população cigana no Brasil 

também revelou que quase nada sabemos sobre estas etnias na 

atualidade. Ao comparar os ciganos aos judeus, Fonseca (1996) afirmou 

que, enquanto os segundos fizeram uma intensa indústria da memória, 

os primeiros fortaleceram sua arte de esquecer. Os ciganos são, segundo 

a autora, um povo invisível, apesar das mulheres usarem roupas 

coloridas e quererem ler a sorte na palma da mão. 

Babha (2014) e Canclini (2015) divergem no que diz respeito ao lugar dos 

processos de tradução cultural de minorias, quando o primeiro diz que 

ele está localizado no entrelugar e o segundo numa fusão híbrida, porém, 

são convergentes no aspecto da necessidade da negociação das 

identidades. Notou-se também que o surgimento de tradições 

inventadas deriva de necessidades específicas de um determinado grupo 

sociocultural, que é o modo como eles encontram para garantir sua 

legitimidade e estabelecer relações com seus elementos ancestrais, 



217 

inclusive em seus processos artístico-culturais. É importante ressaltar 

que a percepção e a legitimação do passado são plásticas e sua 

autenticidade sempre será estabelecida no presente, de modo que pode 

sempre ser alterado. 

Embora a ideia do tradicional remeta ao passado histórico distante, as 

tradições podem se estabelecer como tal e dentro de um curto período, 

levando-se em consideração que a cultura muda incessantemente e que 

os elementos considerados novos também podem adquirir status de 

tradicional. A tradição, como um produto da mente humana, é inventada, 

quando o referencial é o passado, ou é autêntica, ao considerar a sua 

legitimação no presente. Quando uma manifestação recente passou a ser 

tradicional, a partir da repetição ou da requalificação dela, torna-se 

relevante compreender a importância do diferente, da diversidade e da 

(des)vitimização, tanto na cultura cigana como em outras minorias 

resistentes. Por fim, concluímos que mesmo as mensagens produzidas 

pelas comunidades mais fechadas renovam suas composições e suas 

hierarquias, entrecruzam-se o tempo todo, e ainda por cima, cada 

componente pode fazer a sua própria coleção. 

 

 

Referências 

BAUMAN, Zygmunt. Identidade: entrevistas a Beneditto Vechi. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed, 2005. 
 
BHABHA, H. K. O local da cultura. Tradução Myriam Ávila et al. Belo 
Horizonte: UFMG, 2014. 
 
BLOCH, Jules. Les Tsiganes. Editora Presses, 1948. 
 
BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2003. 
 
CANCLINI, Néstor Garcia. Culturas híbridas: estratégias para entrar e sair 
da modernidade. Edusp, 2015. 
 
CERVANTES, Miguel de. A Ciganinha. Tradução Henrique Santo. Círculo 
do Livro, 1987. 



218 

 
COSTA, Ana Alice. Gênero, poder e empoderamento das mulheres. In 
Revista Pró- Gavião, 2000. 
 
DEBRET. Jean Baptiste. O Brasil de Debret. Belo Horizonte; Rio de Janeiro: 
Villa Rica, 1993. Pranchas: 45 - Mercado da Rua do Valongo; 46- Interior 
de uma residência de ciganos. 
 
DEBRET. Jean Baptiste. Viagem pitoresca e histórica ao Brasil. 6.ed. São 
Paulo: Martins, 1972. 3v. 
 
DONOVAN, Bill M. Gypsies in Early Modern Portugal and Brazil. Journal 
of Social History. Fall, 1992. 
 
FARELLI, Maria Helena. Pomba Gira Cigana: magias de amor, sorte, 
sonhos, reza forte, comidas e oferendas. 2.ed. Rio de Janeiro: Pallas, 2001. 
 
FOCAULT, Michel. A História da Sexualidade – a vontade de saber. São 
Paulo: Paz e Terra. 2015. 
 
FONSECA, Isabel. Enterrem- me em pé: a longa viagem dos ciganos. 
Companhia das Letras: São Paulo, 1996. 
 
FRASER, Angus. História do Povo Cigano. Lisboa: Editorial Teorema, 1997. 
 
LAURO, Guacira. Uma leitura da história da Educação sob a perspectiva 
de gênero. In: Proj História. São Paulo, 1994. 
 
MEIHY, José Carlos Sebe B.; HOLANDA, Fabiola. História Oral: como 
fazer, como pensar. São Paulo: Contexto, 2007. 
 
MEIHY, José Carlos Sebe B.; RIBEIRO, Suzana L. Salgado. Guia prático de 
História Oral: para empresas, universidades, comunidades, famílias. São 
Paulo. Contexto, 2011. 
 
MORAES FILHO, Mello. Os ciganos no Brasil e Cancioneiro dos ciganos. 
Belo Horizonte: Ed. Itatiaia, 1981. 
 
MOONEN, Frans. Os Estudos Ciganos no Brasil. Núcleo de Estudos 
Ciganos. Recife, 2008. 
 
PEREIRA, Cristina da Costa. Os Ciganos ainda estão na estrada. Rio de 
Janeiro: Rocco, 2009. 
 
PIERONI, Geraldo. Vadios e ciganos, heréticos e bruxas: os degredados 
do Brasil colônia. Rio de Janeiro: Bertrand do Brasil. Fundação Biblioteca 
Nacional, 2000. 
 



219 

SATHLER, Déborah. História oral de vida: identidade e gênero no 
segmento cigano. Disponível em Sucupira, UNIGRANRIO. 2016. 
 
SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil para análise histórica. In: 
Educação e Realidade. Porto Alegre, Faced, UFRGS, 1990. 
 
 
Recebido em: 09 de outubro de 2024 
Publicado em: 30 de dezembro de 2024. 
 


