
 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

70 

 
ENCANTOS DA LITERATURA INDÍGENA:  UM 

SABER PARA ALÉM DA SALA DE AULA 
 

___________________________________________________________ 
 
 

THE SPELL OF INDIGENOUS LITERATURE: 
KNOWLEDGE BEYOND THE CLASSROOM 

 

 
Bruna dos Santos Almeida* 

Dieimisom Sfair dos Santos** 
Natali Fabiana da Costa e Silva*** 

 

RESUMO: O presente artigo visa a explorar a Literatura Indígena a partir do projeto intitulado 
Encantos da Literatura e Arte Indígena, que ocorreu na Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá, 
na Terra Indígena Uaçá, em Oiapoque. O projeto, elaborado e executado por professores e 
pesquisadores indígenas, buscou não apenas transmitir um conteúdo acadêmico, mas pensar o 
conhecimento que transcende o chão da sala de aula. Neste artigo, para além de apresentar o 
caráter prático do projeto, buscamos trazer conceitos teóricos relevantes para a literatura 
indígena. Ao associar a teoria à prática, a literatura indígena torna-se mais que um tópico de 
estudo, ela transforma-se em uma fonte viva de conhecimento que ressoa nas vivências 
cotidianas dos alunos, da escola e da aldeia. Nossa pesquisa busca, desse modo, contribuir para 
a formação de cidadãos conscientes e culturalmente sensíveis. 

PALAVRAS CHAVES: Literatura Indígena. Escola indígena. Amazônia. Aldeia Manga. Karipuna 

 

ABSTRACT: This article aims to explore Indigenous Literature based on the project entitled 
Spell of Indigenous Literature and Art, which took place at the Jorge Iaparrá State Indigenous 
School, at Uaçá Indigenous Land, in Oiapoque. The project, designed and carried out by 
indigenous teachers and researchers, sought not just to transmit academic content, but to think 
about knowledge that transcends the physical limits of the classroom. In this article, as well as 
presenting the practical nature of the project, we try to bring up theoretical concepts that are 
relevant to indigenous literature. By associating theory with practice, indigenous literature 
becomes more than a topic of study, it becomes a living source of knowledge that resonates 
with the daily experiences of the students, the school and the community. Our research thus 
seeks to contribute to the formation of aware and culturally sensitive citizens. 

KEYWORDS: Indigenous literature. Indigenous school. Amazonia. Manga community. Karipuna 

 
* Mestre em Letras pela Universidade Federal do Amapá. Professora da Escola Estadual Indígena 
Jorge Iaparrá. Email: brunaoyk@hotmail.com  
** Graduado em Licenciatura Intercultural Indígena pela Universidade Federal do Amapá. 
Professor da Escola Estadual Indígena Jorge Iaparrá. E-mail: dssfair@gmail.com  
*** Doutora em Estudos Literários pela Universidade Estadual Paulista (câmpus de Araraquara). 
Professora adjunta da Universidade Federal do Amapá. E-mail: natali_costa@hotmail.com  

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915
mailto:brunaoyk@hotmail.com
mailto:dssfair@gmail.com
mailto:natali_costa@hotmail.com


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

71 

 

Introdução 

A presente pesquisa apresentará conhecimentos empíricos, teóricos e didáticos 

oriundos da execução do projeto Encantos da Literatura e Arte Indígena, 

realizado na Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá, localizada no extremo 

Norte do Brasil, a saber, na Aldeia Manga do Povo Karipuna, dentro da Terra 

Indígena Uaçá, no município de Oiapoque, Estado do Amapá. As discussões 

encetadas aqui são essenciais para a formação do aluno indígena e, ao mesmo 

tempo, abrem caminhos para que também o professor não indígena trabalhe a 

literatura indígena em suas aulas, fortalecendo, assim, a luta e resistência dos 

povos originários e ampliando a circulação de autores e obras indígenas em 

território nacional. 

Embora a literatura indígena venha granjeando destaque e reconhecimento 

crescente principalmente a partir da Lei 11.645/08, percebe-se que a discussão 

em torno dela também envolve algumas perspectivas críticas, não raras as 

vezes, portadoras de pontos de vista divergentes. Alguns estudiosos podem 

questionar a classificação específica da "literatura indígena", levantar 

preocupações sobre a generalização de diferentes experiências culturais dentro 

dela ou, até mesmo, inquirir se qualquer pessoa pode escrever literatura 

indígena. 

Diante dessas indagações, é fundamental reconhecer as discussões em torno da 

produção e circulação da literatura indígena, pois elas contribuem para um 

diálogo mais amplo sobre representatividade, autenticidade e inclusão na 

esfera literária. A literatura indígena, como qualquer outra literatura, não é 

homogênea e a reflexão sobre suas questões contribui para um entendimento 

mais profundo e sensível das narrativas indígenas.  

Por isso, além de compartilhar a experiência do projeto na escola Jorge Iaparrá, 

também buscamos problematizar algumas noções que permeiam o campo dos 

estudos da literatura indígena. Para embasar a discussão proposta neste artigo, 

optamos em trazer as contribuições teóricas de autores indígenas e principais 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

72 

precursores dessa literatura, entre eles Graça Graúna (2013), Davi Kopenawa e 

Bruce Albert (2015), Julie Trudruá Dorrico (2015; 2018), Kaká Werá Jecupé 

(2016), Daniel Munduruku (2017), Márcia Kambeba (2018; 2020), Eliane 

Potiguara (2019), entre outros, por considerá-los intelectuais engajados e 

essenciais para a consolidação da literatura indígena. 

Nossas produções, muitas vezes, estão somente nos territórios indígenas e 

precisam ganhar visibilidade. Ao apresentarmos o trabalho ou pesquisas 

realizadas por parentes1  indígenas, inspiramos uns aos outros a produzir escrita 

na língua materna, ocidental ou alfabética. O acesso à leitura por nossos alunos 

indígenas possibilita a compreensão de seu lugar de fala, a disseminação de seu 

mundo de conhecimentos, assim como ajuda os professores (sobretudo os não 

indígenas) a repensarem formas didáticas de trabalho que envolvam a temática 

indígena.  

Nas próximas linhas, apresentaremos brevemente o projeto Encantos da 

Literatura e Arte Indígena e a escola onde ele foi realizado. No momento da 

realização do projeto, a Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá possuía 

trezentos e sessenta e dois alunos, compreendendo discentes matriculados 

desde o Ensino Infantil ao Ensino Médio. Nesse ambiente, ao longo de 2023, 

buscamos fortalecer a temática da literatura indígena por meio da divulgação 

das produções e da descoberta de escritores indígenas pelos alunos. Trata-se 

de um projeto pioneiro no território e que abrange não somente a escrita, mas 

a arte em suas diversas formas de expressão. 

O projeto foi uma ação idealizada e executada por professores indígenas 

pensando o alunado indígena. Implantado no ano de 2023, promoveu inúmeras 

atividades destinadas aos alunos do sétimo e oitavo ano do Ensino Fundamental 

e do terceiro ano do Ensino Médio, totalizando uma participação de sessenta e 

quatro alunos. Além deles, tivemos a participação (não regular) de alguns 

discentes de outras séries que se interessaram pelo projeto. Antes do 

 
1 Parentes ou parentas é um termo que diz respeito à denominação dada entre si por indígenas 
oriundos do mesmo povo ou de nações distintas. 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

73 

detalhamento das atividades no âmbito do Encantos da Literatura e Arte 

Indígena, buscaremos tecer algumas reflexões sobre a literatura indígena 

contemporânea, pois foram essas discussões que auxiliaram a pensar a prática 

pedagógica a partir de nosso olhar e nossa episteme.  

Literatura Indígena Contemporânea 

Para falar sobre Literatura Indígena Contemporânea, é preciso conhecer e 

reconhecer as obras dos nossos teóricos indígenas que surgem como resistência. 

Trazer essas reflexões sobre a referida pauta é abrir um leque de informações 

e agregar aos nossos saberes. Segundo Munduruku (2017), 

Vale lembrar que a Literatura Indígena [...] nasceu com o primeiro 
sopro vital do criador. Foi crescendo a Palavra e se transformando em 
escrita mais recentemente. Talvez possamos pensá-la em um 
movimento de transição em que oralidade e literatura criam uma 
simbiose tamanha incapaz de haver separação ou anulação de uma 
pela outra. Quero dizer com isso que a literatura não apaga a 
oralidade ou vice-versa. As duas se completam, se fundem no mesmo 
movimento do espiral que junta o passado e presente como um 
método pedagógico que se atualiza constantemente. 
Nesse sentido, o movimento histórico da literatura nativa brasileira se 
confunde com surgimento do movimento político que mobilizou 
mentes e corações em torno da sobrevivência física e espiritual de 
nossa gente. Foi, no entanto, na década de 1990 que ela ganhou as 
dimensões que hoje ocupa no cenário nacional [...]. (Munduruku, 
2017, p. 122) 

 

A citação acima ressalta a relação entre a literatura indígena e sua conexão 

com a oralidade, assim como destaca o contexto histórico e político em que ela 

se desenvolveu, reafirmando a resistência (e a existência) de autores indígenas 

muito antes de ganharem visibilidade através das mídias: “apesar da falta do 

seu reconhecimento na sociedade letrada, as vozes indígenas não se calam. O 

seu lugar está reservado na história de um outro mundo possível” (GRAÚNA, 

2013, p.55). Sobre o pensamento de Graúna (2013), ressalta-se a importância 

de reconhecer a propriedade intelectual indígena e respeitar suas múltiplas 

formas de expressão. A literatura indígena contemporânea é vista como parte 

integrante da luta identitária dos povos originários, enraizada no saber coletivo, 

na pajelança, na ancestralidade e na oralidade.  

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

74 

Ela se torna um instrumento precioso para contar as próprias histórias, 

preservar tradições e desafiar os estereótipos impostos aos povos originários. 

Ancorada na conexão entre gerações e nas práticas tradicionais, a literatura 

indígena reforça a importância da comunidade na preservação e na transmissão 

do conhecimento, destacando tanto a pajelança quanto a ancestralidade como 

elementos fundamentais para a criação literária. A tradição oral, por sua vez, 

não só preserva as narrativas, mas também valoriza a escuta e a comunicação 

dentro das comunidades. 

Entendida por nós como uma prática profundamente enraizada nas tradições e 

cosmologias indígenas envolvendo cantos e rituais, assim como o uso de ervas 

medicinais e outras técnicas tradicionais com o objetivo de promover a cura 

física, mental e espiritual, a pajelança é um modo de manutenção da coesão 

social e da identidade cultural das comunidades indígenas. Isso porque, para 

além da cura, está alicerçada na tradição e sabedoria dos povos originários, 

fortalecendo o pertencimento identitário. Nesse sentido, por exemplo, a 

prática xamânica pode influenciar a criação literária, trazendo elementos 

espirituais e místicos para as narrativas. Para refletir sobre essa discussão, 

segue o poema da escritora indígena Márcia Kambeba (2020). 

 

Espírito da Onça 
 
No mundo espiritual 
A onça deixa resplandecer 
Sua forma sobrenatural 
No mundo dos espíritos  
Deixa a forma animal 
Transmutação! 
Aparece bela como guerreira imortal 
[...] 
Yawaretê ou mekó 
A onça anda só 
Pela mata ao luar 
Faz-se em sonho conhecer 
Para o moço hipnotizar 
E o pajé? É cura milenar. (Kambeba, 2020, p. 82) 

 

De acordo com Kambeba (2020), o Pajé é considerado um guardião do 

conhecimento ancestral, sendo responsável por transmitir e preservar os 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

75 

ensinamentos tradicionais, as cerimônias sagradas e os rituais de cura. Além 

disso, ele é um líder espiritual e um intermediário entre os seres humanos e os 

espíritos, atuando como curandeiro, conselheiro e mediador em questões 

espirituais e de saúde. Suas habilidades e conhecimentos são adquiridos ao 

longo de anos e de experiências, e são fundamentais para a manutenção do 

equilíbrio e da harmonia dentro das comunidades indígenas. 

Na mesma linha de pensamento, citamos as considerações de Kaká Werá Jecupé 

(2016), 

No Brasil, o conceito da palavra “Xamã” foi introduzido na língua tupi 
como “Pajé”, que vem da raiz Mbáe. Seu significado é “sabedoria 
ativa”, “sabedoria desperta”. É algo assim como a palavra budhi, de 
buda. Por estes lados da América, o xamã é aquele que acendeu a si 
o fogo da sabedoria e utiliza esse fogo para cuidar da comunidade, de 
si mesmo e agir, como guardião de nossa casa em comum: a Mãe 
Terra. (Jecupé, 2016, p.46) 

 

Jecupé traz sua visão sobre o Xamã (Pajé), ressaltando sua importância como 

um guardião da sabedoria e do equilíbrio – tanto em nível individual quanto 

coletivo –, o que reforça a ligação entre a sabedoria espiritual e a 

responsabilidade ambiental. Esse é um olhar significativo sobre a figura do 

Xamã, que pode enriquecer e ampliar a compreensão da cultura e 

espiritualidade indígena. 

A exemplo disto, a literatura de Davi Kopenawa e Bruce Albert, na obra A queda 

do céu: palavras de um xamã Yanomami (2015), traz as reflexões e os saberes 

do povo Yanomami sobre o meio ambiente e a espiritualidade. Elas não são 

diferentes da concepção de mundo Karipuna, com a diferença de que o que é 

chamado de Xapiri pelos Yanomami, chamamos de Karuanãs, espíritos das 

florestas, rios, lagos, etc., que são os seres encantados que estabelecem a paz 

espiritual entre os mundos. “Piai” é como nós, Karipuna, também chamamos o 

Pajé. Ele é quem cuida e recebe os Karuanãs. Ele guia nosso povo, cuidando do 

corpo e do espírito e guarda consigo toda uma memória de ensinamentos e 

narrativas orais. 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

76 

Somando-se às discussões sobre Literatura Indígena Contemporânea, a escrita 

de Eliane Potiguara é referência para as atuais produções e registros. Vale 

lembrar que ela é a primeira mulher indígena, no Brasil, a ter livros publicados.  

 
[...] 
Mas enquanto eu tiver coração aceso 
Não morre a indígena em mim e 
E nem tampouco o compromisso que assumi 
Perante os mortos 
De caminhar com minha gente passo a passo  
[...]. (Potiguara, 2019, p.113) 

 

O poema "Identidade indígena" é um marco na literatura brasileira, pois traz à 

tona as vivências da sua própria identidade e a luta contínua dos povos 

indígenas pela preservação de suas tradições e cultura em um contexto de 

colonização e marginalização. Seus versos levam os leitores a repensarem a 

narrativa dominante sobre os povos indígenas e a considerarem as suas 

perspectivas e experiências.  

No trecho supracitado, o eu-lírico celebra a resiliência e a força dos povos 

originários, destacando a importância de manter viva a herança cultural e a 

conexão com a terra. Apesar do uso na primeira pessoa do singular (“Mas 

enquanto eu tiver coração aceso” – grifo nosso), a voz que se afirma como 

subjetividade indígena não se desvincula da conexão com o coletivo e com a 

ancestralidade (“[...] o compromisso que assumi/Perante os mortos/De 

caminhar com minha gente passo a passo”).   

Na esteira desse pensamento, Graça Graúna, considerada uma das principais 

críticas literárias indígenas, em Contrapontos da Literatura Indígena 

Contemporânea no Brasil (2013), traz o debate tão preciso sobre o lugar da 

literatura e da cultura indígena em nosso país,  

A literatura indígena contemporânea é um lugar utópico (de 
sobrevivências), uma variante do épico tecido pela oralidade; um 
lugar de confluência de vozes silenciadas e exiladas (escritas) ao longo 
de 500 anos de colonização. [...]. (Graúna, 2013, p.15). 

 

Esse lugar de sobrevivência se faz necessário porque nossos corpos-territórios 

ainda são violentados no tempo presente. Também Walter (2013) nos instiga a 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

77 

pensar a importância de uma crítica literária indígena que fomente a ampliação 

dos processos de cunho nacional multicultural. 

 
[...] a literatura indígena e sua crítica literária são fundamentais em 
a) afirmar e problematizar a cultura e direitos indígenas e assim 
contribuir para ampliação do processo da construção nacional 
multicultural; e b) retificar as distorções do discurso hegemônico 
cujos estereótipos definem os indígenas por meio de uma categoria 
de exotismo, primitivo e/ou desumanidade. (Walter,2013, p.12).  

 

Ao reconhecer a literatura indígena como movimento literário, nós contamos 

nossa história à nossa maneira e corrigimos toda propagação pejorativa que 

ainda existe a nosso respeito. Ailton Krenak, ao ocupar o Congresso Nacional na 

luta pelo processo da constituinte e ser o primeiro indígena reconhecido como 

intelectual a ter uma cadeira (a de número cinco) na Academia Brasileira de 

Letras, conquistou um marco para nossa luta na ocupação de espaços de 

protagonismo. Seu discurso ecoa e agrega nossos valores. Nosso sagrado 

jenipapo e urucum, presentes nas nossas narrativas, mostram e afirmam que 

sempre estiveram conosco a trazer a tinta para matizar a literatura. Isto 

equivale a afirmar que nossa luta se perpetuará enquanto houver indígenas 

neste Brasil. 

Cabe, então, enfatizar as sábias palavras de Graça Graúna: “apesar da 

intromissão dos valores dominantes, o jeito de ser e de viver dos povos 

indígenas vence o tempo; a tradição oral, escrita, coletiva, híbrida, plural é 

uma prova dessa resistência” (GRAÚNA, 2013, p. 15). As reflexões trazidas pela 

autora são de grande relevância, pois a literatura indígena no Brasil continua 

sendo negada, assim como seus escritores e escritoras. Se nossa inclusão está 

se tornando obrigatória, não é porque a sociedade em si está nos reconhecendo, 

mas porque as políticas de inclusão estão sendo colocadas em prática, como é 

o caso da Lei 11.645/08.  

[...] apesar de pouco reconhecidos escritores indígenas no mercado 
editorial dominante - uma das faces de evolução do movimento 
literário indígena no Brasil. Essa evolução revela-se em muitos 
aspectos: na propriedade intelectual de autores indígenas que atuam, 
também, como articuladores de fóruns sobre questões de gêneros e 
direitos indígenas e de eventos literários [...]. (Graúna, 2023, p.81) 

 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

78 

Logo, as editoras e todos que integram o mercado editorial (do autor ao leitor) 

precisam reconhecer e difundir a contribuição da nossa literatura indígena. 

Para finalizar nossa discussão sobre ela, lembramos as observações de Dorrico 

et al. (2019). Esses autores falam do eu-nós lírico-político presente nessa 

literatura, criando uma imbricação entre comunidade, etnia e escritor 

individual. Esses três aspectos, juntos, tornam-se a base epistemológica, 

política e estética de nossa forma de arte.  

Caminhos entre mundos: o visível e o invisível 

Desde pequenos, aprendemos sobre respeito e sobre os mundos. Aprendemos 

também a caminhar nesses mundos e a sobreviver com a força da mãe terra. 

Estamos vivenciando a todo momento essas passagens entre os mundos. Nas 

aldeias, prevalece o saber ancestral de estarmos vinculados diretamente aos 

elementos que movem o universo cosmológico guiado pelos seres encantados 

ou invisíveis. 

Nossos escritos trazem o sopro da vida que entrelaça as palavras e fazem surgir 

os mais belos poemas e narrativas do ser visível, mas que ainda permanecem 

invisíveis aos olhos humanos. Papiõ botã (a borboleta do verão) está aqui nesses 

escritos, conduzindo essas linhas tênues que chegarão ao mundo visível. Assim 

chamamos esses Karuanãs, que nos acompanham por onde transitamos, seja na 

oralidade, na escrita, no turé, dentro e fora dos nossos territórios. 

Aos humanos, pessoas que não possuem conexão com o outro mundo, isso seria 

uma simples Phoebis philea philea (borboleta Amarela). Para nós, indígenas, 

ela é um ser invisível. Quando  

elas aparecem significa que gente lá do outro mundo está dançando, 
elas vêm com Lapusiê (Constelação Cruzerio do Sul) e Tavará 
(Constelação do Palikur). Nesse tempo, Lapusiê faz convite para 
borboleta, para passear no fundo do mar e preparar o Turé. 

(Scaramuzzi et al., 2023, p. 51) 

 

De acordo com a nossa sabedoria, a presença dessas borboletas não só se torna 

um marcador temporal, como significa a chegada de mulheres bonitas e 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

79 

encantadoras que vêm de lugares diferentes e distantes para participarem do 

nosso ritual. 

Discorrer sobre essa literatura que está na invisibilidade nos permite 

reconhecer os avanços alcançados, o que nos instiga a produzir dentro dos 

nossos territórios. Compartilhar nossa produção pelas mídias sociais nos torna 

visíveis, do mesmo modo que compartilhar esses conhecimentos sobre nosso 

saber é somar para a diversificação do panorama literário brasileiro. No 

entanto, é importante reconhecer que ainda há um longo caminho a percorrer 

para garantir a presença e o reconhecimento muito maior e adequado para 

escritores indígenas.  

Uma ferramenta que se considera importante são as redes sociais, que têm 

proporcionado aos escritores indígenas a possibilidade de compartilhamento de 

seus escritos como forma de difusão. A reflexão sobre a visibilidade indígena 

pode ser enriquecida ao observar as experiências de outros grupos minoritários, 

aprendendo com estratégias bem-sucedidas e identificando desafios comuns. A 

educação e sensibilização para promover uma maior compreensão e valorização 

da literatura e da cultura indígena são fundamentais para investir em programas 

educacionais que incorporem essas perspectivas nos currículos escolares. Para 

isso, trazemos um exemplo plausível de projeto literário indígena. 

Encantos da literatura e arte indígena na escola Jorge Iaparrá 

A partir de 1996, com a existência da escola, iniciou-se alguns 
projetos para os povos indígenas do Oiapoque incluindo os Karipuna. 
Um desses projetos foi a produção dos seus próprios livros de 
alfabetização na língua kheoul e que reuniu várias narrativas orais dos 
Karipuna. De acordo com Almeida e Feitosa (2018), a produção 
literária dos Karipuna passa a existir por meio da chegada da educação 
escolar e projetos desenvolvidos pelo Conselho Missionário Indigenista 
através da implantação do currículo específico dos povos indígenas de 
Oiapoque. O currículo visa trabalhar a valorização da cultura indígena 
e, para isso, estrutura-se a partir da coleta de informações sobre a 
vida da família, da aldeia e do povo. Entre os projetos do CIMI, está a 
produção de livretos com narrativas orais coletadas entre os Karipuna 
e Galibi-Marworno. (Almeida, 2022, p.62) 

 

Sobre a proposta de ter um currículo diferenciado, a Escola Estadual Jorge 

Iaparrá passa a ser escola indígena no ano de 1994 por meio do decreto nº 5402, 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

80 

com a portaria de criação nº 234/2000. Ressaltamos que o objetivo dessa 

instituição é proporcionar oportunidades de aprendizado para estudantes 

indígenas, visando prepará-los para atuar de forma justa na sociedade, formar 

cidadãos éticos, capazes de compreender tanto o seu próprio mundo quanto o 

mundo não indígena, adquirindo conhecimento amplo, com ênfase na sua 

própria cultura. Na sequência dessa proposta, nasce o projeto de literatura e 

arte, composto de algumas ações que descreveremos a seguir. Sua origem é a 

nossa preocupação, enquanto indígenas e professores, de refletir sobre uma 

metodologia de ensino nossa, de modo a pensar práticas que fortaleçam as 

nossas narrativas, uma vez que estão presentes em tudo, no Turé, que é a nossa 

dança tradicional, nas roças, nas casas etc. 

 

 

Foto 1: Sala Encantos da Literatura e Arte Indígena, 2023 (arquivo pessoal) 

A primeira ação foi a promoção de atividades na sala também denominada 

Encantos da Literatura e Arte Indígena. Destinada à realização do projeto, é 

um local para exibição das manifestações artísticas e poéticas vividas no 

contexto do território indígena, onde se localiza a aldeia Manga. É um espaço 

muito rico e importante para a garantia e o fortalecimento da nossa 

comunidade. Trata-se de um espaço cultural da comunidade e da escola onde 

as experiências vivenciadas em nosso cotidiano resultam na produção de arte 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

81 

que dialoga com várias linguagens que se misturam entre si, formando uma rede 

de pensamentos, problematizações, protestos e reflexões sobre a língua 

indígena, sobre as narrativas e a criação de personagens que integrem a nossa 

cosmologia, sobre poemas e outras expressões artísticas. 

 

Foto 2: Sala Encantos da Literatura e Arte. Recepção dos professores indígenas, 2023 (arquivo 
escolar) 

 

A sala possui diversas figuras nas paredes, como a Grande Aramari (cobra 

Grande), muito forte nas nossas narrativas indígenas. Tem também o cantinho 

da leitura, para acolher as crianças nos encantos do ato de ler. Traz a figura da 

árvore dos caracóis, que igualmente tem um enorme significado para nós e 

auxilia os leitores a refletirem sobre os caminhos percorridos na cultura 

indígena. Ademais, há diversos poemas escritos pelos alunos com temáticas 

diversas, além de fotografias da aldeia Manga. Assim, o público pode viajar no 

mundo da literatura e da arte do povo Karipuna por meio desse espaço singular 

e necessário para a educação escolar indígena. 

A literatura e a arte indígena desempenham um papel fundamental na luta pela 

valorização e preservação das culturas dos povos originários, que são fontes 

inesgotáveis de inspiração e sabedoria. Por meio dessas manifestações 

culturais, compartilhamos nossa visão de mundo. O Encanto da literatura 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

82 

indígena apresenta em seu alicerce todo esse mistério e respeito que temos 

com nossos Karuanãs. 

Na prática, a literatura indígena   

A diversidade de narrativas indígenas orais e escritas são infinitas e se renovam 

a cada contar, quando transmitem o conhecimento ancestral, as nossas crenças, 

os valores de cada povo. As nossas histórias trazem temas sobre a relação entre 

os seres humanos e a natureza, a luta pela preservação cultural e a busca da 

harmonia e do equilíbrio, da espiritualidade e da identidade.  

 

 

Foto 3: Apresentação do Turé na Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá, 2023 (arquivo da escola) 

 

Na imagem acima, é possível observar manifestações visuais que representam 

a cosmologia, o ritual e a vida cotidiana nas comunidades. O Turé é o ritual de 

agradecimento aos nossos seres sobrenaturais pelas colheitas, roças, água, sol 

e curas recebidas. O saber fazer dos povos indígenas incorpora os materiais 

naturais, como madeira, argila, penas e sementes. Criamos peças que 

expressam nossa identidade, nossa cultura e nosso vínculo com a mãe terra.  

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

83 

Assim, outra proposta do projeto de literatura e arte é trazer reflexões sobre 

as abordagens didáticas que usamos em sala de aula e, para isso, é necessária 

a presença do professor indígena propagador da literatura. Assim como na 

escola não indígena, o professor precisa ter uma visão sobre a importância de 

ensinar outras literaturas não canônicas e não hegemônicas para alcançar uma 

educação mais inclusiva e representativa, na escola indígena também é 

necessário ter docentes preparados para abordar as nossas temáticas.  

Esses profissionais contribuem para a diversificação do corpo docente, 

enriquecem o ambiente educacional com perspectivas culturais diversas e são 

cruciais para que os estudantes tenham uma compreensão mais ampla e precisa 

da história e da cultura do indígena.  

Outra proposta de atividade dentro do projeto de literatura e arte está 

registrada a seguir. Como se pode observar, o espaço agora é externo. Por 

vezes, não usar a sala Encantos da Literatura e Arte Indígena ou não estar em 

qualquer sala de aula é a forma didática encontrada para fazer com que o aluno 

esteja ao ar livre para sentir a conexão com os elementos naturais da floresta 

na aldeia. 

 

 

Foto 4: Leitura de poemas. Alunos do 8º ano do Ensino Fundamental da Escola 
Indígena Estadual Jorge Iaparra, 2023 (arquivo pessoal) 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

84 

 

Acima, podemos observar o aluno indígena compartilhando a leitura de um 

livro. A conexão com o meio ambiente pode permite ao discente se sentir um 

ser livre. Essa é, a nosso ver, a maneira que lhe possibilitará produzir textos e 

pensamentos, refletir sobre o meio que o cerca, trazer os conhecimentos 

transmitidos pelos mais velhos. Trata-se de um momento único vivenciado por 

eles. Outra atividade proposta foi o Café com literatura indígena, em que os 

alunos conheceram autores indígenas de várias etnias, leram trechos de seus 

textos e poemas e aprenderam sobre a biografia de cada escritor. 

 

 

Foto 5: Café com literatura Indígena. Alunos da 3ª série do Ensino Médio da Escola Indígena 
Estadual Jorge Iaparrá, 2023 (arquivo pessoal) 

 

Foram também realizadas apresentações de narrativas criadas pelos alunos, 

todas ilustradas com seus próprios desenhos. Por fim, trabalhamos com oficinas 

de práticas de contação de histórias, permitindo que os alunos pudessem 

aprender a narrar histórias indígenas e a apreciar a tradição oral tendo em 

mente uma abordagem ecológica para analisar como a literatura indígena 

representa e interage com o ambiente natural. 

 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

85 

 

 

Foto 6: Apresentação da narrativa do açaí. Alunos do 7º ano do Ensino Fundamental da Escola 

Indígena Estadual Jorge Iaparrá, 2023 (arquivo pessoal) 

 

Nos trabalhos em que os alunos experimentaram a escrita, constatamos que 

suas produções se revelaram ricas quanto à forma estética, pois seus poemas 

traziam estrofes, rimas, além de manifestarem sentimentos como o de 

melancolia, entre outros. Também foram produzidos poemas que retratam e 

exaltam a dança tradicional, que trazem em primeiro plano a identidade e a 

luta pelos direitos. Eis alguns exemplos dessa produção:  

 
Turé 
O Turé dança linda 
Dança boa 
Que faz parte da minha cultura 
(Adely Renata, 4º ano do Ensino Fundamental I,2023) 

 

Identidade 
Minha identidade, minha cultura 
Minha cultura minha pintura 
Minhas pinturas belas e puras 
Sou Karipuna menina de luta 
 
Luto por minhas raízes 
Por meus direitos  
Por minha terra 
Que nela semeio 
Luto e luto 
Pois, sou indígena e quero respeito 
(Aluna: Carla Eduarda dos Santos, 3º ano do Ensino médio, 2023) 

 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

86 

Ao reconhecer os textos indígenas, motivamos nossos alunos a produzirem suas 

próprias escritas, principalmente na sua língua materna, assim como buscamos 

o fortalecimento da cultura e da língua indígena, entendidas por nós como 

elementos essenciais nos processos de aprendizagem.  

Registrar as narrativas dos avós é um dos focos do nosso trabalho como educador 

escolar. Para nós, professores indígenas, trata-se de uma imensa 

responsabilidade, uma vez que, “Ao escrever, dou conta da ancestralidade, do 

caminho de volta, do meu lugar no mundo” (GRAÚNA, 2010). 

 

Foto 7: Apresentação de poemas. Escola Indígena Jorge Iaparrá, 2023 (arquivo do prof. Avelino) 

 

O trabalho de incentivo à literatura e à arte envolve muita dedicação, respeito 

às culturas e a toda diversidade, além de requerer do professor novas reflexões 

sobre as propostas didáticas do cotidiano escolar. São experiências que se 

somam a um imenso aprendizado com os sábios da aldeia, com os alunos, os 

professores e os artesãos. Saberes e vivências únicas para além do chão da 

escola. Tendo em vista a adesão e o engajamento dos discentes, consideramos 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

87 

o projeto literário na Escola Indígena Estadual Jorge Iaparrá uma forma eficaz 

de promover a literatura indígena entre os alunos. 

Considerações finais 

Neste texto, buscamos usar o termo “nós” não para marcar o sentido numérico, 

como o de três pesquisadores a refletirem sobre um assunto. O “nós” visa 

evidenciar um coletivo que pensa a literatura indígena. Defendemos a ideia do 

“nós” enquanto mutirão de intelectuais indígenas produzindo textos escritos. 

Também pautamos a necessidade contínua de reconhecimento, visibilidade e 

respeito à literatura dos povos originários, já que, apesar dos avanços, existe 

ainda um longo caminho a percorrer para garantirmos o reconhecimento 

adequado para nós, pensadores e escritores indígenas.  

Enfatizamos a importância das redes sociais como recurso de difusão dos 

escritos indígenas, tornando-os mais visíveis e compartilháveis. A nossa 

experiência de trabalhar com alunos indígenas e suas produções literárias 

revela a riqueza cultural e a importância da preservação da língua indígena e 

das tradições ancestrais dos nossos povos. 

Acreditamos que nossas ações corroboram para uma discussão preciosa da 

literatura, assim como lutamos para que mais pessoas tenham acesso a nossas 

produções e comprem nossos livros porque isso ajuda projetos que muitos 

parentes indígenas têm em seus territórios. Desejamos que o projeto da nossa 

escola inspire outras instituições a levarem a literatura indígena na sala de aula. 

Esperamos também que prevaleça o reconhecimento de que a literatura 

indígena tem sua autoria vinda de nós. O que Pero Vaz de Caminha, Hans 

Starden e tantos outros escreveram não nos interessa, pois o que está em nosso 

horizonte de desejo é a oportunidade de produzir e compartilhar nossos saberes 

e quebrar os estereótipos difundidos por aqueles escritos etnocentrados. 

Por meio dos compartilhamentos de nossa literatura e cultura, podemos nos 

tornar um Brasil multicultural. Acreditamos que o pensamento crítico, assim 

como a busca de soluções são primordiais para uma diversidade justa e 

igualitária. A literatura indígena sempre existiu e sempre estará presente na 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

88 

nossa oralidade e nas profundezas com os nossos encantados, nascendo e 

florescendo em nosso dia a dia. 

 

Referências  
 

ALMEIDA, Bruna dos Santos. Ixtua dji fam-iela narrativas orais de mulheres 
karipuna: uma análise sobre o lugar de fala da mulher indígena do baixo 
oiapoque. 2022. 81 f. Dissertação (Mestrado) - Curso de Mestrado em Letras, 
Universidade Federal do Amapá, Macapá, 2022. 

BARBOSA, J. O. F. Narrativas orais: performance e memória. Dissertação 
(Mestrado em Sociedade e Cultura na Amazônia) –– Universidade Federal do 
Amazonas, 2011. 

DORRICO, J. Autoria e performance nas narrativas míticas indígenas Amondawa. 
2015. 99f. Dissertação (Mestrado em Estudos Literários) - Programa de Pós- 
Graduação Mestrado Acadêmico em Estudos Literários (MEL), Fundação 
Universidade Federal de Rondônia (UNIR), Porto Velho, 2015. 

DORRICO, J. et al (org.). Literatura indígena brasileira contemporânea: 
criação, crítica e recepção. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018. 

FEITOSA, J. M et al. Narrativas Orais dos Karipuna da Aldeia Manga: da 
comunidade para o ambiente escolar. TCC (Graduação) - Curso de Letras 
Francês, Universidade Federal do Amapá, Oiapoque, 2018. 

GRAÚNA, G. Contrapontos da literatura indígena contemporânea no Brasil. 
Belo Horizonte: Mazza Edições, 2013. 

JECUPÉ, K. W. O trovão e o vento: um caminho pelo xamanismo tupi-guarani. 
São Paulo, Polar Editorial: Instituto Arapoty, 2016. 

KAMBEBA, M. W. W. Literatura indígena: da oralidade à memória. In: DORRICO, 
J. et al (org.). Literatura indígena brasileira contemporânea: criação, crítica e 
recepção. Porto Alegre, RS: Editora Fi, 2018. 

KAMBEBA, M. W. W. Saberes da Floresta. Jandaira. São Paulo. 2020. 

KOPENAWA, Davi; ALBERT, Bruce. A queda do céu: Palavras de um xamã 
Yanomami. Tradução de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2015. 

Scaramuzzi, I.; Lewkowicz, R.; Mazurek, R.; Benvegnú, V. Livro dos marcadores 
do tempo: pesquisas indígenas sobre percepções ambientais e mudanças do 
clima.  São Paulo: Iepé, 2023. 

MUNDURUKU, D. Mundurukando2: sobre vivências, piolhos e afetos –roda de 
conversa com educadores. Lorena: U’KA Editorial, 2017. 

POTIGUARA, E. Metade cara, metade máscara. São Paulo: Global, 2019. 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915


 
 

 
Contexto (ISSN 2358-9566)   Vitória, v.1, n.45, 2024 
https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915  

89 

WALTER, R. Prefácio. In: GRAÚNA, Graça. Contrapontos da literatura indígena 
contemporânea no Brasil. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2013. 

 

Recebido em: 28/02/2024 
Aprovado em: 15/05/2024 

 

 

https://doi.org/10.47456/contexto.v1i45.43915

