CONTRA A TOLERANCIA
OU O TORNAR-SE HUMANO NA IGUALDADE DO
OUTRO COM O EU

AGAINST TOLERANCE
OR BECOMING HUMAN IN THE EQUALITY OF
THE OTHER AND THE SELF

Naiara Barrozo’

RESUMO: No texto “Contra a tolerancia”, registrado no ambito dos Cadernos de Lanzarote por
José Saramago, o escritor tece criticas bastante explicitas a ideia de tolerancia, o vendo como
algo tao nocivo como a intolerancia. Proponho observarmos este conceito tal como Saramago o
pensa, levando em consideracdo nao apenas as notas nos diarios e algumas de suas entrevistas,
mas também o didlogo que o romancista estabelece, de forma as vezes ndo muito explicita,
com os pensadores que constituem seu genoma filosofico-literario, Voltaire e Montaigne. Por
fim, este caminho nos ajudara a perceber aspectos do que o autor portugués entende como
humano, humanismo e humanidade.

PALAVRAS-CHAVE: Tolerancia. Saramago. Voltaire. Montaigne. Humano.

ABSTRACT: In the text “Against tolerance”, recorded in the Lanzarote Notebooks by José
Saramago, the writer criticizes the idea of tolerance quite explicitly, seeing it as something as
harmful as intolerance. | propose that we look at this concept as Saramago thinks of it, taking
into account not only the notes in his diaries and some of his interviews, but also the dialog
that the novelist establishes, sometimes not very explicitly, with the thinkers who make up his
philosophical-literary genome, Voltaire and Montaigne. Finally, this path will help us to
understand aspects of what the Portuguese author understands as human, humanism and
humanity.

KEYWORD: Tolerance. Saramago. Voltaire. Montaigne. Human.

" Doutora em Teoria da Literatura e Literatura Comparada (PPGL-UERJ/CNPq). Desenvolveu
estagio de pos-doutorado em Teoria da Literatura e Literatura Comparada no PPGL-UERJ.

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

(N
“José Saramago, Voltaire lisboete (lisboeta), leva o prémio Nobel de literatura
a Portugal” - foi com este titulo que o jornal suico Le Temps anunciou o
ganhador do prémio Nobel de literatura em 9 de outubro de 1998. Mesmo que
mais de 20 anos tenham se passado e que o tempo tenha despido a sentenca de
seu carater informativo, a frase ainda é capaz de chamar a atencao de um leitor
mais cuidadoso. Isto porque ela guarda um elemento talvez menos central a
época da novidade da premiacao, mas bastante significativo para quem se
interessa pela obra do escritor portugués ou mesmo para quem tem interesse
em pensar manifestacoes mais ou menos contemporaneas do iluminismo.

Refiro-me aqui a um epiteto: José Saramago, Voltaire lisboete.

Quando olhamos para a fortuna critica saramaguiana, a analise desta relacao
geralmente nao constitui um foco das investigacdes. Porém isso nao significa
que ela nao seja reconhecida como basilar. Em Saramago’s Philosophical
Heritage, de Carlo Salzani e Kristof Vanhoutte, os autores chegam a identificar
Voltaire como constitutivo do DNA filos6fico do homem de Azinhaga,
perpassando nocodes centrais como o conceito de “lugar literario”, cito em

traducao minha:

Manual, memorial, historia, ensaio: o espaco literario de Saramago
combina e mistura todos os géneros em uma analise critica dos
predicados moral, social, politico de nosso tempo, assim como as
historias e novelas de Voltaire. (Kristof e Salzani, 2018, p. 17)

Ha também varios aspectos da propria trajetoria do escritor portugués em que
podemos perceber sendao uma ascendéncia filosofico-literaria, ao menos um
dialogo bastante explicito. Alguns deles podem ser encontrados nos Cadernos

de Lanzarote.

Aqui gostaria de dar foco ao problema da tolerancia. No ambito dos diarios, o
conceito € trabalhado sobretudo no registro da fala proferida no coléquio que
teve lugar em Estrasburgo, na FNAC, em 1997. Minha proposta nesse texto é
observar o pensamento sobre o assunto exposto na anotacao que registra tal

fala, considerando também algumas declaracoes proferidas por Saramago em

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

entrevistas as quais farei referéncias oportunamente e outras notas que

dialoguem com o problema.

A tarefa de observar a tolerancia € importante por pelo menos dois motivos.
Primeiro, ela permite entender a posicao do romancista com relacao ao
eurocentrismo, gestor tanto do dominio das colonias - que nos interessa
especialmente - como das relacoes entre paises da propria Europa no contexto
do debate sobre a construcao da Uniao Europeia. Por ultimo, mas nao menos
importante (pelo contrario), porque esta tarefa permite lancar luz a outros
conceitos saramaguianos, como os de humano, humanismo e humanidade. Nao
proponho definir estas trés nocoes ao final de nosso percurso, mas gostaria de

conseguir trazé-los ao menos em seus tracos gerais durante a discussao central.

Além de Voltaire, este debate, como veremos, ira nos levar a outro integrante
do genoma filoséfico saramaguiano: Michel de Montaigne. E fato que o ensaista
influencia toda producao literaria e nao literaria de Saramago. Como demonstra
Naiara Barrozo (2023) em José Saramago leitor de Montaigne, o género ensaio,
tal como formulado em sua origem, serve para ele de parametro nos mais
diversos sentidos: confere as bases para que o autor pense, dentro de um
cenario de discussao de impossibilidade historica da forma, um modo possivel
para o romance; aponta uma saida para pensar um tipo de producao artistica
nao alienada; da as bases para a percepcao da importancia das dinamicas
afetivas ativadas pelo autor, como as sensacoes de amizade e de transparéncia
do texto, responsaveis por aproximar quem escreve de quem lé; e, por fim,
ajuda ao escritor pensar um projeto de autoficcao no qual ele pode colocar em

cena sua propria vida, a labirintica e a historica.

No ambito desse texto, no que diz respeito ao dialogo com Montaigne,
interessa-nos tentar entender algo da relacao eu-outro com a qual Saramago

trabalha, posto que ela parece estar no cerne de sua critica a tolerancia.
Dito isto, vamos aos Cadernos.

A viagem de comboio para Estrasburgo foi tranquila. Coloquio na

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

FNAC, ao fim da tarde. A sala, é certo que pequena, estava cheia.
(...) Sendo poucas as pessoas que ja tinham lido L’Aveuglement,
orientei prudentemente a conversa para matérias de interesse geral,
sempre relacionadas, em todo o caso, com o tema central do
romance”. (Saramago, 1999, p.291)

O autor segue a nota de 7 de fevereiro de 1997 nos contando que esta
orientacao geral da conversa seria a cegueira da razao, ou, em outras palavras,
0 uso irracional da razao. Para dar conta do assunto, Saramago, diz, acabou
por recorrer a um texto que ja havia sido publicado em dois jornais, um na
Espanha e outro em Portugal. O ensaio intitulava-se “Contra a tolerancia”. O

Nobel o reproduz na integra.

Na leitura do material, vemos que o autor parte da ideia comum segundo a
qual, para os filésofos, a tolerancia estaria no polo oposto ao da intolerancia.
Os dois seriam conceitos e praticas extremas entre os quais as pessoas estariam
fadadas a escolher de acordo com suas inclinacées éticas, politicas,
ideoldgicas. Contudo, o romancista observa que quando atentamos para as
dinamicas da vida, a tolerancia é, antes de qualquer coisa, um modo formal,
artificial, de tentar amenizar a falta de aceitacao das diferencas entre os
individuos que compdem um grupo social ou entre este grupo e outro distinto.
A tolerancia “nao passa de equivoca aproximacao de um objectivo que ja tarda
— 0 da instauracao de uma relacao auténtica, por assim dizer ontoldgica (...)
entre todos os seres humanos, sejam quais forem as suas origens, racas, cores

e religides” (Saramago, 1999, p.293).
M.

Quando vamos a Voltaire, encontramos um pensamento bastante afinado com
a leitura que Saramago apresenta como a percepcao dos fildsofos. No
Diciondrio Filosoéfico, por exemplo, a tolerancia aparece como o Unico remédio

contra a discérdia, o verdadeiro apanagio da humanidade.

Mas é mais especificamente o seu Tratado sobre a tolerdncia (2019), de 1763,
que nos interessa aqui. O texto tem como mote o caso de um pai de familia
de 68 anos, negociante em Toulouse, assassinado por causa de um julgamento

equivocado cuja base foi o fanatismo e a intolerancia religiosos. A partir deste

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

caso, o fildsofo defende o uso racional da tolerancia, cujo carater formal
parece ficar bastante evidente no capitulo intitulado “Relato de uma disputa

sobre uma controvérsia religiosa na China”.

Nele, Voltaire narra o caso de um mandarim da cidade de Cantao que escutou
uma briga em uma casa vizinha envolvendo um jesuita, um esmoler da
Companhia Dinamarquesa e um capeldao da Batavia. O imperador chamou os
trés para conversar e tentar resolver o caso, mas a audiéncia foi indcua.
Ninguém conseguia abrir mao de suas opinides ou ceder um pouco em vista de
um acordo. Ao fim, o jesuita sai da audiéncia, encontra um missionario
jacobino com quem comeca uma nova discussao ao defender seu
posicionamento de modo ferrenho. Os dois chegam as vias de fato. Ao ser
informado do acontecido, o imperador ordena a prisao de ambos. O juiz entao
determina que eles fiquem presos até que entrem em um acordo. Um
funcionario comenta: “olha, eles vao ficar na prisao pelo resto da vida”, ao
que o juiz responde: “pois bem, ficarao pelo menos até que se perdoem”. O
funcionario, por sua vez, exclama: “mas eles nao se perdoarao nunca!”. E o
juiz, por fim, decreta: “Tudo bem. Entao ficarao presos até que finjam se
perdoar”. O carater nao auténtico da aceitacao do outro, implicito na saida
aceitavel e desejavel da imitacao do que seria ideal, isto €, a aceitacao efetiva
do outro ao menos no perdao verdadeiro, abre o caminho para uma leitura que
perceba o conceito como tendo um carater meramente formal, como faz

Saramago.
Iv.

Em vista de uma percepcao como esta, tolerar € “suportar com indulgéncia;
suportar. Permitir tacitamente (o que é censuravel, perigoso, merecedor de
castigo, etc.). Permitir por lei (cultos diferentes dos da religiao considerada
como do Estado). Admitir, permitir. Suportar, assimilar, digerir” (SARAMAGO,
1999, p. 306). Seria caracteristico do tolerante estar disposto a suportar com
indulgéncia o existir do outro - e Saramago usa o exemplo de imigrantes, dos
negros, mas podemos dizer também dos indigenas (muitas vezes estranhos ao

proprio pais que habitam desde os tempos mais remotos) - suportar tendo em

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

conta certas regras, mas sempre de modo provisorio, até que se perca a
paciéncia. No fundo, para ele, o bindmio parece se referir apenas a gradacoes
de explicitacao do desprezo de um individuo, etnia, Estado, grupo religioso,

pelo que nao é idéntico a si. Nesse sentido, o autor nos diz:

A tolerancia e a intolerancia sao pois os dois degraus de uma escada
gue nao tem outros. Do primeiro degrau, que € o seu, a tolerancia
lanca para baixo, para a planicie onde se encontra a multidao de
tolerados de toda a espécie, um olhar que desejaria ser compreensivo,
mas que, muitas vezes, vai buscar a equivocas formas de compaixao
e de remorso a sua débil razao de ser. Do alto do segundo degrau a
intolerancia olha com ddio a confusdo dos estrangeiros de raca ou de
nacao que a rodeiam, e com irénico desprezo a tolerancia, pois
claramente vé como ela é fragil, assustada, indecisa. (Saramago,
1999, p. 294-295)

No lugar dos conceitos e dos modos de relacionamentos que eles nomeiam,
Saramago defende a busca pela relacao auténtica entre as diferencas. Esta
relacao fundamental, ou melhor dizendo, a falta dela, deixou e deixa marcas
profundas na historia de seu continente, de seu pais, e também do nosso. Trata-

se, em Ultima instancia, de um modo especifico de relacao entre o eu e o outro.
V.

Nas anotacdes publicadas no conjunto do Ultimo Caderno de Lanzarote,
Saramago insere a transcricao de uma conferéncia intitulada “Descubramo-nos
uns aos outros”, proferida no Congresso Ibero-Americano de Filosofia, em
Caceres. Na ocasiao, o autor propos uma analise da Europa como um continente
cujas praticas internas, entre seus Estados, e externas, com relacao aos paises
que colonizou, estdao baseadas em um pensamento cuja marca principal é a
intolerancia com relacao a tudo o que ocupa o lugar de outro. Da perspectiva
interna, este outro pode ser, por exemplo, um pais do préprio continente, como
Portugal, que havia sido rechacado até por paises com os quais ja tinha mantido
uma relacao amistosa, como a Gra-Bretanha, por representar uma ameaca ao
seu poder. Esta hostilidade intracontinental teria como consequéncia a
existéncia de duas Europas: uma central, constituida pelos Estados ricos,
superiores, e outra periférica, destinada a discriminacao e injusticas. Para o
autor isso nada mais seria que a existéncia, em ultima instancia, de uma

“Europa eurocéntrica em relacao a si propria” (Saramago, 2018, p.289).

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

Vale ressaltar que a analise que Saramago apresenta acontece no contexto de
debate sobre a insercao de Portugal na Unidao Europeia, integrando um novo
modelo de Europa, para o que era imprescindivel a existéncia de um corpo
dotado de certo grau significativo de unidade. Por isso, inclusive, no inicio de

sua fala, ele alude ao romance A Jangada de Pedra:

Um livro como a Jangada de Pedra surge entao como uma
reivindicacdo da necessidade de defesa da identidade peninsular
questionando-se sobre a sua historia, seus valores de democracia,
soberania, ética e solidariedade. Um territério composto de oito
linguas, dotado de uma cultura milenar, vé no insélito da fenda
geologica a oportunidade de reajustamento para apurar as verdades
que justificam a validade de ser parte integrante desta Unido
Europeia. (Henriques, 2020, p.100)

Na perspectiva do autor, o sucesso efetivo da nova Europa, como chamou, e,
por conseguinte, da integracao de seu pais, dependeria de uma suspensao da
ideia de hierarquia entre as nacdes que integram o continente: “nao havera
uma Europa nova enquanto nao forem abolidos os egoismos nacionais e
regionais, reflexos defensivos de um suposto predominio ou subordinacao de
uma cultura sobre as outras” (Saramago, 2018, p.290), diz. Para ele, esta
estrutura hierarquica pressupde aceitar a existéncia de culturas hegemonicas
dentro do continente, cujas existéncia tém fundamento em um “duplo e
cumulativo processo de exibicdo do que é proprio e do encobrimento do que é
alheio” (Saramago, 2018, p.290. Grifo meu). Contra isso, Saramago defende

que:

as culturas nao devem ser consideradas mais ricas ou mais pobres,
pois todas elas sao simplesmente culturas. Deste ponto de vista,
entreajudam-se umas as outras, sendo através do dialogo sobre o que
qualitativa e quantitativamente as distingue que se justificam
mutuamente. Nao existe [...] uma cultura universal. A Terra é Unica,
o ser humano, nao. (2018, p. 291)

Nesse sentido, a falta de abertura ao outro, mais do que isso, a desqualificacao
e simultanea insercao do outro em um jogo hierarquico em prol da
proeminéncia de uma cultura especifica que se impde como universal,
presentes na dinamica interna da organizacao politico-social do préprio
continente, seriam os maiores problemas para que se conseguisse uma

transformacao efetiva dentro da Europa.

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

Mas nao seriam os Unicos problemas do continente. A analise do autor nao para
por ai. Saramago desloca seu olhar para o mundo e reconhece que esta é a
mesma dinamica basica da gestdo das relacoes que os paises europeus
estabeleceram com suas colonias, com especial destaque para o mundo
peninsular e as Américas. No processo de chegada ao Novo Mundo, o encontro
com o outro foi sinonimo do “nascimento de varias expressoes de intolerancia
- desde o repudio as mais simples diferencas, até as manifestacoes mais

extremas de xenofobia e racismo” (Saramago 2018, p.295):

No dia em que Cabral e Colombo pisaram terras novamente
descobertas, aquilo que despertou violentamente dentro deles foi,
mais uma vez, o demonio da intolerancia, a dificuldade em aceitar e
reconhecer o outro com todas as suas diferencas e, o que € pior, a
recusa em admitir que a razao do outro podia prevalecer
racionalmente sobre a nossa e que o espirito do outro poderia
eventualmente alcancar, pelos seus proprios meios, uma plenitude
igual ou superior aquela a que, supomos nds, chegou o nosso.
Descobrimos o outro e, de passagem, rejeitamo-lo. (Saramago, 2018,
p. 296)

A rejeicao surge também acompanhada da situacao do outro em uma posicao
hierarquicamente inferior, mas leva, entretanto, a um movimento distinto do
que acontece quando a hierarquia se faz entre europeus. A resposta geral é

dominacao por aniquilamento:

Numa carta datada de 20 de abril de 1657, o nosso padre Antonio
Vieira, ja antes citado, escrevia do Brasil ao rei D. Afonso VI de
Portugal: As injusticas e as tiranias infligidas aos naturais destas terras
excedem em muito as cometidas em Africa. No espaco de quarenta
anos, foram mortos mais de 2 milhdes de indios e destruidas, na costa
e desertos, mais de quinhentas povoacdes e grandes cidades, e para
isto nunca se viu castigo. (Saramago, 2018, p.294)

0 soldado e o padre que pisaram as novas terras descobertas levavam
diferentes armas para combate: um brandia a espada, o outro
impunha a cruz. Nao tendo usado os mesmos meios, coincidiram, sem
duvida, nos fins, no objetivo de dominacao: o das almas transportadas
pelos corpos, o dos corpos animados pelas almas. (...) Perante tantas
maravilhas, pouco significavam as devastacdes, os genocidios e os
saques, e menos ainda para as consciéncias da época que defendiam,
sobre todas as coisas, os interesses de Deus e da Coroa (...) - além dos
seus proprios interesses individuais, sempre humanamente
legitimados. (Saramago, 2018, p.292)

Poderiamos ler o fragmento “sempre humanamente legitimados” na chave de
uma mera expressao da conhecida ironia saramaguiana. Porém, ele se refere
aqui a conceitos operantes de humanismo, humano e humanidade. Ha, no

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

trecho, apenas descricao de fatos. Esta legitimacao humana vincula-se com
uma humanidade que “nunca foi educada para a paz, mas sim para a guerra e
o conflito”, para a qual “o “outro” é sempre potencialmente o inimigo”;
inscreve-se em uma dindmica de violéncia e intolerancia na qual homem se
encontra por milhares de anos (Aguilera, 2010, p.137). E o humanismo classico,
que pauta o colonizador: “Noés, homens brancos, civilizados e ricos, nao
aceitamos que o outro diga eu” (Aguilera, 2010, p.158), diz Saramago,

€« s}

reconhecendo no “no6s” sua posicao histérica de dominador. Mas este
reconhecimento nao o impede de se contrapor as condicées que, em certo grau,
o definem, afirmando sua posicao ao dizer, por exemplo, que “O outro é

simplesmente o outro. O outro é como eu. Ele tem o direito de dizer “eu”.
VI,

Esta perspectiva do romancista, por sua vez, tem suas raizes em um ponto
longinquo do pensamento ocidental, mas muito bem definido. Tempos antes do
Padre Antonio Vieira escrever daqui do Brasil ao rei portugués, Montaigne ja
apontava, na Franca, para um caminho bastante diferente de relacao com o

outro’. No ensaio intitulado “Do Jovem Catao”, ele nos diz o seguinte:

Nao faco o erro comum de julgar um outro de acordo com o que sou.
Dele aceito facilmente coisas que diferem de mim. Por me sentir
comprometido com um modo de ser ndo obrigo o mundo a isso, como
fazem todos; e aceito e concebo mil formas de vida opostas; e, ao
contrario do comum, admito mais facilmente em nds a diferenca do
que a semelhanca. Tanto quanto possivel libero um outro ser de
minhas caracteristicas e principios, e considero-o simplesmente em si
mesmo, sem relacdo, dando-lhe estofo sobre seu proprio modelo.
(Montaigne, 1,37, 2000, p.342)

O outro é um ser frente ao qual o eu, no caso, o narrador, estabelece uma
posicao de horizontalidade, para quem se olha liberto de suas caracteristicas e
principios préprios. Esta postura impede o estabelecimento de hierarquias. Nem

ao menos ha espaco para o surgimento de uma cultura hegemonica, porque nao

' Montaigne, como sabemos, inclui os indigenas (chamados por ele indios), em seus

questionamentos sobre a hierarquia entre os homens, e entre a cultura europeia e a dos povos
originarios. Podemos ver isto claramente em ensaios como “Dos canibais” e “Do habito de
vestir-se”.

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

ha qualquer chance de encobrimento do que é alheio. O movimento € de
aceitacao da diferenca e porosidade do eu, que aceita “facilmente coisas que

diferem” de si, aceita e concebe “mil formas de vida opostas”.

Esta porosidade nao significa, contudo, a anulacao do eu para sobreposicao do
outro. De fato, o eu do ensaio se constrdi Unica e exclusivamente na relacao
com um outro por meio de quem se reconhece, com quem mantem uma relacao
afetiva. Um outro que €, em termos epistemoldgicos modernos, sempre sujeito.
Mas ele faz isso para expandir-se, desdobrar-se, a partir do acolhimento das
diferencas, sem abrir mao de sua autonomia, do que lhe é proprio. A base para
a transformacao que o outro pode operar é aquilo que temos de nosso. O eu
segue em um movimento simultaneo de conjugacao do que tem de particular
com o que recebe do alheio. Nenhuma diferenca € anulada. Parece ser isso que

Saramago chama de “relacao auténtica entre as diferencas”.
VIl.

Alcancar a capacidade de engendrar com os outros humanos, seres e culturas
este tipo de relacao, tornaria a tolerancia dispensavel. Para o romancista, isso
corresponderia ao ponto final de chegada de um processo de desenvolvimento
da humanidade do homem, seu resultado. Esta perspectiva processual pode ser
percebida no trecho a seguir. Ele também traz de modo claro a existéncia de
um vinculo entre as ideias de tolerancia, de humano, humanidade e de

humanizacao:

Tolerantes somos, tolerantes iremos continuar a ser. Mas so até ao
dia em que té-lo sido nos venha a parecer tdo contrario a
humanidade como hoje nos parece a intolerancia. Quando esse dia
chegar — se chegar alguma vez —, comecaremos a ser, enfim,
humanos entre humanos.». (Saramago, 1999, p.295)

Gostaria de chamar atencao para duas coisas neste fragmento. Primeiro, a
partir da expressao “ser humanos entre humanos” podemos perceber que
Saramago conjuga duas concepc¢odes distintas da palavra humano: uma que
parece se referir ao ser no estagio final do processo de humanizacao, a chegada
ao humano ideal; outra que parece se referir ao estagio atual, em que nos

encontramos. Depois, gostaria de chamar a atencao para o fato mesmo de que

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

a formulacao pressupde a existéncia de um processo, um vir-a-ser. Estes
aspectos se ratificam quando vemos que estes elementos estao presentes em

outras declaracées do autor.

Temos um carater duplo no uso da ideia de humanidade em outra entrevista,
concedida a Esperanza Pamplona, de 20 de fevereiro de 1994, em que ele

afirma:

Se 0 homem nao € capaz de organizar a economia mundial de modo a
satisfazer a necessidade de uma humanidade que esta morrendo de
fome e de tudo, que humanidade é essa? Nos, que enchemos a boca
com a palavra ‘humanidade’, creio que ainda nao chegamos a isso,
nao somos seres humanos. Talvez um dia consigamos sé-lo, mas nao
somos, falta muitissimo. O espetaculo do mundo esta ai, e € uma coisa
de arrepiar. (Aguilera, 2010, p.146)

O aspecto processual teleologico também esta presente na entrevista a Antonio
Rodrigues para A Capital, em que o autor comenta Ensaio sobre a Cegueira.
Saramago nos diz: “A nossa grande tarefa esta em conseguirmo-nos tornar mais
humanos” (Aguilera, 2010, p.147). Nao seriamos ainda verdadeiramente
humanos, “se ser humano é orientar-se pela razao, pela sensibilidade, pelo
respeito” (Aguilera, 2010, p.150). E ele ganha uma nova caracteristica quando

lemos o trecho da entrevista a Vinicio Chacon, para o Semanario Universidad.

Nem todos os lugares em que o homem vive sao sempre humanos. A
funcao dos que tém a responsabilidade do governo e também dos
artistas consiste na obrigacdao de fazer o mundo cada dia mais
humano. Por viver em comunidade, nossa missao (...) consiste em
construir humanidade. (Aguilera, 2010, p.156)

No fragmento é adicionado ao processo o carater de construcao, além de termos
definidos os agentes responsaveis por guiar este caminho. A humanizacao é uma
tarefa que exige uma posicao ativa obrigatoria dos homens, especialmente dos
que governam e dos que fazem arte. Ele se diz tao cético que nem acredita

“que haja uma natureza humana” (Aguilera, 2010, p.152):

Mas seja isso o que for, acredito que se podem criar situacoes, estados
de espirito, determinacdes que podem converter as mesmas pessoas
pouco generosas ou nada generosas, em solidarias em certas
circunstancias. (Aguilera, 2010, p.152)

Viil.

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

Frente ao quadro geral, nao ha duvidas, pois, de que a nocao de humano, assim
como a de humanidade, pode corresponder a um sentido estrito, biologico,
natural, no modo como o autor a concebe, mas que nao é este o sentido que o
interessa efetivamente. A duplicacao nos oferece um sentido forte, o que
importa, que nao corresponde a uma condicao natural, a um estado acabado,
nem ao menos alcancado, que culmina na suspensao da necessidade da
tolerancia. Um sentido que depende da humanizacao, um caminho ativamente

construido. Por isso, a tolerancia é indesejada; por isso, ele nos diz:

Eu sou contra a tolerancia, porque ela nao basta. Tolerar a existéncia
do outro e permitir que ele seja diferente ainda é pouco. Quando se
tolera, apenas se concede, e essa ndo € uma relacao de igualdade,
mas de superioridade de um sobre o outro. (Aguilera, 2010, p.145)

IX.

Quando pensamos no contexto mais amplo da obra de Voltaire, a tolerancia é
necessaria para que todos consigam conviver. Mas, antes, ela € fundamental
sobretudo no ambito do projeto iluminista, para que consigamos entrar em
contato, nos relacionar, com aquilo que é diferente de nds, aquilo frente ao
que podemos suspender nossos juizos e voltar, em seguida, para nossos proprios
costumes de um modo critico, em exercicio para que, em algum momento,
consigamos fazer uso auténomo da razao. Isto € uma pratica a partir da qual
desenvolvemos nossa humanidade e vamos nos tornando esclarecidos. O
iluminismo é um processo continuo de alcance da humanidade por meio do
aprendizado do uso autonomo da razao. Nesse sentido, a tolerancia € um meio
de necessidade continua e, por isso, sempre desejavel. A perspectiva de
Saramago parece desenhar um caminho teleolégico de mesma base iluminista,
com foco no que chama de uso racional da razao. Vale lembrar que este texto
“Contra a tolerancia” que ele escolheu ler tem como mote uma conversa
orientada pelo escritor para dar conta da cegueira da razao, do “uso irracional

da razao”.
Mas Saramago acreditava na possibilidade da existéncia de um momento em
que poderiamos prescindir da tolerancia, ou ao menos coloca este momento

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

como um ideal, ainda que ele nunca seja tivesse sido alcancado. Isso, como
vimos, dependeria da assuncao, por parte dos governos e de outros entes
responsaveis da sociedade, como os artistas, da tarefa de potencializar, em
cada cidadao, a capacidade de desenvolver e também de manter a tal relacao

auténtica entre as diferencas.

Escrevendo este texto em 2025, quando vemos a humanidade mostrar seu pior
em muitos momentos, fechando os olhos por exemplo, para o genocidio
palestino publicizado diariamente em todo mundo, é dificil acreditar que ainda
possamos em algum momento alcancar este ideal. Mas isto nao significa que
desistir seja um caminho possivel. Este ponto deve existir sempre como
intencao. Afinal, “a partir do momento em que ha uma relacao de poder, ha
uma possibilidade de resisténcia” (Foucault, 2004, p.241). Se um modo de
relacao, que é também um modo de pensamento, tdo destrutivo, se instala
como o modo dominante, é preciso encontrar um caminho para combaté-lo -

até que tolerar se torne uma palavra sem sentido.
Referéncias

Aguilera, F. G. As palavras de Saramago. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2010.

Barrozo, N. José Saramago leitor de Montaigne: a presenca dos Ensaios nos
Cadernos de Lanzarote. Rio de Janeiro: 7Letras, 2023.

Clavel, A. “José Saramago, Voltaire lisboete, apporte le premier Nobel de
littérature au Portugal”. Le temps. Suica, 9 de outubro de 1998. Disponivel
em: https://www.letemps.ch/culture/jose-saramago-voltaire-lisboete-
apporte-premier-nobel-litterature-portugal . Ultimo acesso em 30 de junho de
2025.

Foucault, M. Nao ao sexo rei. In: MACHADO, R. (Org.). Microfisica do Poder.
Rio de Janeiro: Edicdes Graal Ltda., 2004, pp. 229-242.

Montaigne, M. Os Ensaios. Livro I. Sao Paulo: Martins Fontes, 2000.
Montaigne, M. Oeuvres Complétes. Editions Gallimard, 1962.

Saramago, J. Cadernos de Lanzarote. Sao Paulo: Companhia das Letras,
1997. Edicao Kindle.

Saramago, J. Cadernos de Lanzarote Il. Sao Paulo: Companhia das Letras,
1999.

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94
https://www.letemps.ch/culture/jose-saramago-voltaire-lisboete-apporte-premier-nobel-litterature-portugal
https://www.letemps.ch/culture/jose-saramago-voltaire-lisboete-apporte-premier-nobel-litterature-portugal

Saramago, J. Ultimo caderno de Lanzarote. O diario do ano Nobel. Sdo
Paulo: Companhia das Letras, 2018.

Voltaire. Dicionario filoso6fico. Sao Paulo: Martins Fontes, 2020.

Voltaire. Tratado sobre a tolerancia por ocasidao da morte de Jean
Calas (1763). Porto Alegre: L&PM, 2019.

Contexto (ISSN 2358-9566) Vitoria, v. 1, n. 47, 2025
https://doi.org/10.47456/mdfq0t94



https://doi.org/10.47456/mdfq0t94

