
Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

882 
 

 
O racismo e o controle sobre o corpo: um estudo à luz das concepções 

Foucaultianas 
 

The race marker and the power of control over the body: a study in the light of 
Foucaldian conceptions 

 
Fabíola Jerônimo Duarte de Lira1 

Henrique Miguel de Lima Silva2 
 
 
Resumo: Este artigo examina como, ao longo da história, o racismo tem funcionado como 
uma tecnologia de poder disciplinador dirigida aos corpos negros, articulando-se às reflexões 
de Foucault (1987) sobre a produção de corpos dóceis, úteis e manipuláveis. Ao compreender 
o corpo como superfície de inscrição do poder e como alvo privilegiado de práticas 
disciplinares, analisamos como o marcador social da raça foi historicamente constituído como 
dispositivo de dominação que legitima violências físicas, simbólicas e epistêmicas. Partindo 
desse referencial, examinamos como Beyoncé e Sojourner Truth evidenciam diferentes 
modos de captura, controle e circulação de imagens sobre mulheres negras. A análise 
conjunta desses dois casos permite identificar a persistência de imagens de controle que 
atualizam a lógica colonial e mantêm corpos negros sob vigilância, domesticação e 
estigmatização. Concluímos que tais mecanismos reforçam a necessidade de compreender a 
articulação entre poder, raça e corpo como eixo central para analisar as formas 
contemporâneas de subjugação, bem como para questionar falsas representatividades que, 
muitas vezes, apenas reconfiguram antigas estruturas de opressão. 
 
Palavras-chave: Corpo. Foucault. Marcador de raça. Falsa representatividade. 
 
 
Abstract: This article examines how, throughout history, racism has functioned as a 
technology of disciplinary power directed at Black bodies, drawing on Foucault’s (1987) 
reflections on the production of docile, useful, and manageable bodies. By understanding the 
body as a surface on which power is inscribed and as a privileged target of disciplinary 
practices, we analyze how the social marker of race has been historically constituted as a 
device of domination that legitimizes physical, symbolic, and epistemic violence. Grounded in 
this framework, we examine how Beyoncé and Sojourner Truth reveal different modes of 
capture, control, and circulation of images of Black women. The combined analysis of these 
cases allows us to identify the persistence of controlling images that update colonial logic and 
keep Black bodies under surveillance, domestication, and stigmatization. We conclude that 
such mechanisms reinforce the need to understand the articulation between power, race, and 
the body as a central axis for analyzing contemporary forms of subjugation, as well as for 
questioning false forms of representativity that often merely reconfigure old structures of 
oppression. 
 
Keywords: Body. Foucault. Race marker. False representation. 
 

 

 
1 Doutoranda em Linguística pelo Proling/UFPB. Email: fabiolla-mf@hotmail.com; 
2 Pós-doutorado em Ensino pela UERN. Docente efetivo do DLPL/UFPB. Professor permanente dos 
Programa de Pós-graduação em Linguística e Ensino-MPLE e Programa de Pós-graduação 
Linguística-PROLING, ambos da UFPB. E-mail: henrique.miguel.91@gmail.com.  



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

883 
 

Introdução  

O pensamento de Foucault (1987) pressupõe que o controle dos corpos é fundamental 

para o gerenciamento da vida social, garantindo sua aceitação, docilidade e disciplinarização. 

Trata-se de produzir sujeitos úteis ao poder, moldados segundo as necessidades e interesses 

das instituições sociais das quais fazem parte, de modo que seus corpos se tornem objetos 

manipuláveis e funcionalmente integrados às demandas do sistema. 

As consequências de um poder disciplinador refletem um corpo oprimido e subjugado, 

vulnerável e manipulado pela lógica do tempo e do espaço, que independentemente das 

frentes de opressões, ainda se mantém como corpo dócil e coagido a não burlar as regras e 

a disciplina e, dessa maneira, viver prisioneiro de uma aparente liberdade. Assim, o poder 

disciplinador modela um corpo a partir dos discursos que tanto os constrói, quanto os aniquila.  

Em vista disso, propomos neste estudo pensarmos a condição das distinções sociais 

historicamente construídas sobre a raça através do conceito de corpo fabricado, ou seja, um 

corpo que não apenas serve como resultante do poder controlador, mas também como meio 

disciplinador de corpos perpassados por outros marcadores sociais, como os de gênero e 

sexualidade. 

Para tanto, inicialmente expomos como os conceitos de poder disciplinador, corpo e 

controle aparecem na arquitetura teórica de Foucault (1987), para posteriormente refletirmos 

como o corpo, na condição de objeto manipulável, serviu para erigir o controle sobre a raça 

negra, mediante as justificativas de inferioridade e um racismo que ainda em nossa atualidade 

vem repercutindo opressões que são transformadas de acordo com os interesses dos grupos 

dominantes e o desejo de manutenção de um corpo marcado pela subjugação.  

Com esse intuito, estabelecemos um paralelo entre o corpo subjugado no período 

escravagista, materializado na figura de Sojourner Truth, e o corpo na contemporaneidade, 

exemplificado por Beyoncé, evidenciando que as formas de dominação não apenas são 

continuamente atualizadas, como também se valem do discurso de falsa representatividade 

para manter o controle sobre a assertividade e a autonomia de sujeitos historicamente 

marcados pela cor de sua pele. 

Por consequência, ao final de nossas análises, evidencia-se que, embora os corpos 

de pessoas negras sejam livres na contemporaneidade, continuam submetidos a novas 

racionalidades de poder que os capturam como corpos vendáveis. Assim, mesmo após o fim 

formal da escravidão, suas repercussões sociais e históricas persistem na forma de 

dispositivos que transformam esses corpos em objetos úteis, manipuláveis e 

instrumentalizados, muitas vezes utilizados como escudo simbólico para mascarar 

desigualdades e manter estruturas que continuam a produzir desigualdade racial. 

 

 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

884 
 

O poder disciplinador na concepção de Foucault 

O conceito de poder em Foucault (1987) rompe com a ideia tradicional de uma força 

centralizada e vertical, que emana de uma única fonte ou instituição. Para o autor, o poder 

circula de forma dinâmica, operando em redes e se manifestando em múltiplas relações, nas 

quais sujeitos podem alternar entre posições de opressor e oprimido, o que significa dizer que 

os sujeitos são agentes e alvos do poder, uma vez que ao mesmo tempo em que são 

moldados por ele, também utilizam esse poder em suas relações sociais. 

Diferentemente de uma coerção externa e direta, o poder foucaultiano não acorrenta 

os sujeitos fisicamente, pelo contrário, pressupõe sua agência, ainda que limitada, dado que 

a “liberdade plena” é inexistente. É justamente nessa falsa sensação de liberdade que o poder 

atua com maior eficácia, moldando comportamentos, possibilidades e modos de ser no 

mundo. Trata-se de um poder concreto, cotidiano e imanente, que atravessa gestos, escolhas, 

hábitos e percepções dos indivíduos. 

Nesse processo, o corpo torna-se o alvo privilegiado das práticas disciplinares e do 

exercício do poder, visto ser esse um território político, atravessado por relações de poder 

que “têm alcance imediato sobre ele; elas o investem, o marcam, o dirigem, o supliciam, 

sujeitam-no a trabalhos, obrigam-no a cerimônias, exigem-lhe sinais” (Foucault, 1987, p. 29).  

Logo, trata-se de um poder que opera diretamente sobre o corpo, através de um controle 

diário e sistemático, que atribui ao corpo um valor que depende de quem o observa e de qual 

lugar esse corpo ocupa na hierarquia social (Rodrigues, 2003). 

Esse olhar social que constitui e redefine o corpo é inseparável dos discursos que o 

atravessam, uma vez que o corpo não é apenas um dado biológico, mas uma construção 

social continuamente moldada por valores, normas e expectativas coletivas que determinam 

aquilo que é considerado adequado, belo, saudável ou aceitável. Assim, torna-se um espaço 

onde se inscrevem práticas sociais, relações de poder e formas de controle, sendo 

constantemente produzido e redefinido por essas narrativas. Por isso, o corpo encontra-se 

sempre submetido a relações disciplinares que criam indivíduos, direcionando seus 

comportamentos e modos de existir por meio de estratégias específicas que modulam 

identidades, atividades e gestos (Foucault, 1987) e que, ao reduzi-lo a características 

fenotípicas, apagam sua humanidade (Collins, 2009). 

O exemplo clássico apresentado por Foucault (1987) sobre a fabricação do soldado 

no século XVIII ilustra esse processo: de um corpo informe produz-se, pela disciplina, um 

corpo útil, obediente e funcional. Postura, gestos, ritmo e força são calibrados 

minuciosamente. O corpo do soldado torna-se, assim, produto da instituição disciplinadora, 

que o forma e o legitima como corpo autorizado. Tal fabricação ecoa no presente, quando 

soldados das forças armadas modernas continuam submetidos a discursos e expectativas 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

885 
 

que moldam sua conduta, identidade e modos de se comportar na família, no trabalho e no 

espaço público. 

Mesmo quando aparentemente livres, esses sujeitos permanecem inscritos em 

discursos que definem o que um soldado “deve ser” — corajoso, disciplinado, leal —, e 

quaisquer desvios, como a deserção, tornam-se violações não apenas de regras 

institucionais, mas das identidades produzidas pelo discurso (Alves, 2017). Assim, o poder 

não apenas controla, mas produz sujeitos por meio de discursos, como afirma Hall (2016), 

sendo que o próprio discurso constitui figuras como “o homem louco”, “a mulher histérica”, “o 

criminoso”, “o homossexual”, entre outras, cada um resultado de regimes de verdade 

específicos.  

A partir dessa lógica, o poder disciplinador tem como função não só impor normas, 

mas regular gestos, posturas e atitudes, configurando identidades e comportamentos que 

atendem às necessidades das instituições (Foucault, 1987). Portanto, se o corpo é 

continuamente produzido por discursos que o atravessam, então os marcadores sociais 

operam justamente como parte desses discursos que definem quais corpos devem ser 

controlados, corrigidos ou ajustados às normas institucionais. Ao funcionarem como 

dispositivos de classificação, os marcadores sociais reforçam a lógica disciplinar ao demarcar 

quem se encaixa ou não nos padrões. Nessa perspectiva, o disciplinamento reafirma a ideia 

de que o corpo é o primeiro território onde se materializam as estratégias de dominação e 

resistência.  

Diante disso, a discussão foucaultiana permite compreender o marcador social de raça 

como um dispositivo profundamente vinculado às relações de poder. O racismo moderno, 

conforme analisado por Foucault (1987), constitui uma tecnologia política que regula 

populações, hierarquiza vidas e legitima violências. A construção histórica da branquitude 

como norma e valor superior, intensificada pelo colonialismo, produziu saberes raciais que 

naturalizaram desigualdades e atribuíram aos corpos negros posições inferiores no tecido 

social. 

O racismo, portanto, não é apenas uma atitude individual, mas uma tecnologia de 

poder que produz corpos racializados como desviantes, perigosos ou inferiores, ao mesmo 

tempo em que naturaliza privilégios para aqueles cujos corpos são colocados como padrão 

de humanidade, sendo um mecanismo central na fabricação de identidades e na gestão das 

populações, operando como uma engrenagem do poder que define quem pode viver 

plenamente e quem tem sua existência constantemente restringida, negada ou silenciada. 

 

O colonialismo e o assentir dos privilégios da branquitude  

O processo de colonização, sem dúvida, é um dos acontecimentos históricos que 

contribuiu para a construção dos privilégios da branquitude e o controle dos corpos de 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

886 
 

pessoas negras, visto que, embora estejamos falando de seres humanos, a raça branca foi 

definida como aquela com o direito de dominar e subjugar outras raças, sobretudo a raça 

negra. A justificativa para essa dominação foi construída com base em discursos que 

hierarquizam os seres humanos e fizeram com que esses corpos fossem vistos não como 

sujeitos, mas como objetos controlados, o que se perpetua até os dias atuais nos imaginários 

coletivos.  

Logo, o direito de subjugar a raça negra foi consubstanciado por um império em 

expansão, em detrimento de povos não civilizados, e perpassa os atributos bélicos e navais, 

adentrando na construção de uma idealização de enaltecimento do “eu” e inferioridade do 

“outro”, tendo em vista que, no encontro entre brancos e negros, segundo Hall (2016, p. 167) 

“há a poderosa oposição entre as características biológicas ou corporais das “raças” “negra” 

e “branca”, polarizadas em seus extremos – significantes de uma diferença absoluta entre 

espécies ou “tipos” humanos”. 

Com base nisso, o binarismo branco versus negro erigiu o controle sobre corpos, 

fabricando e definindo aqueles que estavam na condição de colonizador/dominador em 

oposição ao colonizado/subjugado. O pertencimento a cada um desses dois grupos não 

significou uma divisão puramente categórica, e sim, uma separação entre aqueles que 

poderiam ter o controle de seus próprios corpos, assim como o controle dos corpos 

considerados inferiores a esses. 

O poder de dominação colonial, desse modo, erigiu o controle sobre o “outro”, fazendo 

com que este assumisse a condição de objeto, tanto moldando-o quanto transformando-o 

conforme os interesses dos colonizadores. Algo que colaborou para que a definição dos 

termos “branco” ou “negro” não permanecesse apenas no plano da denominação linguística, 

mas de um encadeamento de disparidades sociais, formas de opressões e controle que se 

estendem até os dias atuais (Hall, 2016). 

Em vista disso, “a objetificação, ou coisificação, como uma forma de interesse íntimo 

e de vislumbramento de um ser, descartando qualquer razão e emoção deste [..]” (Rodrigues, 

2020, p. 268) permitiu que o “outro” pudesse ser usado de acordo com os desejos e interesses 

projetados sobre este objeto. Desta forma, o “outro” foi posto como objeto de desejo da 

hegemonia dominante (Farias; Zolin, 2020).  Homens puderam subjugar outros, utilizando-se 

da idealização de que haveria uma superioridade entre as raças e que pertencer a raça que 

era considerada como civilizada poderia ser uma justificativa para subjugação daqueles que 

seriam os selvagens e, naturalmente, necessitados de domesticidade. Por isso, segundo 

Farias e Zolin (2020, p. 30), 

  

 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

887 
 

o discurso colonial apoia-se na construção de um outro para afirmar a sua 
legitimidade. O outro é excluído por esse discurso num processo de 
outremização no qual o sujeito colonizador lança estereótipos ao colonizado, 
objetificando-o. Além da dominação física, o poder, para se perpetuar, 
necessita projetar-se ideologicamente sobre o outro. 

 

A legitimação de um controle sobre o corpo serviu para o enaltecimento do poder 

disciplinador e para a desconsideração de qualquer traço humano que pudesse ser atribuído 

a este outro. Este teve seu corpo domado e considerado como destituído de inteligência, 

valores e, acima de tudo, sentimentos. Diante disso,  

 

a colonialidade deixou como resultado aos dias atuais, ideias de 
diferenciação e hierarquização social e uma universalização de verdades 
sustentadas pela hegemonia eurocêntrica que tem suas bases na 
emergência de uma razão científica, aliada a um projeto de poder e de 
exploração de povos ideologicamente subalternizados (Silveira, Nascimento, 
Zalembessa, 2021, p. 5). 
 

À vista disso, homens e mulheres pertencentes à raça negra foram considerados como 

os inúteis intelectualmente, mas com capacidade física para exercerem trabalhos exaustivos. 

Desse modo, o objeto que era tido, aparentemente, como imprestável para a sociedade 

colonial e capitalista, passa a ter uma importância por ser o corpo que poderia servir, sofrer 

todos os tipos de atos punitivos, sem, contudo, reivindicar direitos, dado que como objeto 

(coisa), o valor de sua existência seria apenas em decorrência da sua força de trabalho 

(benefício para o dominador). 

O enquadramento do negro como o outro mantinha nesse corpo o controle 

disciplinador e resultante dos discursos sociais de que este era não apenas pertencente à 

uma raça inferior, mas também uma espécie de não humano e composto de traços 

animalescos (Hall, 2016). Olhar o outro através desse ponto de vista, resulta do pressuposto 

de que, como um ser que não era humano, os corpos negros poderiam sofrer diversas formas 

de punições e violações, sem que houvesse nenhum questionamento, já que socialmente 

eram apenas mercadorias. Poderiam ser torturados, violados e abusados sem que esses atos 

fossem questionados e pudessem despertar na sociedade sentimentos como a compaixão ou 

pena. 

Permanecer nesta condição de mercadorias, então, consolida, para a sociedade, a 

condição de pessoas negras como designados à subserviência total, uma vez que seus 

corpos eram marcados com a cor que simbolizava aqueles que pertenciam, segundo os 

preceitos da branquitude, à escória social.  

 
Essa forma de poder, certamente, se exerce sobre a vida cotidiana imediata 
que classifica os indivíduos em categorias, designa-os por individualidades 
próprias, impõe-lhes uma lei de verdade que lhes é necessário reconhecer e 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

888 
 

que os outros devem reconhecer neles. É uma manobra do poder que 
transforma os indivíduos em sujeitos (Alves, 2020, p. 38).  
 

O poder de subjugar corpos pela punição física aos poucos foi se transformando em 

uma subjugação aparentemente consentida, não pelo abandono do desejo de liberdade e falta 

de ciência da sua condição como um ser escravizado e explorado, mas por estar em uma 

civilização na qual tornava-se até difícil sobreviver de forma independente, já que além das 

representações acerca de uma suposta preguiça natural e inaptidão para o trabalho (Hall, 

2016), a sociedade não oportunizava que pessoas negras tivessem formas de trabalho que 

fossem além da cozinha, engenho ou lavouras. Isto porque a ideia de raça disseminada no 

período colonial consubstanciou “a racionalização das relações entre os colonizadores e 

colonizados em identidades históricas que naturalizaram a dominação, associada a 

hierarquias, lugares e papéis sociais correspondentes (Silveira; Nascimento; Zalembessa, 

2021, p. 5). 

Portanto, tanto homens negros quanto mulheres negras foram libertos com o fim do 

escravagismo, porém abandonados à própria sorte, fazendo com que muitos deles, apesar 

da liberdade, ainda permanecessem na casa dos seus antigos donos. Esse fato também 

contribuiu para que pessoas negras fossem consideradas como corpos incapazes de 

sobreviverem sem a ajuda de um branco. Quando, na verdade, não se tratava da necessidade 

de ajuda, e sim, da impossibilidade de conseguir alguma outra forma de trabalho em uma 

sociedade na qual pessoas negras somente eram vistas como aquelas marcadas pela 

servidão.  

Nota-se, diante disso, que a classificação do outro como subjugado moldou diversos 

discursos de rejeição, reduzindo suas singularidades ao corpo, articulando também o pensar 

sobre corpo a partir de determinados atributos observados nele. Um exemplo disso, é que 

perceber homens negros e mulheres negras como força de trabalho transformou-os em uma 

mercadoria valiosa. Mesmo sendo considerados preguiçosos, eles precisavam aprender a 

trabalhar e a servir conforme aquilo que lhes era imposto.  

É através dessa concepção que os corpos de homens negros, apesar de estarem em 

uma sociedade na qual os homens detinham autoridade paterna e familiar, foram destituídos 

deste direito e passaram a serem observados como uma força de trabalho que poderia sofrer 

todos os tipos de esforços ou castigos físicos. Quando não tinham suas forças físicas 

exploradas, usavam a sua aparência e os dava aos filhos dos senhores de escravos como 

pequenos “fantoches” ou figuras caricatas. Ambas as formas de exploração resultam de uma 

infantilização de homens negros ou “castração da masculinidade” decorrentes de uma 

narrativa racista que atrelava seus corpos a uma figura puramente animalesca.  



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

889 
 

A falta de possibilidade de poder ter sua família e lutar pela honra de suas esposas e 

filhas, por exemplo, eram cruciais para reforçar os discursos da sua inutilização como um 

homem. Assim, os homens negros eram obrigados a assistirem a venda e os estupros de 

suas filhas e mulheres, sem que pudessem intervir (Davis, 2016). Embora sendo corpos 

subalternos aos homens brancos, a força física e o potencial para o trabalho eram os traços 

que colocavam os homens negros como um objeto de valor cuja a existência deveria ser 

mantida. 

Ao ser percebida a crescente demanda do mercado de escravos, as mulheres negras 

tornaram-se mais valiosas, visto que estas poderiam reproduzir e, consequentemente, gerar 

novos escravos, garantindo um fluxo de mercadorias constantes. Temos, neste caso, 

mulheres que, além da utilidade para o trabalho, também passam a ter como atributo adicional 

o caráter reprodutivo e, embora gerar filhos não as colocassem no papel de uma mãe, como 

as mulheres brancas, uma vez que as escravas não tinham a oportunidade de gerar e cuidar 

de seus filhos, já que estes, independentemente da idade, eram destinados a ingressarem no 

rol de mercadorias (Davis, 2016), as mulheres negras serviam como propulsoras do mercado 

de escravos. 

Percebe-se, assim, que as formas de manipulações dos corpos, tanto de homens 

quanto de mulheres negras, desta maneira, vão sendo transformadas de acordo com o tempo 

e o interesse sobre aquilo que se deseja enfatizar e explorar. Neste caso que acabamos de 

citar, ou melhor, no caso da reprodução das mulheres negras, até certo ponto, estas mulheres 

estavam em desvantagens em relação aos homens negros, mas de acordo com os interesses 

de uma sociedade na qual o mercado de escravos estava em ascensão, elas passam a ter 

um valor maior que os homens negros, não apenas pelo potencial reprodutivo, como também 

por sua utilização como amas de leite dos filhos dos brancos, tendo em vista que, segundo 

Davis (2016, p. 21), 

 

[...] a exaltação ideológica da maternidade – tão popular no século XIX – não 
se estendia às escravas. Na verdade, aos olhos de seus proprietários, elas 
não eram realmente mães, eram apenas instrumentos que garantiam a 
ampliação da força de trabalho escrava.  

 

O controle reprodutivo sobre os corpos de mulheres negras, tomando por base a 

subserviência aos brancos, foi preponderante para que as violências sexuais também 

pudessem ser intensificadas, seguindo a lógica de que sua reprodução ativa também denota 

a sua sexualidade inflamada (Duarte, 2023). Por consequência, as mulheres negras serviram 

tanto para a manutenção do mercado de escravos, quanto para a construção do estereótipo 

de uma mulher cujo corpo era de fácil acesso.  Um corpo que poderia ser tocado, violado, 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

890 
 

explorado de forma física e sexual e que ficou marcado como um objeto utilizado para justificar 

inúmeras iniquidades sociais (Collins, 2009). 

As mulheres negras, a partir do marcador de raça, foram postas como aquelas que 

eram desviantes da feminilidade ideal em aspectos físicos e comportamentais (Bueno, 2020) 

tinham, então, a exploração do corpo marcado pelo discurso de que eram pertencentes à 

categoria das “menos evoluídas, imperfeitas, incivilizadas, degeneradas, ociosas, irracionais, 

rudes, cruéis, excessivamente sensuais e portadoras de defeitos supostamente hereditários” 

(Farias; Zolin, 2007, p. 30). 

Construir uma subjugação, a partir de atributos depreciativos, manteve corpos 

categorizados como desviantes em diversos aspectos, que tanto de forma individualizada ou 

conjunta caracterizam um poder massivo e um ato de violência.  Uma violência que “age sobre 

um corpo, sobre coisas: ela força, ela dobra, ela quebra, ela destrói; ela fecha as 

possibilidades [...]” (Foucault, 1987, p. 132).  E quando a violência anda paralela com a cor da 

pele, ela potencializa a naturalização do fato de mulheres negras perderem os filhos para o 

mercado de escravos e que fossem impedidas de frequentarem determinados espaços 

delegados apenas as mulheres brancas, pois, como mulheres negras, a raça as colocava em 

par de igualdade com homens, uma vez que, quando a força de trabalho era o que 

sobressaltava aos olhos dos proprietários de escravos, o gênero mulher era escurecido pela 

raça.  

Neste caso, todas as formas assertividade destes corpos foram desarticuladas diante 

de um enquadramento social no qual todas as mulheres negras seriam iguais. A categoria de 

raça serviu para apagar a subjetividade de cada sujeito e homogeneizar a categoria de 

gênero, fazendo com que, até certo ponto, ou seja, até onde fosse preciso e útil para os 

interesses dos colonizadores, não existisse diferença entre homens e mulheres pertencentes 

a raça negra. A igualdade entre os corpos, diante do poder disciplinador, os deixa compor 

uma generalização da raça e perpetuações de estereótipos negativos que reforçam 

concepções coloniais sobre o corpo das mulheres, assim como também de homens negros. 

Endossando não apenas o racismo, mas também favorecendo à manutenção de grupos 

dominantes (Collins, 2009).  

Diante disso, tanto no caso das mulheres negras, quanto dos homens negros, tem-se 

um corpo edificado e atravessado pelos discursos sociais da, subserviência e inferioridade da 

raça que, independentemente do alcance de sua liberdade, não permiti uma liberdade 

concreta no meio social, pois embora não fossem mais escravizados, mesmo assim, quando 

há a comparação entre a raça negra e branca, o poder disciplinador ainda mantém estes 

corpos na condição de inferioridade. O corpo do sujeito liberto ainda é manipulado pelo poder 

que o colocou como um sujeito obediente e submisso.  



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

891 
 

O racismo serviu e ainda serve para que corpos dissidentes sejam cada vez mais 

posicionados distantes dos padrões hegemônicos e sofram ainda mais pelos 

entrecruzamentos dos marcadores sociais como a raça, gênero e sexualidade (Bezerra, 

2023). Sendo posicionados de forma desvantajosa em relação a outros que conseguem 

determinados privilégios através de discursos que fazem com que as distinções sociais se 

alarguem e cada vez mais seja praticamente impossível destituí-las, tendo em vista um 

controle social sobre os corpos que favorece à lógica de que determinadas desigualdades e 

desvantagens sociais são intrínsecas aos sujeitos, ao invés de serem identificadas com uma 

conjuntura arquitetada historicamente e meticulosamente para a continuidade do status quo, 

além da reestruturação constante do racismo. 

 

O corpo negro e as reverberações de suas marcas sociais  

Para manter os corpos de pessoas negras como subalternizados e perpassados pela 

violência, os grupos dominantes utilizam diversas formas de opressões, uma delas é a ideia 

de falsa representatividade (Hooks, 2019), por meio da qual pessoas negras, por exemplo, 

ainda são expostas socialmente a partir da exploração dos seus traços físicos e de sua 

sexualidade. Neste sentido, Bueno (2019, p. 121) afirma que “a representação de mulheres 

negras na mídia ocidental tem por centro a sexualidade das mulheres negras em duas 

dimensões extremas: a assexualidade ou a hipersexualidade”.  

Tal situação acontece devido “o corpo singular se tornar um elemento, que se pode 

colocar, mover, articular com outros” (Foucault, 1987, p. 158), isto é, um corpo que pode ser 

explorado por uma falsa representatividade para disseminar determinado estereótipo, seja 

este negativo ou positivo, servindo de amostra de como deveriam ser os corpos daqueles que 

pertencem a determinada categoria social, sobretudo a de raça.  

Quando determinados corpos negros são selecionados, visibilizados ou ocultados em 

espaços midiáticos, esportivos ou culturais, esse processo não é neutro. Na verdade, ele 

expressa a ação de dispositivos que classificam, hierarquizam e distribuem esses corpos 

segundo interesses hegemônicos. Dessa forma, a falsa representatividade opera como um 

mecanismo disciplinar que captura o corpo negro, o desloca de sua pluralidade e o reinscreve 

em imagens de controle que reforçam o racismo estrutural, dado que muitas dessas 

representações permanecem ancoradas em papéis limitadores e que favorecem à 

manutenção de um sistema simbólico que aparenta incluir, quando, na prática, apenas recicla 

e atualiza antigos padrões de controle sobre corpos negros. 

Para exemplificarmos, pode-se pensar que, em termos de estética, os cabelos de 

mulheres negras serviram por muito tempo e ainda servem como parâmetro de uma estética 

considerada “não ideal” quando comparados aos cabelos lisos e loiros, associados ao padrão 

branco eurocêntrico de beleza. Esse padrão foi amplamente reforçado por séculos de 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

892 
 

colonialismo, fazendo com que características negras fossem desvalorizadas, estigmatizadas 

e vistas como inadequadas. Como resultado, muitas mulheres negras foram levadas a alisar 

seus cabelos e tentar se aproximar de uma imagem considerada “mais aceitável” socialmente. 

Esse processo é ainda mais evidente quando observamos como mulheres negras que 

ganham notoriedade na mídia são constantemente embranquecidas, tanto em aparência 

quanto em comportamento.  

Um exemplo significativo é o de Beyoncé, frequentemente apresentada segundo uma 

estética que se aproxima dos padrões hegemônicos de branquitude. Bell Hooks (2019, p. 23) 

observa que essas representações midiáticas operam sob a lógica de que “se não posso ser 

uma mulher branca, posso pelo menos parecer uma cópia da coisa real”, evidenciando como 

a aparência da artista é moldada por expectativas racializadas. 

A indústria cultural, conforme argumentam Adorno e Horkheimer (1985), opera 

produzindo e reproduzindo imagens padronizadas que atendem às expectativas do mercado, 

neutralizando diferenças e transformando mesmo discursos de empoderamento em produtos 

consumíveis. Nesse processo, corpos negros são enquadrados dentro de limites estéticos 

que não ameaçam a lógica racial dominante, mas a reforçam sob a aparência de inclusão. É 

nesse sentido que a análise de bell hooks (2019, p. 23) ganha força ao afirmar que a lógica 

midiática sustenta a ideia de que “se não posso ser uma mulher branca, posso pelo menos 

parecer uma cópia da coisa real”, revelando que, mesmo quando celebradas, figuras como 

Beyoncé são frequentemente representadas de modos que atendem a expectativas 

racializadas e mantêm estruturas de controle simbólico. 

Logo, o corpo de Beyoncé não circula de maneira neutra; ele é regulado por lógicas 

de mercado que selecionam, modulam e enquadram sua aparência, sua performance e sua 

sexualidade de acordo com interesses industriais, econômicos e estéticos alinhados às 

demandas da branquitude. Embora Beyoncé seja uma figura de enorme influência e detenha 

autonomia criativa em diversos aspectos, sua atuação continua regulada por uma indústria 

cultural que define, de maneira recorrente, quais tipos de feminilidade e de identidade negra 

são considerados “vendáveis” em escala global.  

Mesmo quando a artista busca ressignificar estereótipos ou afirmar uma estética 

negra, sua agência é constantemente tensionada por estruturas que capturam, esvaziam e 

reconfiguram essas expressões para mantê-las compatíveis com padrões hegemônicos. 

Desse modo, sua imagem, ainda que potente, é atravessada por negociações permanentes 

com um sistema que mercantiliza a representatividade e que, sob novas roupagens, pode 

reproduzir antigas formas de controle sobre corpos negros. 

Consequentemente, Beyoncé acaba sendo mobilizada como um tipo de 

representatividade que reforça a ideia de que, para ser valorizada, a mulher negra precisa 

atenuar ou apagar dimensões de sua identidade e se ajustar a moldes estéticos que 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

893 
 

historicamente a excluíram. Por consequência, o controle sobre os corpos negros também se 

manifesta por meio da aparência, visto que, ao difundir a imagem de uma mulher negra com 

cabelos loiros e lisos, produz-se uma adequação a um padrão considerado mais aceitável 

pela branquitude, ao mesmo tempo em que se reforça a noção de que manter traços estéticos 

associados à negritude não seria plenamente “compatível” com o status de celebridade global. 

Contudo, a imagem da Beyoncé rebolando de calcinha e sutiã é interessante para dar 

continuidade ao estereótipo segundo o qual “mulheres negras são mais ativas e abertas 

sexualmente que outros grupos de mulheres” (Hooks, 2019, p. 23), bem como para ser 

vendável no mercado midiático. O corpo da cantora, assim, embora esteticamente se 

assemelhe a uma mulher branca, instintivamente distorce, visto que a sexualidade e 

sensualidade das mulheres negras são consideradas pela branquitude como incontroláveis.  

Tem-se, então, um corpo que representa uma mulher negra por meio de concepções racista 

e sexistas sobre a raça negra.  

Projetar uma imagem que retoma a “selvageria” historicamente atribuída às mulheres 

negras desde o período escravocrata não é algo ocultado quando se trata da exposição 

corporal com conotação sexual (Hooks, 2019). Pelo contrário, essa estética é reiterada e 

preservada por discursos que sustentam a ideia de que mulheres negras seriam 

“naturalmente” mais disponíveis ou abertas sexualmente. Essa construção legitima formas de 

contemplação e manipulação não consentidas, ao mesmo tempo em que mantém o desejo 

permanente de enquadrar a mulher negra por meio de sua nudez, reforçando imaginários 

coloniais que ainda moldam sua representação pública. 

Para Hooks (2009), esta ainda é uma realidade em nossa contemporaneidade, porque 

“a voracidade do olhar racista e sexista é exercida devorando corpos e culturas sem que haja 

uma redistribuição imaginária e real dos lugares dos sujeitos que têm o poder (os que olham 

e consomem) e dos que não têm (os que são vistos e são mercadorias de olhares)” (2009, p. 

13). O poder, assim, posiciona e respaldas relações desiguais entre quem olha e quem é 

olhado. Mantendo estruturas históricas de dominação racial e de gênero, que seguem 

operando na publicidade, na mídia, na moda e, até mesmo, nas redes sociais. 

 Isso evidencia como o racismo e o sexismo continuam sendo mecanismos eficazes 

de controle social e benefício de alguns corpos e silenciando outros. A ideia de aceitação, de 

representatividade e igualdade acabam sendo desmentidas se pensarmos que o discurso de 

sujeição aos brancos apenas ganhou uma nova dimensão. A dominação não está mais na 

coação física literal, mas arraigada às diversas instituições sociais que permanecem 

controlando e disciplinando um corpo, extraindo desse corpo toda força útil e tornando-o 

submisso e produtivo (Foucault, 1987). Demostrando que,  

 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

894 
 

o desafio crítico para as pessoas negras tem sido expandir a discussão sobre 
raça e representação para além dos debates envolvendo bons e maus 
conjuntos de imagens. Em geral, o que é considerado bom é apenas uma 
reação contra as representações obviamente estereotipadas criadas por 
pessoas brancas. No entanto, atualmente somos bombardeados por imagens 
estereotipadas similares criadas por pessoas negras (Hooks, 2019, p. 33).  
 

A leitura proposta por Hooks aproxima-se da noção de “corpo-objeto” formulada por 

Foucault (1987), isto é, um corpo que, embora possua subjetividade, é constantemente 

reduzido a categorias e marcações externas que orientam sua legibilidade social. Trata-se de 

um corpo cujas representações são moldadas pelos estereótipos raciais que definem quais 

traços devem ser enfatizados, apagados ou distorcidos, de modo a servir aos interesses de 

estruturas que continuam produzindo formas de subjugação, inclusive por meio da 

reatualização de novos estigmas e modos de opressão. 

Ao destacar que representações negativas também podem ser produzidas por 

pessoas negras, Hooks (2019) evidencia um aspecto perturbador do processo: a 

internalização da negatividade racial. Nesse sentido, não apenas os grupos historicamente 

privilegiados participam da construção de imagens opressivas, mas também parte das 

próprias pessoas negras, imersas em discursos que desvalorizam sua identidade, podem 

reproduzir e reforçar estereótipos que as colocam, simultaneamente, no lugar de oprimidas e 

de agentes que reiteram a opressão. 

Em vista disso, quando se observa uma mulher negra pela essencialidade do seu 

corpo, certamente não se pode considerar que houve uma representatividade, tendo em vista 

que, no caso da exposição de Beyoncé como uma cantora negra, não se está, de fato, 

colocando-a como a mulher negra e talentosa que alcançou o auge do sucesso pela sua bela 

voz, e sim, ela está sendo representada como a mulher negra que alcançou o sucesso por 

seu estereótipo atrativo, hipersexualizado e que tornou-se o novo modelo de representação 

da mulher negra do período escravagista: aquela que aceita (mesmo que de modo 

involuntário) e satisfaz os anseios dos brancos.   

Refletir a partir dessa falsa representação é importante para observarmos que quando 

se pensa haver uma resistência por parte daquele que foi dominado, na verdade, este, sem 

que perceba, está consolidando a dominação, haja vista que o poder controlador e dominador 

utiliza-se de uma “liberdade” que acaba conduzindo a estereótipos negativos e que 

disseminam a generalização sobre a raça, uma vez que a exposição de uma mulher negra 

pelo estereótipo da mulher fácil e que permite ter seu corpo explorado, acaba reproduzindo o 

fortalecimento dos diversos discursos sobre o que é ser uma mulher “negra”.    

Com base nisso, mesmo que ser uma mulher seja sinônimo de fragilidade e respeito 

ao seu corpo, quando acrescido ao gênero temos à raça (mulher negra), toda a fragilidade e 

respeito são desfeitos, visto que a fragilidade vira agressividade e o respeito transforma-se 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

895 
 

em libertinagem, dado que a “negra” não deixou de ser o objeto, a coisa através da qual o 

desejo e o poder se materializam socialmente (Bueno, 2019).  

Desse modo, as imagens de mulheres como a Beyoncé são usadas para a 

consolidação de um poder disciplinador que, enquanto deixa a vítima na condição de alguém 

que acredita estar transformando sua imagem, ou melhor, como uma mulher negra está 

fortalecendo o empoderamento de sua classe, na verdade está servindo à continuidade de 

outras formas de dominação e que esfacelam quaisquer indícios de ressignificação das 

marcas sociais que foram historicamente atribuídas à sua raça.  

Pensar as marcas sociais sobre um corpo, leva-nos a retomarmos o icônico discurso 

de Sojourner Truth e a aniquilação da liberdade provocada por uma categoria social tão 

devastadora: a raça. Em seu discurso, como uma mulher categorizada como negra, 

questiona-se o seguinte:  

 

aqueles homens ali dizem que as mulheres precisam de ajuda para subir em 
carruagens, e devem ser carregadas para atravessar valas, e que merecem 
o melhor lugar onde quer que estejam. ninguém jamais me ajudou a subir em 
carruagens, ou a saltar sobre poças de lama, e nunca me ofereceram melhor 
lugar algum! e não sou uma mulher?3 

 

Apesar de ser uma mulher e liberta, Sojourner Truth não tinha direito a um tratamento 

igualitário, dado que a sua cor e o status de mulher “negra” não a colocava em par de 

igualdade com uma mulher branca. O respeito e a gentileza não podiam ser direcionados à 

Sojourner Truth, visto que a sua cor refletia o desmerecimento de um tratamento humano.  

Por isso, ser liberta ou apresentar qualquer outro traço que pudesse igualá-la a uma 

mulher branca, não seriam suficientes para gentilezas, porque ser “negra(o)” é algo capaz de 

manter o sujeito dentro de um círculo contínuo de opressões, rejeições e deméritos, uma vez 

que a classificação é “[...] o ponto em que se cruzam uma linha e uma coluna; o intervalo 

numa série de intervalos que se pode percorrer sucessivamente. A disciplina, a arte de dispor 

em fila e da técnica para a transformação dos arranjos” (Foucault, 1987, p. 140).  

Infelizmente a classificação binária erigiu a coluna que sustenta a aparente liberdade 

concedida pela abolição da escravidão, em razão dos escravos terem saído dessa 

classificação literal, mas a classificação principal e que serviu para justificar a colocação nessa 

condição (a raça) ainda é usada para manter um corpo subjugado, já que o negro deixou de 

ser escravo, mas não deixou de ser “negro”.  

Por conseguinte, os impactos de pertencer à raça negra domesticaram um corpo que 

se tornou prisioneiro em si e de si, tanto por reconhecer que o meio social ainda se utiliza da 

 
3 Os discursos empoderados de mulheres que mudaram a história. Disponível em: https://widoox.com. 
br/oratoria/discursos-influentes-mulheres. Acesso em 20 de março de 2023. 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

896 
 

marcação da raça para impedir uma liberdade concreta, quanto por ter que sujeitar-se a fazer 

tal reconhecimento e a buscar adequar-se às imagens que a sociedade propõe sobre todos 

aqueles que são negros. Vivendo a prisão de um corpo, cuja alma pode até ser liberta, mas 

que continua lutando contra as sombras da rejeição.  

Percebe-se, então, que na arquitetura do poder disciplinador, mesmo que qualquer 

sujeito sofra desvantagens ou opressões sociais, quando categorias como as de gênero, 

classe social, geração ou qualquer outra são associadas à raça, o controle social sobre este 

corpo será ainda mais intenso, incisivo e dizimador. O arranjo de marcas como “mulher” + 

“negra” + “ex-escrava”, por exemplo,  acarreta sucessivas e inevitáveis formas de opressão e 

subjugação, que no caso de Sojourner Truth focalizam os discursos sobre o que era ser negra 

e ser escrava para a sociedade da época, pois apesar do afixo “ex” existir sobre o corpo de 

Sojourner Truth, a força do que representava ser nomeada como escrava, não apenas a 

impedia de ser considera como uma mulher livre, mas também serviu como um meio de 

adestrar outros corpos e levá-los a considerar a liberdade como algo ilusório. 

A trajetória de Sojourner Truth, marcada pela coragem de reivindicar humanidade, voz 

e dignidade em um contexto de escravização e misoginia racial, oferece um ponto de partida 

fundamental para compreender como a disputa pela representação dos corpos negros 

atravessa séculos. Em “Ain’t I a Woman?”, ela denuncia a exclusão sistemática das mulheres 

negras de qualquer parâmetro de feminilidade reconhecido socialmente. Sua intervenção 

revela que a luta pelo reconhecimento não se limita ao acesso a direitos formais, mas envolve 

também o questionamento profundo dos imaginários que definem quem é vista como mulher, 

como humana e como sujeito político. 

No cenário contemporâneo, Beyoncé ocupa uma posição que, embora privilegiada 

pela visibilidade global, continua atravessada por contradições semelhantes às que Sojourner  

Truth enfrentou no século XIX. Enquanto Sojourner Truth lutava contra a negação absoluta 

da feminilidade negra, Beyoncé se vê diante de um sistema que oferece visibilidade, mas sob 

condições reguladas pela lógica da branquitude e pela mercantilização dos corpos negros. Se 

Sojourner Truth questionava a exclusão total, Beyoncé precisa negociar a inclusão 

condicionada — uma inclusão que exige adequações estéticas, apagamentos identitários e a 

reconfiguração da mulher negra em formatos palatáveis para o consumo global. Ambas 

revelam, em contextos distintos, que a disputa pelo corpo feminino negro continua sendo 

também uma disputa pela narrativa e pelo poder. 

Assim, o que conecta Sojourner Truth e Beyoncé é menos uma continuidade linear e 

mais uma tensão histórica que revela como os corpos negros são simultaneamente espaços 

de resistência e alvos de controle, posto que, enquanto Sojourner Truth rompeu o silêncio 

imposto à mulher negra escravizada, Beyoncé tensiona os limites de uma representatividade 

que, embora celebrada, é capturada pelas exigências da indústria cultural. Sendo assim se 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

897 
 

antes a opressão se manifestava pelo apagamento e pela negação da humanidade, hoje ela 

opera pela hiperexposição, pela estetização e pela produção de imagens controladas que 

pretendem dizer o que é ou o que pode ser uma mulher negra. Em ambos os casos, a luta 

permanece: afirmar a humanidade, a complexidade e a autonomia de corpos que insistem em 

existir para além das molduras impostas pela branquitude e pelo mercado. 

Dessa maneira, o corpo “livre” não deixou de ser um objeto manipulável e que serviu 

para que não apenas Sojourner Truth no século passado, mas também Beyoncé, em nossa 

atualidade, continuem reproduzindo os mesmos discursos edificados sobre o corpo de alguém 

que é “negro”, principalmente quando se é uma mulher negra. Olhar o corpo por este ângulo, 

pode servir para explicar por que o poder disciplinador consegue fazer com que as opressões 

se tornem ainda mais incisivas quando rearranjadas e associadas a outros marcadores 

sociais; tomando-os e movendo-os para a composição de uma engenhosa e consolidada 

dominação. 

É nesse horizonte que se torna possível compreender tanto a figura de Sojourner Truth 

quanto a de Beyoncé como atravessadas por essas tecnologias de poder, embora em 

contextos profundamente distintos. Sojourner Truth viveu o extremo do poder disciplinar: seu 

corpo, como de tantas mulheres negras escravizadas, foi apropriado, violentado e 

administrado de maneira absoluta. O Estado, a religião, a ciência racial e os discursos sociais 

convergiam para produzir o corpo negro como força útil, subjugada e permanentemente 

vigiada. A negação de sua feminilidade — denunciada de forma contundente em seu discurso 

— evidencia como o poder sobre o corpo definiu quais mulheres eram merecedoras de 

proteção, cuidado e reconhecimento. Mesmo após a abolição, Foucault (1987) nos lembra 

que o poder não desaparece, mas se desloca: o corpo negro deixou de ser propriedade legal, 

mas permaneceu submetido a classificações que o posicionavam no lugar da inferioridade e 

da ameaça, demonstrando a continuidade das tecnologias disciplinares. 

 

Considerações finais  

A análise realizada evidenciou que, embora as formas explícitas de punição corporal 

tenham sido superadas, o controle sobre os corpos negros permanece operante por meio de 

racionalidades de poder que se reinventam e se disseminam silenciosamente no tecido social. 

À luz das concepções foucaultianas, compreendemos que o corpo é o primeiro território de 

inscrição das práticas disciplinares, e que o racismo funciona como uma tecnologia política 

que fabrica, hierarquiza e regula vidas. Assim, a racialização do corpo negro, construída 

historicamente pela colonialidade, bem como pela branquitude, continua a moldar 

subjetividades, restringir possibilidades e naturalizar desigualdades que se atualizam sob 

novas estratégias de dominação. 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

898 
 

Ao revisitarmos a experiência de Sojourner Truth no período escravagista e a trajetória 

contemporânea de Beyoncé na indústria cultural, constatamos que, apesar de distantes no 

tempo, ambas revelam diferentes modalidades de captura e controle dos corpos de mulheres 

negras. Enquanto Sojourner Truth foi submetida à violência física e à completa objetificação, 

Beyoncé enfrenta a sutileza das imagens de controle reconfiguradas: seu corpo, embora 

celebrado, continua a ser disciplinado por expectativas colonialmente construídas e 

mobilizado como símbolo de uma representatividade que nem sempre rompe com as 

estruturas raciais que pretende questionar 

Dessa forma, compreende-se que a liberdade contemporânea atribuída às pessoas 

negras é frequentemente atravessada por limites invisíveis que reproduzem antigas 

hierarquias. Trata-se de uma liberdade condicionada, moldada por discursos que legitimam a 

subjugação e que, ao serem internalizados, produzem sujeitos que negociam sua existência 

dentro de fronteiras impostas pela história, pela mídia, pelo Estado e pelos dispositivos de 

controle social. A falsa representatividade, que promove a aparência de inclusão sem alterar 

as bases estruturais da desigualdade racial, revela-se, nesse cenário, um dos principais 

mecanismos de atualização do poder disciplinador. 

Concluímos, portanto, que a articulação entre corpo, raça e poder não apenas ilumina 

os modos como o racismo opera, mas também permite compreender como discursos e 

práticas coloniais persistem na produção de subjetividades negras marcadas pela utilidade, 

pela hiperexposição ou pela invisibilização. Assim, fortalecer leituras críticas sobre o corpo 

racializado torna-se essencial para questionar as formas contemporâneas de dominação, 

desestabilizar imagens de controle e propor novas perspectivas de representação.  

  

Referências 

ADORNO, T. W.; HORKHEIMER, M. Dialética do esclarecimento. Tradução: Guido Antonio 
de Almeida. Rio de Janeiro: Zahar, 1985. 
 
ALVES, D. B. Corpo, disciplina e resistência em Michel Foucault: 91f. 2017. Tese (Curso 
de pós-graduação em Filosofia). UFPB/ CCHLA.  João Pessoa, 2017.  
  
BUENO, W. Imagens de controle: um conceito do pensamento de Patrícia Hill Collins. 
1. ed. Porto Alegre, RS: Zouk, 2020. 
 
COLLINS, P. H. Black Feminist Thought: Knowledge, Conciousness and the Politics of 
Empowerment. 1. ed. New York: Routledge. 2009. 
 
DAVIS, A. Mulheres, raça e classe. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2016.  
  
FARIAS, L. W. B; ZOLIN, L. O. A cruel necessidade de possuir: pós-colonialismo e 
patriarcalismo num conto de CLARICE LISPECTOR (UEM) - Terra roxa e outras terras – 
Revista de Estudos Literários, v. 11, p. 1-131, 2007.   
 



Revista (Con)Textos Linguísticos, Vitória, v. 19, n. 42, 2025 | e-ISSN 1982-291X 
Periódico do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Ufes | periodicos.ufes.br/contextoslinguisticos 

 

899 
 

FOUCAULT. M. Vigiar e Punir: Nascimento da Prisão. Tradução Raquel Ramalhete. 
Petrópolis. 20. ed. Rio de Janeiro: Vozes, 1987. 
 
HALL, S. Cultura e representação. 2. ed.  PUC - Rio de Janeiro: Apicuri, 2016. 
 
HOOKS, B.  Olhares negros: raça e representação. Tradução: Stephanie Borges. 1. ed. 
São Paulo: Elefante, 2019. 
 
MENDES, C. L. O corpo em Foucault: superfície de disciplinamento e governo.  Universidade 
de Itcánal - Revista de Ciências Humanas, Florianópolis, EDUFSC, v. 1, n. 39, p. 167-181, 
2006. 
 
RODRIGUES, S. M. A relação entre o corpo e o poder em Michel Foucault. Psicologia em 
Revista, Belo Horizonte, v. 9, n. 13, p. 109-124, 2003.  
 
RODRIGUES, W. H. S. Desmitificando a sensualidade naturalizada do ébano: Um estudo 
acerca da objetificação do corpo do homem negro. Curitiba:  Cad. Gên. Tecnol., v. 13, n. 41, 
p. 267-284, 2020.    
 
SILVEIRA, J. I.; NASCIMENTO, S. L.; ZALEMBESSA, S. Colonialidade e decolonialidade na 
crítica ao racismo e às visíveis: para refletir sobre os desafios da educação em direitos 
humanos. Educar em Revista, Curitiba, v. 37, p.1-18, 2021. 

 
 
Sobre os autores 
 
Fabíola Duarte 
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-5831-143X  
Doutoranda pelo Programa de Pós-graduação em Linguística (Proling), Universidade Federal 
da Paraíba/UFPB. 
 
Henrique Miguel de Lima Silva 
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1394-9173  
Pós-doutorado em Ensino pela UERN. Docente efetivo do DLPL/UFPB. Professor permanente 
dos Programa de Pós-graduação em Linguística e Ensino-MPLE e Programa de Pós-
graduação em Linguística-PROLING, ambos da UFPB. 
 
 
Recebido em abr. de 2025 
Aprovado em dez. de 2025. 


