
73

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Lote Bravo: memória, luto e 
vulnerabilidade no trabalho 
de Teresa Margolles

Lote Bravo: memory, mourning, and vulnerability in 
the work of Teresa Margolles

Sheila Cabo Geraldo

(PPGArtes-UERJ)

Karenn Amorim

PPGArtes-UERJ)

Resumo: O artigo analisa a instalação Lote Bravo (2005), da artista mexicana 
Teresa Margolles, realizado a partir dos feminicídios em Ciudad Juárez. O objetivo 
é compreender como a artista transforma a materialidade da morte em um 
dispositivo sensível-político de memória. A obra desloca corpos historicamente 
invisibilizados para o espaço do comum, desaȎando a naturalização da violência 
de gênero. A abordagem fundamenta-se em referenciais de Judith Butler, María 
Lugones, Jacques Rancière e relaciona conceitos como precariedade, colonialidade 
de gênero e partilha do sensível. Lote Bravo reconȎgura a visibilidade das vidas 
precárias, convertendo o luto em gesto político. Assim, conclui-se que a obra 
de Margolles propõe uma estética da memória que desaȎa a normalização da 
violência contra mulheres no norte do México. 
Palavras-chave: precariedade; feminicídio; memória; vulnerabilidade; luto. 

Abstract: The article analyzes the installation Lote Bravo (2005) by Mexican artist 
Teresa Margolles, conceived in the context of the feminicides in Ciudad Juárez. 
The aim is to understand how the artist transforms the materiality of death into a 
sensitive and political device of memory. The work displaces historically invisible 
bodies into the space of the common, challenging the naturalization of gender-based 
violence. The analysis is grounded in the theoretical frameworks of Judith Butler, 
María Lugones, and Jacques Rancière, articulating concepts such as precarity, the 
coloniality of gender, and the distribution of the sensible. Lote Bravo reconȎgures 
the visibility of precarious lives, turning grief into a political gesture. Thus, it is 
concluded that Margolles’s work proposes an aesthetics of memory that confronts 
the normalization of violence against women in northern Mexico.
Keywords: precarity; feminicide; memory; vulnerability; mourning.

DOI: http://doi.org/10.47456/rf.rf.2133.50358



74

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Introdução
A arte contemporânea latino-americana tem se conȎgurado como um campo 

fértil para a problematização das estruturas sociais, políticas e simbólicas que 
sustentam a violência e a desigualdade na região. Nesse contexto, a obra Lote 
Bravo (2005), da artista mexicana Teresa Margolles (1963-), emerge como um 
gesto estético-político que confronta o espectador com a materialidade da morte e 
a banalização do feminicídio em Ciudad Juárez. Ao transformar a terra impregnada 
de vestígios das vítimas em matéria artística, Margolles propõe um espaço de luto 
e de resistência, no qual a memória se insurge contra o esquecimento.

A partir dos conceitos de precariedade e condição precária desenvolvidos 
por Judith Butler (2019; 2020), este artigo busca compreender como a obra 
de Margolles torna visível a desigual distribuição das condições de vida e de 
morte, revelando os mecanismos que deȎnem quais vidas são consideradas 
dignas de luto e quais são relegadas à invisibilidade. Essa reȏexão é ampliada 
pela incorporação do conceito de colonialidade de gênero, formulada por María 
Lugones (2020), que permitem situar a violência contra as mulheres de Ciudad 
Juárez dentro de um sistema histórico de opressão racial, patriarcal e econômica.

Além disso, o artigo estabelece um breve diálogo com Jacques Rancière 
(2007), a Ȏm de compreender como Lote Bravo reconȎgura a partilha do sensível 
e desestabiliza a experiência cotidiana da violência, transformando o espaço 
expositivo em um território de confronto político. A metodologia adota uma 
abordagem que combina análise da obra, reȏexão ȎlosóȎca e leitura crítica de 
textos teóricos, com o objetivo de articular os modos pelos quais a arte atua 
como forma de pensamento e denúncia social.

Desse modo, neste artigo Lote Bravo foi analisada como um monumento 
precário à memória das mulheres assassinadas em Ciudad Juárez, uma obra 
que, ao reivindicar o luto, reivindica também o direito à vida. Ao fazer da arte 
um lugar de debate e memória, Margolles reinscreve a precariedade no espaço 
público e convoca o espectador a compartilhar a responsabilidade pela memória, 
instaurando uma estética da lembrança que desaȎa a o contínuo projeto de 
normalização da violência de gênero na América Latina, especiȎcamente na 
região de Ciudad Juárez, no norte do México.

Sobre a precariedade e condição precária
Para Judith Butler (2019, p. 31), a precariedade é uma consequência de estar 

vivo e de interagir com o mundo, constituindo, assim como a vulnerabilidade, uma 
condição que recai sobre todos os seres humanos. A autora enfatiza que todas 
as vidas podem ser lesadas ou negligenciadas até a morte, o que não apenas 
evidencia a Ȏnitude da existência, “[...], mas também sua precariedade (porque 
a vida requer que várias condições sociais e econômicas sejam atendidas para 
ser mantida como uma vida)”. Dessa forma, a precariedade conȎgura-se como 



75

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

uma condição ontológica e compartilhada, derivada do simples fato de existir 
e estar inserido em relações sociais e materiais. No entanto, embora seja um 
traço universal, a manutenção da vida depende de condições sociais, políticas e 
econômicas especíȎcas, o que torna necessária a reȏexão sobre as desigualdades 
na distribuição dessas condições e sobre como algumas vidas se encontram mais 
expostas à vulnerabilidade do que outras.

A condição precária, segundo Butler (2019, p. 46), é politicamente induzida 
e se manifesta na distribuição desigual da precariedade, na qual determinadas 
populações, desprovidas de redes de proteção social e econômica, tornam-se 
mais expostas à violência, à pobreza, ao deslocamento e à morte. Ou seja, a 
autora expõe o fato de que nem todos os indivíduos experienciam a vida sob as 
mesmas condições sociais e econômicas necessárias para uma existência digna.

Assim, a condição precária está relacionada ao aumento da vulnerabilidade 
de determinados grupos e indivíduos. Essas vidas, frequentemente situadas nas 
margens da visibilidade social, não são reconhecidas como plenas e tampouco 
dignas de luto, evidenciando que a precariedade ultrapassa o plano existencial 
e se torna um fenômeno ético, social e político. Tal reȏexão coloca em questão 
quais vidas são consideradas dignas de ser vividas e lamentadas, revelando como 
a valoração diferencial da vida funciona como mecanismo de poder, reforçando 
estruturas de exclusão, invisibilidade e desumanização.

Colonialidade, gênero e distribuição desigual da precariedade
Por se tratar de uma análise voltada ao trabalho de uma artista latino-americana, 

torna-se necessário incorporar à reȏexão uma perspectiva sobre colonialidade, 
de modo a estreitar o diálogo entre os escritos de Butler e a produção de Teresa 
Margolles. A articulação entre precariedade e colonialidade de gênero permite 
compreender que a vulnerabilidade dos corpos representados por Margolles não é 
apenas uma condição existencial, mas também histórica, cultural e política. Como 
aponta a socióloga argentina María Lugones (2020, p. 56), “[...] a colonialidade 
do poder introduz uma classiȎcação universal e básica da população do planeta 
pautada na ideia de raça [...]”. Essa estrutura de poder, segundo a autora, produz 
hierarquias de humanidade que atravessam gênero, raça e território, aspectos 
essenciais para compreender o processo de naturalização da violência contra 
mulheres latino-americanas.

Ao analisar a realidade latino-americana, torna-se fundamental incorporar 
o conceito de colonialidade do poder, formulado por Aníbal Quijano (2005, p. 
118-120) e aprofundado por María Lugones. Partindo dos estudos de Quijano, 
Lugones (2020, p. 53-56) evidencia como a colonialidade estruturou uma 
classiȎcação hierárquica da população global, baseada na diferença racial, 
e propõe uma ampliação dessa perspectiva ao desenvolver o conceito de 
“colonialidade de gênero”. Esse conceito descreve um sistema que subalterniza 



76

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

corpos racializados e feminilizados, articulando as dimensões de raça e gênero 
na produção das desigualdades sociais e na manutenção de relações de poder 
históricas e estruturais.

Lugones (2020, p. 53) amplia a noção de colonialidade do poder ao incorporar 
as assimetrias de gênero, evidenciando que a dominação colonial também se 
sustenta na “[...] preocupante indiferença dos homens com relação às violências 
que sistematicamente as mulheres de cor1 sofrem [...]”. Essa indiferença revela 
um regime de poder que naturaliza a opressão e invisibiliza o sofrimento feminino 
dentro de estruturas raciais e patriarcais. De modo convergente, Butler, em 
suas reȏexões sobre a precariedade, reconhece marcadores como gênero, 
raça, classe e sexualidade como determinantes na intensiȎcação das condições 
de vulnerabilidade e privação de direitos. Tal convergência teórica permite 
aproximar as formulações de Butler das realidades vividas pelas mulheres latino-
americanas, cujas existências são atravessadas por violências estruturais e pela 
constante ameaça à sua sobrevivência. Essa aproximação será aprofundada a 
partir da análise dos trabalhos de Teresa Margolles, nos quais a artista torna 
visível a materialidade política dessas vidas precárias.

Assim como Butler, Lugones reconhece que marcadores sociais como gênero, 
raça, classe e sexualidade não apenas estruturam identidades, mas também 
conȎguram níveis diferenciados de vulnerabilidade e risco, ampliando a 
exposição de determinados grupos à violência, à marginalização e à privação de 
direitos. Para ambas as autoras, essas categorias sociais operam como vetores 
de precarização, determinando quem tem acesso a condições de vida dignas e 
quem permanece em situações de exclusão sistêmica. 

Enquanto Butler enfatiza a distribuição desigual da precariedade como 
fenômeno ético e político, Lugones articula essa desigualdade com a 
colonialidade do poder e de gênero, mostrando como estruturas históricas e 
culturais consolidam a subalternização de corpos racializados e feminilizados. 
Essa interseção teórica entre feminismo decolonial e ȎlosoȎa butleriana permite 
analisar a condição de mulheres latino-americanas, especialmente aquelas 
pobres, racializadas e da classe trabalhadora, como corpos vulneráveis, situados 
nas margens da visibilidade política, revelando tanto a vulnerabilidade material 
quanto a invisibilidade social e simbólica a que estão submetidas.

1 O termo “mulheres de cor” é utilizado por Lugones como tradução da expressão estadunidense 
women of color, empregada originalmente por feministas negras e chicanas nos Estados Unidos a 
partir da década de 1970 para designar uma identidade coletiva dissociada do feminismo proposto 
por mulheres brancas, reivindicando uma política de solidariedade entre as mulheres não-brancas. 
A expressão busca abranger mulheres historicamente marginalizadas pelo feminismo hegemônico 
branco, incluindo mulheres negras, indígenas, latinas e asiáticas. No contexto da obra de Lugones, 
o termo é utilizado para evidenciar como as estruturas coloniais de poder produzem e hierarquizam 
diferenças raciais e de gênero, mantendo a ênfase em mulheres “não brancas” como sujeitos de 
opressão e violência de gênero.



77

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Teresa Margolles: território, memória e feminicídio
Teresa Margolles nasceu na cidade de Culiacán, México. Seus interesses e 

investigações visuais circundam a morte, a violência, a justiça social, a memória 
coletiva e “as hierarquias sociais que mesmo depois da morte se mantêm e 
permeiam o tratamento dos mortos” (Rocha, 2017, p. 23). De forma geral, uma 
parte considerável da obra de Margolles opera como um dispositivo de lembrança 
da memória coletiva contra a normalização da violência. O trabalho que analisado 
neste artigo é um exemplo de como a artista cria ambientes que, através de seu 
signiȎcado, provocam o espectador e o convidam a não ceder ao esquecimento. 
Entre esses trabalhos, destaca-se a instalação Lote Bravo (2005), cuja crítica 
está diretamente relacioada a um contexto histórico especíȎco de violência de 
gênero no México.

Para uma compreensão mais aprofundada de Lote Bravo, é necessário 
contextualizar a gênese do conceito de feminicídio na América Latina, em 
estreita relação com os episódios de violência ocorridos em Ciudad Juárez, 
no México. A partir de 1993, essa cidade, localizada no estado de Chihuahua, 
na fronteira com os Estados Unidos, tornou-se conhecida pela recorrência 
de assassinatos de mulheres caracterizados por extrema brutalidade, cujos 
corpos eram frequentemente abandonados em espaços públicos, apresentando 
mutilações e sinais de violência sexual. A impunidade sistemática e a omissão 
do Estado contribuíram para que tais crimes fossem noticiados pela imprensa 
sob a denominação genérica de “as mortas de Juárez”, reduzindo-os à condição 
de homicídios comuns e silenciando sua dimensão estrutural de gênero. Nesse 
contexto, a antropóloga Marcela Lagarde y de los Ríos, vinculada à Universidad 
Nacional Autónoma de México (UNAM), introduziu e difundiu, em 1998, o termo 
“feminicídio”, com o intuito de revelar o caráter político desses assassinatos e 
de denunciar o entrelaçamento estrutural entre misoginia, poder e impunidade 
institucional (Modelli, 2016).

Dez anos após o início da série de assassinatos de mulheres em Ciudad 
Juárez, Marcela Lagarde, cuja atuação acadêmica e política foi decisiva para a 
consolidação do conceito de feminicídio na América Latina, foi eleita deputada 
federal no México. Nesse cargo, criou uma comissão parlamentar destinada 
à investigação sistemática desses crimes, buscando romper com a histórica 
omissão estatal e instituir mecanismos de responsabilização (Lagarde, 2006, 
p. 116-117). Em 2007, Lagarde apresentou o projeto de lei que tipiȎcava 
juridicamente o feminicídio no país, deȎnindo-o como a morte violenta de 
mulheres motivada por razões de gênero. Essa iniciativa representou um 
marco no enfrentamento à violência contra as mulheres na América Latina, 
servindo de modelo legislativo para outras nações da região e consolidando 
o reconhecimento do feminicídio como uma violação de direitos humanos e um 
problema estrutural, e não apenas individual.



78

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Em consonância com a urgência política e simbólica do contexto de 
feminicídios em Ciudad Juárez, Teresa Margolles desenvolveu a instalação 
Lote Bravo (Figura 1) com o objetivo de tornar visível a alarmante frequência 
de violências perpetradas contra mulheres na cidade. Para a realização da 
obra, a artista deslocou-se até os locais onde os corpos das vítimas haviam 
sido encontrados, recolhendo amostras de terra impregnadas de memória e 
ausência. A partir desse material, Margolles produziu 500 tijolos, utilizados 
para a construção de um muro cujo título remete à região de Lote Bravo, uma 

Figura 1. Lote Bravo, Teresa Margolles, 2005. Fonte: https://emuseum.mfah.org/objects/76286/lote-bravo#>. 

Acesso em: 29 set. 2025. FotograȎa em cores da instalação artística Lote Bravo. A obra é composta por 
quatrocentos tijolos de argila de tom marrom-claro, organizados em duas longas Ȏleiras paralelas. Cada tijolo 
tem formato retangular, medindo aproximadamente 40 cm de comprimento por 25 cm de largura e 10 cm de 

altura. Eles estão empilhados e distribuídos de forma regular e simétrica, criando um conjunto ordenado. A 

instalação está disposta sobre um piso liso e polido, na cor cinza. Ao fundo, uma cortina branca cobre toda a 

parede, servindo como um plano de fundo neutro.



79

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

das áreas mais afetadas pelos feminicídios e frequentemente utilizada como 
local de desova dos corpos.

Lote Bravo é uma região periférica de Ciudad Juárez caracterizada por terrenos 
áridos, pouca urbanização e alta vulnerabilidade social. A popularidade do local 
se deve ao seu histórico de violência durante a década de 1990. O adjetivo bravo, 
semelhante ao português no sentido de valente ou destemido, assume em 
espanhol também os signiȎcados de árido, perigoso ou hostil, conferindo ao local 
uma conotação de inóspito e ameaçador. Ao utilizar esse topônimo como título de 
sua instalação, Margolles transforma o nome desse local em um símbolo político 
e memorial, evocando simultaneamente a violência sistemática, a impunidade 
institucional e a precariedade social que caracterizam a região e contaminam 
seu solo. Nesse sentido, Lote Bravo conȎgura-se, na obra, como um espaço de 
reȏexão sobre a relação entre território, desigualdade e a exposição das vidas 
vulneráveis à violência de gênero.

Conforme observa a pesquisadora Julia Banwell (2009, p. 150), a instalação 
mobiliza o espaço expositivo como um lugar de denúncia e testemunho, 
transformando fragmentos do território do crime em matéria sensível de 
memória e resistência. Nesse sentido, Margolles aȎrma que os tijolos “[...] estão 
postos ali como uma barreira de dor, que interrompe o caminho pela galeria, 
para que não se esqueça do que está acontecendo” (Margolles apud Banwell, 
2009, p. 150). O muro construído pela artista atua como um obstáculo ao 
processo de esquecimento dos feminicídios não resolvidos em Ciudad Juárez, 
tornando-os presentes na memória coletiva e confrontando o público com uma 
problemática que permanece sem solução. Ao mesmo tempo, a obra evidencia 
a vulnerabilidade dessas mulheres, uma vez que “[...] mulheres e minorias, 
incluindo minorias sexuais, são, como comunidade, sujeitas à violência, expostas 
à sua possibilidade, se não à sua concretização” (Butler, 2020, p. 40), sublinhando 
a dimensão estrutural da exposição à violência e a necessidade de uma reȏexão 
crítica sobre a desigualdade e a marginalização social.

Para Margolles, tornar visível a violência sofrida pelas mulheres de Ciudad 
Juárez é uma forma de resistir à sua naturalização e ao esquecimento coletivo. 
A artista compreende que esses corpos, desaparecidos ou assassinados, não 
apenas testemunham a barbárie, mas revelam uma forma de precariedade 
socialmente distribuída, em que a exposição à violência é resultado direto das 
hierarquias de gênero, classe e raça que estruturam o tecido social. À luz da 
reȏexão de Butler (2019, p. 46-47), pode-se compreender que essa precariedade 
não se limita à vulnerabilidade inerente à condição humana, mas é politicamente 
produzida e intensiȎcada, já que determinadas populações são expostas de 
modo desproporcional à pobreza, à fome, ao deslocamento e à violência, sem 
acesso a redes efetivas de proteção. Lote Bravo, nesse contexto, funciona 
como um monumento à precariedade das mulheres de Ciudad Juárez: os tijolos 



80

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

moldados com a terra impregnada de ausência tornam-se matéria de denúncia 
e memória, um corpo coletivo que expõe as falhas do Estado e a persistência da 
violência de gênero como mecanismo de controle e silenciamento.

A condição precária na fronteira do México
O território de Lote Bravo, em Ciudad Juárez, é um espaço marcado pela 

violência de gênero e pela precariedade social, especialmente para as mulheres 
trabalhadoras das maquiladoras. A instalação de Teresa Margolles, realizada 
em referência a esse local, materializa a ausência e a vulnerabilidade dessas 
mulheres, conectando a memória de seus corpos à crítica das estruturas sociais 
que perpetuam a exploração e a violência. As maquiladoras, fábricas geralmente 
associadas a empresas multinacionais que produzem eletrodomésticos e peças 
de reposição para exportação, surgem nesse contexto como cenários em que 
desigualdades econômicas e de gênero se entrelaçam, tornando as mulheres 
jovens e, em sua maioria, migrantes rurais, particularmente vulneráveis à 
precariedade laboral e à violência.

No livro Las Hijas de Juárez (2007), a jornalista Teresa Rodríguez, documenta 
casos de mulheres jovens assassinadas, muitas das quais trabalhavam 
nas maquiladoras, e relata a busca de suas famílias por justiça. Além disso, 
Rodríguez (2007, p. 12-13) apresenta dados sobre desaparecimentos e 
assassinatos a caminho do trabalho, evidenciando a vulnerabilidade extrema 
dessas trabalhadoras.

As maquiladoras são fábricas voltadas à produção para exportação, situadas 
em zonas de livre comércio na fronteira entre México e Estados Unidos. A força 
de trabalho é majoritariamente feminina, em função de fatores históricos e 
econômicos que favorecem a contratação de mulheres que são percebidas como 
mão de obra mais barata, disciplinada, facilmente controlável e substituível, 
consolidando a desvalorização de seus corpos e a lógica de exploração 
(Rodríguez, 2007, p. 12-13).

A vulnerabilidade dessas trabalhadoras se manifesta de diversas formas. 
Segundo relatos coletados por Rodríguez (2007, p. 28) muitas mulheres 
desapareceram a caminho do trabalho ou enquanto aguardavam em Ȏlas para 
conseguir um emprego nas maquiladoras, e que gerentes chegaram a tirar fotos 
das candidatas como parte do processo seletivo, enquanto desaparecimentos e 
assassinatos tornaram-se recorrentes. Além disso, essas trabalhadoras cumpriam 
turnos de dez a doze horas nas linhas de montagem e eram frequentemente alvo 
de assédio sexual (Rodríguez, 2007, p. 16).

Ainda segundo Rodríguez (2007, p. 45), gerentes das maquiladoras optavam por 
contratar mulheres por acreditarem que elas possuíam maior destreza manual e 
eram mais aptas para realizar tarefas repetitivas e Ȏsicamente extenuantes, além 
de representarem uma mão de obra de menor custo. Segundo os empregadores, 



81

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

isso resultava em maior eȎciência e ritmo acelerado na produção, mas, de 
forma não intencional, contribuía para gerar um conȏito de gênero no México, 
possivelmente relacionado aos assassinatos das jovens operárias. 

As maquiladoras funcionam, portanto, como microcosmos das desigualdades 
estruturais de gênero. As trabalhadoras de Ciudad Juárez enfrentam não 
apenas condições laborais adversas, mas também desvalorização social, 
assédio contínuo e exposição à violência sexual. Essa realidade evidencia 
a interseção entre exploração econômica e violência de gênero, mostrando 
como hierarquias de gênero, classe e raça estruturam tanto o espaço de 
trabalho quanto a vida cotidiana, tornando essas mulheres particularmente 
vulneráveis e socialmente substituíveis.

As trabalhadoras das maquiladoras de Ciudad Juárez representam um grupo 
subjugado por essa precariedade socialmente produzida e visível nas análises 
de Margolles e Butler. A maioria dessas trabalhadoras é composta por mulheres 
jovens, frequentemente migrantes de áreas rurais, que enfrentam não apenas 
condições laborais adversas, mas também a desvalorização social e a exposição 
contínua a assédio e violência sexual. Essa realidade evidencia como as hierarquias 
de gênero, classe e raça estruturam tanto o espaço de trabalho quanto a vida 
cotidiana, tornando essas mulheres particularmente vulneráveis e revelando a 
interseção entre exploração econômica e violência de gênero. 

Segundo a pesquisadora e ativista feminista Ana Carcedo (2010, p. 11-
12), as mulheres na América Latina enfrentam múltiplas formas de violência 
derivadas da opressão patriarcal, o que conȎgura uma violação sistemática de 
direitos humanos e, consequentemente, um aumento de sua vulnerabilidade, 
afetando diretamente suas possibilidades de acesso a uma vida digna. Carcedo 
ainda enfatiza que essas mulheres frequentemente se encontram em uma 
posição de desvantagem, em que enfrentam maior escassez de oportunidades 
e assumem mais responsabilidades sobre terceiros em comparação aos 
homens. Nesse contexto, são frequentemente compelidas a aceitar condições 
de trabalho inferiores. Além disso, o ambiente de trabalho nessas condições 
favorece a perpetuação de diversas formas de violência, incluindo insultos, 
humilhações, castigos físicos, desapropriação de propriedade, assédio e 
agressão sexual. Essa realidade contribui para que as trabalhadoras das 
maquilas sejam socialmente desvalorizadas e facilmente substituíveis, dada 
a abundância de mão de obra disponível.

A análise de Carcedo acerca da situação laboral das mulheres nas maquilas 
da América Central converge com a perspectiva de Butler sobre a distribuição 
desigual da precariedade. Para Butler (2019, p. 46), a precariedade não é apenas 
uma questão material, mas também perceptual, pois determinadas vidas não são 
consideradas socialmente valiosas ou merecedoras de proteção. Como resultado, 
os indivíduos nessas condições são mais vulneráveis à fome, ao subemprego, 



82

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

à privação de direitos legais e à violência diferenciada, evidenciando como a 
desvalorização social se articula com condições materiais adversas.

Essa análise se articula com a perspectiva de Butler (2019, p. 46), segundo 
a qual a precariedade não é apenas material, mas também perceptual, uma 
vez que determinadas vidas não são socialmente reconhecidas como valiosas 
ou merecedoras de proteção. Nessa ótica, as trabalhadoras das maquilas são 
desproporcionalmente expostas à fome, ao subemprego, à privação de direitos 
e à violência, revelando como a desvalorização social se combina com condições 
materiais adversas para intensiȎcar sua vulnerabilidade.

Lote Bravo: luto, arte precária e partilha do sensível 
A instalação Lote Bravo, de Teresa Margolles, se inscreve em um território marcado 

pela violência de gênero e pela precariedade social, ao qual a própria artista atribui 
visibilidade e memória. O trabalho atua como um monumento que materializa a 
vulnerabilidade das mulheres de Ciudad Juárez, muitas delas trabalhadoras das 
maquiladoras, cujas vidas têm sido historicamente desvalorizadas. Margolles 
transforma a ausência física em presença simbólica, convocando o luto como 
prática política e ética, em consonância com a reȏexão de Butler, que enfatiza que 
apenas vidas socialmente reconhecidas como dignas de luto são consideradas 
plenamente vivíveis. Butler argumenta que a impossibilidade de enlutamento 
sobre uma vida implica que sua perda não é lamentada e que, portanto, a vida 
não alcançou pleno reconhecimento social (Butler, 2019, p. 64; Butler, 2020, p. 54). 
Nesse sentido, reivindicar o luto, como faz Margolles, equivale a aȎrmar a existência 
dessas mulheres, desaȎando a indiferença social e institucional que contribui para 
a perpetuação de sua precariedade.

O não reconhecimento social dessas mortes e a tentativa de naturalizar ou 
banalizar a violência são aspectos centrais da análise de Rita Laura Segato. 
Segundo a antropóloga, o descaso do Estado, da mídia e das autoridades policiais, 
que frequentemente classiȎcam os homicídios como crimes passionais, violência 
doméstica ou disputas relacionadas ao tráȎco, funcionando como estratégias 
para ocultar a misoginia estrutural presente nesses crimes (Segato, 2004, p. 5). 
Dessa forma, a violência de gênero em Ciudad Juárez não é apenas episódica ou 
individual, mas sistematicamente produzida e invisibilizada por instituições que 
deveriam proteger essas vidas.

Margolles materializa essa precariedade em múltiplas dimensões: desde 
a exploração laboral e os subempregos, passando pelo assédio, ameaças e 
feminicídios, até o descaso do Estado e da mídia diante da sistematicidade da 
violência. O muro erguido pela artista atua como barreira física e simbólica, 
interrompendo a passagem do espectador e forçando o encontro direto com a 
realidade dessas mulheres. A instalação torna-se, assim, um espaço de denúncia, 
memória e resistência, em que a arte se articula à política e à ética, convocando o 



83

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

luto como instrumento de visibilização e valorização da vida feminina subjugada.
Nesse ponto, a abordagem do Ȏlósofo francês Jacques Rancière sobre a 

partilha do sensível fornece um marco teórico para compreender a dimensão 
política de Lote Bravo. Para o Ȏlósofo, a política ocorre primeiramente no campo 
do sensível: o que é visto, ouvido e considerado relevante deȎne quem participa 
do comum e quem é excluído dele (Rancière, 2009, p. 15-16). Historicamente, 
mulheres relegadas ao espaço do trabalho repetitivo e doméstico, como as 
operárias das maquiladoras, foram excluídas dessa partilha, não por ausência 
de capacidade, mas porque sua ocupação e tempo de trabalho as tornavam 
invisíveis e inaudíveis à esfera pública. Nesse sentido, a obra de Margolles 
desaȎa a distribuição desigual do sensível ao tornar visíveis corpos que a 
partilha tradicional do sensível invisibilizava, deslocando o espectador para 
uma experiência ética e política do olhar.

O pesquisador e professor Luiz Cláudio da Costa contribui para essa compreensão 
ao articular a noção de arte precária, que se caracteriza por obras que evocam 
traumas históricos e estabelecem uma relação situada entre obra e espectador. 
As imagens do terrível, segundo Costa, não se constituem como representações 
neutras, mas como Ȏguras da precariedade da vida, surgindo no espaço do olhar em 
função da presença do outro (Costa, 2021, p. 13). Em Lote Bravo, essa precariedade 
não se limita a evidenciar a vulnerabilidade das mulheres de Ciudad Juárez; ela se 
manifesta no ato de trazer o trauma à luz, compelindo o espectador a reconhecer 
e responsabilizar-se frente à condição social e política dessas vidas, que, devido ao 
descaso institucional, tendem a ser esquecidas.

A instalação de Margolles dialoga com a dimensão estética da política proposta 
por Rancière. A obra desloca a experiência do espectador dentro do espaço 
comum, interpelando-o a ocupar uma posição ativa no reconhecimento dessas 
vidas e desaȎando a partilha tradicional do sensível que separa o que é visível e 
invisível, ouvido e silenciado. Nesse sentido, Lote Bravo exempliȎca como a arte 
pode intervir na organização do sensível, questionando as formas institucionais 
de exclusão e mostrando que a política não se limita às estruturas estatais, 
mas se realiza na distribuição das visibilidades, das palavras e dos espaços de 
experiência compartilhada (Rancière, 2009, p. 26-29).

Ao articular Margolles com Butler, Segato, Costa e Rancière, torna-se 
possível compreender Lote Bravo não apenas como um memorial, mas como 
uma intervenção estética-política que problematiza a distribuição desigual da 
precariedade, denuncia a violência estrutural de gênero e evidencia o potencial 
transformador da arte contemporânea como instrumento de memória, resistência 
e redistribuição do sensível.

A precariedade em Lote Bravo não se limita, portanto, a expor a condição vulnerável 
das mulheres de Ciudad Juárez, mas reside no ato de trazer o trauma à luz, de não 
o negar, e de compelir o espectador a reconhecer essa condição, confrontando-o 



84

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

com histórias que, devido ao descaso político, tendem a ser esquecidas. Nesse 
sentido, a força da obra de Margolles encontra-se na capacidade de demandar do 
outro responsabilidade e posicionamento ético em relação à precariedade da vida, 
tornando visível o que se pretendeu ocultar (Costa, 2021, p. 13).

Conclusão
A instalação Lote Bravo, da artista mexicana Teresa Margolles, constitui-se 

como um gesto estético-político capaz de materializar a precariedade socialmente 
produzida das mulheres assassinadas em Ciudad Juárez. Ao transformar a terra 
impregnada de vestígios das vítimas em tijolos, dispostos como barreira física 
e simbólica, a artista cria um espaço de luto que desloca o espectador de sua 
posição de indiferença, compelindo-o a reconhecer a vulnerabilidade social e 
histórica dessas vidas. Nesse sentido, a obra conȎgura-se como um monumento 
à memória que denuncia a naturalização da violência de gênero, problematizando 
a distribuição desigual das condições de vida e morte.

Ao articular as reȏexões de Butler sobre precariedade, de Lugones acerca 
da colonialidade de gênero e de Rancière sobre a partilha do sensível, torna-se 
possível compreender que Lote Bravo atua na reorganização do campo perceptivo 
e sensível do público. Margolles desloca corpos historicamente invisibilizados 
para o espaço do comum, redeȎnindo o que é visível, audível e reconhecível como 
digno de luto, ao mesmo tempo em que evidencia as estruturas de exclusão que 
permeiam a experiência política cotidiana.

Dessa forma, a obra transcende a função memorial, operando como intervenção 
crítica que combina denúncia social, memória, arte e política. Ao fazê-lo, Lote 
Bravo revela o potencial transformador da arte contemporânea latino-americana, 
demonstrando que a prática artística não apenas testemunha a violência, mas 
também propicia uma experiência coletiva de responsabilidade, resistência e 
redistribuição do sensível, insurgindo contra a marginalização e a invisibilização 
histórica de vidas subalternizadas.

Referências
BANWELL, J. M. Teresa Margolles’ aesthetic of death. 2009. 274 p. PhD. 

Thesis. Department of Hispanic Studies, University of ShefȎeld, South Yorkshire, 
2009. Disponível em: https://etheses.whiterose.ac.uk/id/eprint/14529/1/515425.
pdf. Acesso em: 16 set. 2025.

BUTLER, J. Quadros de guerra: quando a vida é passível de luto?. Tradução: Sérgio 
Lamarão e Arnaldo Marques da Cunha. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 6ª ed., 2019.

BUTLER, J. Vida precária: os poderes do luto e da violência. Tradução: Andreas 
Lieber, Belo Horizonte: Autêntica (Filô), 2020.



85

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

CARCEDO, A. No olvidamos ni aceptamos: Femicidio en Centroamérica 2000-
2006. San Jose: CEFEMINA Associación Centro Feminista de Información y 
Acción, 2010. Disponível em: https://biblioteca.corteidh.or.cr/documento/59473. 
Acesso em: 18 set. 2025.

COSTA, L. C. D. A precariedade da arte e a imagem situada. In: COSTA, L. C. 
D. (org.) Vidas precárias: a experiência da arte na esfera pública. Rio de Janeiro: 
Arquivo Público, 2021, p. 7-16.

LAGARDE, M. Del femicidio al feminicidio. Desde el Jardín de Freud, n. 6, 
Bogotá, 2006, p. 216-225. Disponível em: https://repositorio.unal.edu.co/items/
b686642a-3897-49f8-addd-5b76578ff210. Acesso em: 18 set. 2025.

LUGONES, M. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, H. B. D. (org.). 
Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais, Rio de Janeiro: Bazar do 
Tempo, 2020, p. 53-95.

MODELLI, L. Feminicídio: como uma cidade mexicana ajudou a batizar a violência 
contra as mulheres. BBC Brasil. São Paulo, 12 dez. 2016. Disponível em: https://
www.bbc.com/portuguese/internacional-38183545. Acesso em: 18 set. 2025.

QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, Consejo 
Latinoamericano de Ciencias Sociales, 2005. p. 117–142. Disponível em: http://
bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/sur-sur/20100624103322/12_Quijano.pdf. 
Acesso em: 28 set. 2025.

ROCHA, S. Práticas artísticas contra o esquecimento dos conȏitos 
cotidianos na América Latina: Berna Reale, Teresa Magolles e Oscar Muñoz. 
Cadernos de Arte e Antropologia, v. 5, n. 2, 2017, p. 19-30. DOI: https://doi.
org/10.4000/cadernosaa.1262. Disponível em: https://journals.openedition.org/
cadernosaa/1262. Acesso em: 18 set. 2025.

RODRÍGUEZ, T. Las hijas de Juárez: un auténtico relato de asesinatos en serie 
al sur de la frontera. Nova York: Atria Books, 2007.

SEGATO, R. L. Territorio, soberanía y crímenes de segundo estado: la escritura 
en el cuerpo de las mujeres asesinadas en Ciudad Juárez. Serie Antropológica 
362. Brasilia: Universidad de Brasília, 2004. Disponível em: http://www.dan2.
unb.br/images/doc/Serie362empdf.pdf. Acesso em: 23 set. 2025.



86

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Sheila Cabo Geraldo
Pesquisadora em História e Teoria da Arte, professora aposentada de Arte 

Moderna e Contemporânea do Departamento de Teoria e História da Arte do 
Instituto de Artes da UERJ, atuando como pesquisadora no Programa de Pós-
graduação em Artes (PPGArtes) da UERJ. Possui graduação em Desenho e Plástica 
(Licenciatura) pela Universidade Federal do Rio de Janeiro (1977) e mestrado em 
História Social da Cultura pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro 
(1994), doutorado em História pela Universidade Federal Fluminense (2001) 
e realizou pós-doutorado na Universidade Complutense de Madri (2008), com 
bolsa CAPES, e na Unicamp, no Instituto de Estudos da Linguagem (2016-2017).

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9708930883837098
ID ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8469-713X

Karenn Amorim
Graduada em Artes Plásticas (UFES, 2016) e mestre em Artes (PPGA-UFES, 

2019, bolsa CAPES). Atualmente doutoranda em Artes no PPGArtes-UERJ.
Lattes: http://lattes.cnpq.br/1340108107048641
ID ORCID: https://orcid.org/0009-0005-6537-3187


