
208

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

(Re)criando rituais: considerações 
sobre arte, judaísmo e feminismo1 

(Re)criating rituals: considerations on art, judaism and 
feminism2

Viviane Gueller (PPGAV-UFRGS)

Resumo: Este artigo investiga aspectos poéticos e políticos relacionados ao 
tema da maternidade, situações que se produzem ao inventar-se mãe e cuidadora 
a partir da instauração de um trabalho artístico. O texto aborda a concepção e 
desenvolvimento de uma intervenção artística inédita de reinvenção do minian; 
ritual judaico marcado pelo protagonismo masculino, refere-se ao quórum mínimo 
de dez homens judeus adultos necessários para uma oração pública. A proposta 
é compor um minian exclusivamente de mulheres, reinventando e atualizando 
tradições, e com isso, buscando encontrar nelas sentidos atrelados a questões 
contemporâneas. Para ancorar estas abordagens, são tecidas relações com o 
feminismo judaico no trabalho da artista visual Mierle Ukeles e das salonnières 
judias alemãs e austríacas, além de noções propostas pelas autoras Natalie 
Wichmann e Charlotte Burns.
Palavras-chave: cotidiano; ritual; maternidade; cuidado; arte contemporânea.

1 Escrevo esse texto em um momento que se caracteriza por um acirrado conȏito entre o Estado de 
Israel e o povo palestino em Gaza. Penso ser esta mais uma situação na qual se renovam perguntas 
que são milenares, sejam elas feitas no exílio, nos guetos, nos campos de concentração ou após 
a existência do Estado de Israel com todos os paradoxos que envolveram sua criação. O que é ser 
uma judia hoje? O que é ser uma mulher, mãe, judia, etc. hoje, e não estar de acordo com a violência 
da guerra, mas pela solução de paz, pelo estabelecimento de dois estados? São perguntas que 
reaparecem, presentes em cada geração, e vão adquirindo diferentes características a depender 
do contexto em que são feitas, recuperando o gesto de reȏetir, de pensar. De se perguntar quais 
perguntas fazer, como ensina a tradição judaica do Talmude. 
2 I write this text at a moment marked by an intense conȏict between the State of Israel and 
the Palestinian people in Gaza. I see this as yet another situation in which age-old questions are 
renewed—questions that have been asked in exile, in ghettos, in concentration camps, or after the 
establishment of the State of Israel, with all the paradoxes surrounding its creation. What does it 
mean to be a Jewish woman today? What does it mean to be a woman, a mother, a Jew, etc. today—
and to stand not with the violence of war, but with the pursuit of peace, with the establishment 
of two states? These are questions that resurface in every generation, taking on different forms 
depending on the context in which they are asked, reclaiming the gesture of reȏection, of thought. Of 
asking what questions are worth asking, as taught by the Jewish Talmudic tradition. 



209

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Abstract: This article investigates poetic and political aspects related to the 
theme of motherhood—situations that arise from inventing oneself as a mother 
and caregiver through the establishment of an artistic practice. The text discusses 
the conception and development of an unprecedented artistic intervention that 
reimagines the minyan—a Jewish ritual traditionally marked by male protagonism, 
referring to the minimum quorum of ten adult Jewish men required for public prayer. 
The proposal is to form a minyan composed exclusively of women, reinventing and 
updating traditions, thereby seeking to Ȏnd within them meanings connected to 
contemporary issues. To ground these approaches, connections are drawn with 
Jewish feminism through the work of visual artist Mierle Ukeles and the German 
and Austrian Jewish salonnières, as well as through concepts proposed by authors 
Natalie Wichmann and Charlotte Burns. 
Keywords: everyday life; ritual; motherhood; care; contemporary art.

DOI: http://doi.org/10.47456/rf.rf.2133.50780



210

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Introdução
Nos últimos anos, venho pesquisando aspectos poéticos e políticos relacionados 

à maternidade – situações que se produzem ao inventar-se mãe e cuidadora. Este 
artigo aborda a concepção e desenvolvimento de uma intervenção artística inédita de 
reinvenção do minian, uma Comuna Mater a ser montada com a coleta e elaboração 
poética de depoimentos de no mínimo dez mulheres-mães - de diferentes faixas 
etárias, realidades socioeconômicas, étnico-raciais e de gênero sob o viés da 
interseccionalidade3. No judaísmo, minian é um ritual marcado pelo protagonismo 
masculino, refere-se ao quórum mínimo de dez homens judeus adultos necessários 
para uma oração pública. A proposta é compor um minian exclusivamente de 
mulheres, reinventando e atualizando tradições, e com isso, buscando encontrar 
nelas sentidos atrelados a questões contemporâneas. Uma Comuna Mater como 
lugar de escuta ancestral judaica, mas também indígena, pagão.

Este trabalho é resultado de uma imersão no universo doméstico e acadêmico, 
enquanto escrevia minha tese durante o isolamento imposto pela Covid-19 
(2020-2021), e após um diagnóstico de câncer de mama, recebido em 2022, 
quando precisei me dedicar a um tratamento longo e desaȎador rumo à cura. As 
dimensões plurais da vida estratiȎcadas ideologicamente passaram a perder suas 
fronteiras – a maternidade, os cuidados de si para cuidar do outro, os cuidados 
com a casa e a saúde, com o trabalho de mulher-mãe-artista-doméstica-
pesquisadora-etc, revelaram-se como frágeis tramas que tecem o mesmo solo 
cotidiano, onde todos os planos da vida se desdobram simultaneamente. Passei a 
ter diȎculdade em separar o tempo de maternar e de trabalhar que normalmente 
tendemos a segmentar entre as esferas da vida privada e pública, mas que em 
sua realidade vivida integram o mesmo cotidiano, a rigidez dessa segmentação 
se revelou porosa e ativada por uma continuidade. Ao supor um aspecto poético 
e político na maternidade, nas situações que se produzem ao inventar-se mãe e 
cuidadora, passei a conversar com algumas mães, buscando estabelecer redes 
de interseccionalidade.

A tradição judaica ressalta a força do coletivo, a importância de se rezar em minian, 
pois somente assim há a garantia de que as preces serão recebidas – quando as 
pessoas se reúnem, a espiritualidade se multiplicaria. Tomando esse entendimento 
milenar do judaísmo, minha proposta é compor esta intervenção com no mínimo 
dez mães. Por ser judia, me interesso por vários aspectos da minha ancestralidade, 
os símbolos, os rituais, as práticas. Se para que ocorram cerimônias como a 

3 Termo nascido no movimento feminista antirracista, em artigo de 1989, de Kimberlé Crenshaw, 
denunciando a sobreposição de formas de opressão, interseccionalidade é um conceito que descreve 
como fatores sociais, como raça, gênero, classe, cultura, religião, etnia, deȎciência, idade e orientação 
sexual se cruzam e se sobrepõem. Essa interação inȏuencia a identidade de uma pessoa e a forma 
como ela se relaciona com a sociedade e acessa direitos. A interseccionalidade demonstra que as 
discriminações são inter-relacionadas e, quando se cruzam, criam um sistema de opressão mais 
complexo (Akotirene, 2019).



211

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

circuncisão, o bar-mitzvah, o shabat, entre outros, é imprescindível um quórum de 
10 homens judeus adultos, a maternidade me parece ser uma situação propícia à 
presença de um minian de mulheres - para que suas falas sobre cuidados de si, 
dos Ȏlhos, da casa, do planeta, da proȎssão e de diferentes trabalhos cotidianos 
simultâneos também ressoem em uma oração coletiva.

Sala aberta
Após o nascimento de Stela, meu primeiro contato com outras mães ocorreu 

em Lisboa, onde passamos um período de seis meses durante o desenvolvimento 
de meu doutorado sanduíche.4 Ela não havia completado seis meses de idade 
quando saímos do Brasil, e as diȎculdades não foram poucas para conciliar 
trabalho acadêmico com trabalho materno e o puerpério que se estendia.

Nos meses Ȏnais de nossa estadia em Portugal, conhecemos a Sala Aberta, 
um projeto educativo de integração social de crianças entre zero e quatro anos 
que não frequentam instituições para a infância. Trata-se de um projeto de 
playgroups gratuitos que investem no acolhimento e cuidado das famílias com 
Ȏlhos na primeira infância. Em cada sessão, as crianças, acompanhadas dos seus 
cuidadores participam num grupo (com no máximo de 10 crianças e respectivo 
cuidador) e partilham experiências, dúvidas e saberes, assim como são exploradas 
atividades e metodologias pedagógicas. 

Na Sala Aberta, vislumbrávamos a importância da conexão com a natureza 
ao promover a exploração como forma de autoconhecimento, autonomia e 
prazer. Durante as sessões, conversávamos, ríamos e chorávamos com nossas 
angústias, medos e alegrias. Quando retornamos ao Brasil, senti muita falta dos 
encontros e das partilhas. Este foi o primeiro projeto de viés mater-comunitário 
que tive contato e talvez a grande inspiração para o que viria. No início do período 
da pandemia, foram as conversas remotas e trocas com o grupo da Sala Aberta 
que me auxiliaram a propiciar um ambiente lúdico domiciliar para a minha Ȏlha.

Trabalho reprodutivo
Segundo a curadora e escritora Natalie Wichmann (2021), a maternidade e 

tudo o que ela acarreta - desde engravidar até dar à luz a criar Ȏlhos - tem sido 
um tema tabu durante a maior parte da história da arte. Para a artista Hannah 
Cooke, entrevistada por Wichmann, a maternidade ainda não se equipara a 
outros grandes temas das artes.

A perspectiva masculina sobre temas existenciais como vida, morte, 
tristeza, amor e esperança tem sido admirada e celebrada no mundo da 

4 Meu doutorado em Poéticas Visuais foi desenvolvido no Programa de Pós-Graduação em Artes 
Visuais da Universidade Federal do Rio Grande do Sul, de 2016 a 2021, com período sanduíche 
na Universidade de Lisboa/Portugal. A tese está disponível em: https://www.lume.ufrgs.br/
handle/10183/230139.



212

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Figura 1. Registros 

das manhãs na 

Sala Aberta em 

Lisboa (Portugal). 

Fonte: Arquivo 

pessoal, 2019.



213

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

arte. Todas essas experiências fazem parte do nascimento e da criação de 
um Ȏlho, bem como uma parte existencial da nossa sociedade. Por que a 
perspectiva feminina sobre este mundo não é tão importante e aceita?” 
(Cooke, 2021, s.p.).

Em uma entrevista a Charlotte Burns, a jornalista norte-americana Jori Finkel, 
que realizou o documentário Artist and mother (2018)5, também aȎrmou considerar 
a maternidade um dos últimos grandes tabus no mundo da arte contemporânea. 
“Onde está a maternidade nos livros didáticos? Onde está a maternidade nas 
exposições de museus? Como seria uma história da maternidade na arte?” (Burns, 
2020, s.p.).

Embora a maternidade seja indispensável à sociedade, e exija muito física, mental 
e emocionalmente de quem o pratica, não é um trabalho remunerado. “O trabalho 
de cuidado produz o trabalho que o sistema chama de ‘produtivo’, mas que é ele 
próprio considerado ‘improdutivo’ (Fraser, 2022, p. 67). A autora Nancy Fraser pontua 
que desde a era industrial as sociedades capitalistas vêm associando o trabalho 
de reprodução social às mulheres separado do trabalho de produção econômica, 
relativo aos homens – gerando uma crise de cuidados na contemporaneidade. No 
Brasil, grande parte das casas é de responsabilidade das mulheres, elas são as 
gestoras e cuidadoras, e muitas vezes a única referência da família6. 

Em A Condição Humana, Hannah Arendt (1906-1975) retorna à polis grega para 
buscar as origens da estratiȎcação social, fomentada por processos de distinção, 
que resultam em posição privilegiada para quem tem acesso ao conhecimento e 
pode se dedicar às atividades intelectuais, que ela nomeia como trabalho. Isto 
levaria também à depreciação e consequente achatamento social daqueles que 
usam o corpo como ferramenta para prover sua subsistência, atividade que ela 
situa no domínio do labor (Arendt, 2007).

Este princípio da não distinção, produzido pela aproximação entre labor, como 
atividade corporal, e trabalho, como atividade intelectual, deu-se no trabalho 
Arte de Manutenção (1969), da artista visual estadunidense Mierle Ukeles. Ela 
se dá conta, ao ganhar bebê e interromper a vida para mergulhar no universo 
de mãe recente, o quanto o trabalho laboral que passa a consumir sua rotina – 
dar à luz, cuidar, limpar a casa, ordenar, amamentar, banhar, cuidar-se – parecia 

5 Disponível em: https://www.mothermag.com/artist-and-mother/. Acesso em nov. 2024.
6 Em 2022, das 72.522.372 unidades domésticas do Brasil, 49,1% tinham responsáveis do sexo 
feminino. A proporção representa uma mudança importante em relação ao Censo de 2010, quando 
o percentual de homens responsáveis (61,3%) era substancialmente maior do que o percentual 
de mulheres (38,7%). Por unidade doméstica entende-se o conjunto de pessoas que vivem em um 
domicílio particular. As informações são do Censo DemográȎco 2022: Composição domiciliar e óbitos 
informados: Resultados do universo. Disponível em: https://agenciagov.ebc.com.br/noticias/202410/
censo-2022-em-12-anos-proporcao-de-mulheres-responsaveis-por-domicilios-avanca-e-se-
equipara-a-de-homens. Acesso em nov.2024.



214

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Figura 2. (a) Foto: Robin Holland e (b) Foto: Vincent Russo - Mierle Laderman Ukeles Courtesy the artist and 

Ronald Feldman Gallery, New York. Fonte: Disponível em: https://directory.weadartists.org/touch-sanitation. 

Acesso em: 17 abr. 2025.



215

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Figura 3. Mierle 

Laderman Ukeles, 

Mikva Dreams, 

Franklin Furnace, 

New York City, 11 

de janeiro de 1977. 

Fonte: Disponível 

em: https://

journalpanorama.

org/article/mikva-

dreams/. Acesso 

em: 17 abr. 2025. 



216

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

colocá-la a milhares de quilômetros do estatuto que ela ocupava há pouco tempo 
como artista perante o grupo social de seu convívio. A partir dessa percepção, 
ela passa a considerar e a nomear todo o trabalho da rotina, ou seja, o conjunto 
de atividades domésticas e de cuidados com o bebê, como Arte de Manutenção, 
declarando-o como sua nova produção autoral. Pouco mais tarde, ao ser 
convidada a participar de uma exposição em Nova York, Ukeles decide trabalhar 
na manutenção do museu que abrigaria a mostra, limpando, tirando pó, varrendo 
e recebendo o público como visitas chegando em sua casa.

Um dia, nessa exposição, enquanto lavava os degraus de acesso ao museu, 
ela olha para a rua e vê alguns garis varrendo a calçada. A partir da revelação 
daqueles corpos que laboram a céu aberto na manutenção da cidade, mas que 
normalmente não são percebidos pelos passantes, Ukeles estabelece uma 
parceria com o departamento responsável pela limpeza urbana de Nova York, 
mergulhando por 40 anos em um trabalho colaborativo com estas pessoas que, 
de forma invisível e desprestigiada, mantêm a cidade.

Feminismo judaico
Se a artista visual Mierle Ukeles Ȏcou conhecida por suas performances, 

incluindo Touch Sanitation (1979–80), na qual ela apertou as mãos e agradeceu 
a cada trabalhador de saneamento da cidade de Nova York pelo seu trabalho, o 
judaísmo somente começou a receber mais visibilidade em sua obra recentemente. 
O crítico de arte do New York Times, Holland Cotter, ao escrever em 2016 
sobre a exposição retrospectiva da artista no Queens Museum, em Nova York, 
comentou sobre o contexto judaico de seu trabalho. E o ensaio principal do 
livro que acompanhou a exposição, escrito pela curadora Patricia Phillips, trazia 
aspectos judaicos de sua Arte de Manutenção, que não haviam sido discutidos 
anteriormente (Sperber, 2019, s.p.).

Quando Mierle Ukeles apresentou Mikva Dreams na Franklin Furnace Gallery, 
em Nova York, em 1977, foi a primeira vez que a imersão de uma mulher judia no 
mikvah foi apresentada publicamente. No judaísmo ortodoxo, o mikvah7 serve 
para alcançar a pureza ritual após o período menstrual, durante a qual um casal 
é proibido de ter contato físico. Este ritual também serve como parte do processo 
de conversão, que une uma pessoa ao povo judeu. Os debates feministas 
dominantes nos Estados Unidos durante a década de 1970 vinculavam a lei 
judaica referente à menstruação à visão patriarcal de que o sangue menstrual é 
impuro, o que levou as feministas a criticarem as leis judaicas de pureza.

Porém, Ukeles o entendia como uma continuação da religião matriarcal 
ancestral, e estava interessada em resgatar práticas de imersão como rituais de 

7 Construída como uma pequena piscina, o mikvah é constituído por qualquer coleta natural de 
água corrente: lago, rio ou mar. Em áreas urbanas, utiliza-se água da chuva coletada pela força da 
gravidade através de um duto e misturada com água da torneira (Sperber, 2019, s.p.). 



217

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

empoderamento feminino. Sentada na galeria, ela leu em voz alta um texto que 
havia escrito, enquanto se cobria com um lençol branco. Em sua performance, 
Ukeles descreveu a imersão no mikvah como um ato de renascimento e um 
retorno ao Jardim do Éden, exaltando-o como um ritual feminino de conexão 
interior (Sperber, 2019, s.p.).

Salonnières judias
Dois séculos antes, a partir de 1780, mulheres judias lideravam a cultura dos 

salões, que ocorriam em Berlim e Viena, quando o espaço doméstico passou a 
ser local de encontro para um ritual de conversação ao mesmo tempo estético 
e social, artístico e político, em um período que Ȏnalmente parecia não mais ser 
necessário errar. Os judeus começavam a assimilar e integrar a cultura local, 
alemão era a língua materna, mal sabiam hebraico - porém as mulheres eram (e 
seguiram sendo) amplamente excluídas da vida pública. 

Para Elke Krasny, em busca de um novo papel na vida fora das estruturas 
patriarcais, esses salões reuniram resistências feministas que se opunham às 
noções estabelecidas de papéis normativos de gênero e religião, possibilitando 
uma emancipação feminina. “A anȎtriã, que recebia convidados em sua casa e 
possibilitava que eles dialogassem uns com os outros, é aqui compreendida como 
uma curadora de conversas. [...] Ao reunir diversos sujeitos dialogando, o salão 
encorajava o expressar e o escutar mais que o exibir e o ver” (Krasny, 2019, p. 426).

Figura 4. Exposição The place to be. Salons als Orte der Emanzipation. Museu Judaico de Viena, 2018. Fonte: 

Disponível em: https://www.vienna.at/neue-ausstellung-im-juedischen-museum-wien-rueckt-prominente-

salons-in-den-fokus/5803673. Acesso em: 12 mar. 2025.



218

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Em seu livro Jewish Women and their salons: the power of conversation, as 
autoras Emily D. Bilski e Emily Braun partem da reȏexão de que atualmente, 
quando a cultura oral está desvalorizada em favor de uma cultura de imagens, 
é difícil imaginar as antigas habilidades da réplica e do poder da conversa — 
a capacidade de divulgar e arbitrar, de moldar consensos, de unir em diálogo 
aqueles que normalmente não se encontrariam, quando a opinião evoluía por 
meio de vozes coletivas. “Como resultado, a tradição de sociabilidade igualitária 
do salão dobrou de importância para as mulheres judias, que tinham de superar 
não apenas suas diferenças de gênero, mas também religiosas e étnicas” (Bilski; 
Braun, 2005, p. 2).

Para as autoras, as razões para o fenômeno dos salões são muitas. Privadas da 
oportunidade de estudar a lei judaica, as Ȏlhas judias eram educadas em casa, e 

Figura 5. Casa da 

salonnière Berta 

Zuckerkandl-Szeps 

(1864-1945). 

Reprodução 

da obra White 

Interior (1905) de 

Carl Moll. Fonte: 

Disponível em: 

https://www.

barnebys.fr/blog/

double-record-

pour-un-tableau-

de-carl-moll. 

Acesso em: 12 

mar. 2025. 



219

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

não em escolas de conventos inferiores, como as cristãs, aprendendo música e 
línguas estrangeiras. “Além da educação doméstica superior, a tradição talmúdica 
de interpretação hermenêutica — o valor da vida intelectual — permeava o 
lar e inȏuenciava a propensão da mulher judia ao diálogo e ao debate” (Bilski; 
Braun, 2005, p. 16). As autoras observam também a antiga função dos judeus 
como intermediários Ȏnanceiros (uma das poucas proȎssões disponíveis para 
eles à época) e a força de sobreviver por meio da inteligência, negociação e 
improvisação. “Para uma nação bíblica ´vagando no exílió  e considerada śem 
raíześ  pelos países anȎtriões, o salão garantia um domicílio seguro e um senso 
de pertencimento — um lar próprio” (Bilski; Braun, 2005, p. 16).

Considerações Ȏnais
Pesquisar sobre essas salonnières, minhas ancestrais, me possibilita transitar 

os tempos, entrar em contato com uma situação na qual as famílias mistas e a 
interseccionalidade eram também características da diáspora. EspeciȎcamente 
empreendida por mulheres interessadas em uma sociedade na qual as pessoas eram 
respeitadas por suas qualidades e singularidades, e não apenas por suas origens.

Penso que a construção desta Comuna Mater se coloca como uma atualização da 
cultura da salonnière, uma curadoria de conversas no contexto contemporâneo a 
partir da minha identidade cultural judaica, assim como na obra de Mierle Ukeles. 
Mesmo considerando as diferenças entre nossos dias e a época de ocorrência 
de seu trabalho, momento de emergência de várias questões já incorporadas 
pelo campo da arte, além das diferenças entre nossas práticas em si, acredito 
que a ideia de uma arte de manutenção ainda é potente e atual. Sua abordagem 
ritualística do mikvah, assim como a que busco ao reinventar o minian, se propõem 
a um trabalho interseccional de manutenção da vida, em um contato poroso com 
questões judaicas, feministas e artísticas contemporâneas. 

Referências
ARENDT, Hannah. A condição humana. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2007.

BILSKI, Emily D.; BRAUN, Emily. Jewish Women and Their Salons: The 
Power of Conversation. New York and New Haven: Yale University Press, 2005.

BURNS, Charlotte. Transcript #74 On the Ground in L.A. In other words, 
Sotheby’s. 2020. Disponível em: https://www.sothebys.com/en/articles/
transcript-74-on-the-ground-in-l-a. Acesso em 12 dez. 2024.

FRASER, Nancy. Capitalismo canibal. São Paulo: Autonomia literária, 2022.



220

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

GARCIA, Carolina Gallo. Mierle Ukeles entre a arte e o trabalho de manutenção. 

Disponível em: https://www.e-publicacoes.uerj.br/index.php/intersecoes/article/
view/62488. Acesso em 25 nov.2022. Acesso em: 8 dez. 2025.

GUELLER, Viviane. Imagem-Experiência: uma ação poética entre brechas da 
vida cotidiana. (Doutorado em Artes Visuais) - Programa de Pós-Graduação em 
Artes Visuais, Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2021.

KRASNY, Elke. Reunindo feministas resistentes: curadoria de salões e de jantares. 
In: PEDROSA, Adriano, CARNEIRO, Amanda, MESQUITA, André (Orgs). História 

das mulheres, histórias feministas: antologia. São Paulo: MASP, 2019.

SOMMER, Michelle Farias. Mãelhação: mulheres-artistas-mães-acadêmicas-etc. 
e o sistema das artes. Arte & Ensaios, vol. 28, n. 44, jul.-dez. 2022. Disponível em: 
https://revistas.ufrj.br/index.php/ae/article/view/56431. Acesso em 02 out. 2024.

SPERBER, David. Mikva Dreams: Judaism, Feminism, and Maintenance in the Art 
of Mierle Laderman Ukeles. Panorama: Journal of the Association of Historians of 

American Art 5, no. 2 (Fall 2019), https://doi.org/10.24926/24716839.1958. Disponível 
em: https://journalpanorama.org/article/mikva-dreams/ Acesso em: 14 abr. 2025.

WICHMANN, Natalie. Motherhood and art. Where is the solidarity? Schirnmag, 
2021. Disponível em: https://www.schirn.de/en/magazine/interviews/2021_
interview/motherhood_and_art_where_is_the_solidarity/. Acesso em: 20 out. 2022.

Viviane Gueller
É artista visual, jornalista e mãe da Stela. Doutora em Artes Visuais pelo PPGAV/

Ufrgs com período sanduíche na Universidade de Lisboa/Portugal. Mestre em 
Artes Visuais na mesma instituição. Foi premiada pelo Programa Rede Nacional 
Funarte Artes Visuais 11ª edição (2015). Em 2012, participou da Mobile Radio da 
30ª Bienal de São Paulo.

E-mail: vigueller@gmail.com
Lattes: http://lattes.cnpq.br/6078151711974524
ID ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6878-4225


