
28

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

O comum: “imediato-universal”?

Le commun : « immédiat-universel » ?

Stéphane Huchet

(UFMG)

Resumo: Por “comum”, costuma-se remeter a um tipo de arte distanciando 
os artistas e o público das molduras eruditas que caracterizam a arte em sua 
história. Retomando aqui alguns parcos pontos de um ensaio publicado pelo 
autor deste artigo em 2023 e esboçando uma reȏexão sobre os paradoxos 
do conceito, defendo a tese de um “comum” cujo ideal, sociologicamente 
fundamentado na ideia de proximidade com a vida cotidiana, veicula ainda uma 
visada universalizante. O conceito bem antigo de sensus communis em Kant 
permite sustentar essa tese, já que todo “comum”, dentro da lógica estética 
da experiência, cria quase explicitamente uma relação integrativa com a ideia 
de comunidade. Seja ele micro, seja ele macro, o “comum” precisa ser pensado 
além da sociologia para aȎrmar seu pleno pertencimento ao jogo estético 
como mecanismo potencialmente uniȎcador das sensibilidades. Uma categoria 
pretensamente inédita recicla antigas motivações.
Palavras-chave: comum; universal; sensus communis; comunidade; cotidiano.

Resumé: Par «commun», on renvoit à un type d’art qui place les artistes et le public 
à distance des cadres érudits qui caractérisent l’art dans son histoire. Reprenant 
ici quelques points d’un essai publié par l’auteur de cet article et esquissant une 
réȏexion sur les paradoxes du concept, je soutiens la thèse d’un «commun» dont 
l’idéal, sociologiquement fondé sur l’idée de proximité de la vie quotidienne, véhicule 
encore une visée universalisante. Le concept ancien de sensus communis chez Kant 
permet de soutenir cette thèse, puisque tout « commun », à l’intérieur de la logique 
esthétique de l’expérience, crée presque explicitement un rapport d’intégration avec 
l’idée de communauté. Qu’il soit micro ou qu’il soit macro, le «commun» a besoin 
d’être pensé au-delà de la sociologie pour afȎrmer sa pleine appartenance au jeu 
esthétique comme mécanisme potentiellement uniȎcateur des sensibilités. Une 
catégorie prétendûment inédite recycle des motivations anciennes.
Mots-clé commun; universel; sensus communis; communaute; quotidien.

DOI: http://doi.org/10.47456/rf.rf.2133.51430



29

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

O “comum” se tornou um lugar-comum na arte e na crítica de arte recentes. Seria 
interessante que um historiador consagrasse um estudo atento ao surgimento 
dessa categoria no discurso artístico. Por exemplo, em outro contexto histórico, 
no Ȏm do século XVIII, Kant já introduziu na ȎlosoȎa estética a categoria de sensus 
communis, cuja importância aparecerá mais no Ȏm deste artigo. Existiria um senso 
comum na arte, na experiência da arte? Reelaborado nas circunstâncias atuais, 
essa pergunta poderia também ser estendida naquela que diz: que sociedade o 
artista gostaria de criar; com que sociedade ele deseja comunicar, e comunicar o 
quê? É a problemática que atravessa um ensaio que publiquei (Huchet, 2023) e 
que esse artigo retoma e prolonga, selecionando-lhe alguns brevíssimos reȏexos.

Sem fazer uso da palavra, a arte moderna teve sua própria ideia do “comum”, 
bem genérica. As vanguardas idealizaram uma categoria diferente, a de 
“Homem Novo”, notadamente no movimento construtivista russo ou no 
surrealismo, mas esse slogan motivava também os movimentos políticos 
totalitários, com mecanismos obviamente outros (o comunismo, o nacional-
socialismo). Mesmo que as mudanças radicais fossem pensadas para 
serem realizadas em sociedades particulares – o comunismo pretendendo, 
contudo, internacionalizar a revolução -, a utopia de uma mudança radical 
da vida veiculava um ideal quase metafísico de redefinição e regeneração da 
humanidade. Tinha, inclusive, um carácter universalizante. Por exemplo, uma 
figura marcante da história moderna como Le Corbusier, arquiteto e pintor 
autoproclamado “purista”, a promover um ideal artístico universalizante, 
defendia nos anos 1920 a ideia de que o artista deveria usar um “teclado 
de sensações” suscetível de disparar em toda a humanidade sensações 
análogas, independentemente dos contextos culturais. O desafio consistia 
em manejar, na imagem pintada, uma gama de recursos plástico-visuais 
cujo agenciamento pudesse determinar uma experiência estética comum 
a todos. Um universo de sensações e percepções comuns à humanidade... 
Nos mesmos anos, Piet Mondrian destinava seus quadros neoplasticistas 
a um público também genérico. Ele acreditava numa possível mudança da 
percepção mediante as coordenadas geométricas e cromáticas pintadas em 
suas telas, a visão neoplasticista criando as condições de uma consciência 
nova. Seus famosos colegas “abstratos” (Kandinsky, Klee, Malevitch) 
atribuíam também um carácter genérico às suas próprias pinturas, sem 
pensar num perfil específico de destinatário. Os mestres do abstracionismo 
dialogavam com a filosofia, as consequências sociais de suas obras sendo 
sobredeterminadas por uma metafísica que transbordava de todos seus 
textos. A dimensão social, diluída como filigrana apenas implícita em seus 
textos, não gerava um discurso militante (à diferença do produtivismo 
de um Rodchenko, por exemplo). O engajamento para a mudança da vida 
(da percepção, da consciência, da experiência estética) passava por uma 



30

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

argumentação metafísica e sua dimensão política, subjacente, não gerava 
uma “mensagem” mediada por uma imaginária panfletária, mas uma 
invenção radicalmente nova dentro da linguagem visual. As vanguardas 
artísticas dos anos 1915-25 veiculavam ainda um potente idealismo teórico. 
Se a palavra “comum” tivesse surgido no espírito dos primeiros mestres 
abstratos, teria sido o que a estética kantiana pensou bem antes como 
sensus communis. Mesmo sem um diálogo literal com a estética de Kant, 
as reverberações são evidentes: como argumento mais adiante, é bom não 
nos esquecermos do communis kantiano, que indica alguma comunidade 
possível no horizonte da experiência estética. Como lembra Jean-François 
Lyotard, um dos filósofos que renovou a leitura da estética kantiana, o 
sensus communis postula que alguma “Ideia de comunidade” pode surgir 
de dentro da experiência estética. 

O que parece caracterizar hoje o “comum” artístico mantem uma relação 
escondida com a ideia de “universal”! Quando um sentimento estético revela 
algo que nos é comum e que nos une; quando afirmamos que a arte é capaz 
de despertar em todos nós uma experiência ética, nos deparamos com a 
conexão que o “comum” pode estabelecer com certos mecanismos que a 
filosofia clássica considerava como “universais”. Afirmar isso é provocativo 
porque, na arte e na crítica de arte, um uso mais imediato da categoria de 
“comum” tende a negar qualquer dimensão universalizante. É um problema 
que não resolveremos aqui, mas que me parece importante porque, na 
discursividade artística recente, o “comum” vem desbancar o “universal”. 
É importante ressaltar essa quebra conceitual, já que, nos primórdios 
da estética moderna, o “senso comum” fazia a sensibilidade estética se 
alimentar de e alimentar um ideal universal.

Na arte, o atual conceito de “comum” aparenta ter adquirido força 
quando a categoria que inspirava a filosofia e a política do Iluminismo, a de 
“universal”, se tornou objeto de um desmantelamento epistemológico. O 
“comum” ataca um “universal” transformado em objeto de um esvaziamento 
crítico. O que se purga é sua substância histórica, porque o pretenso 
universalismo esconderia, dentro do cenário histórico, o que chegou a ser 
chamado de “epistemicídio”. Eles foram, obviamente, múltiplos, ligados a 
uma longuíssima história de carácter geopolítico. Insisto: o “comum”, no 
discurso da arte e da crítica, conhece uma fortuna exponencial na hora da 
derrota do universalismo teórico, sendo este último considerado como o 
avesso da arrogância dos até então vencedores da história. Mas será que 
esse “comum” não veicularia ainda algo de seu antónimo? Com efeito, 
para sugerirmos que o “comum” pode ser um substituto politicamente 
correto do conceito de “universal”, tornado caduco, vale lembrar que a 
raiz da palavra é ambivalente. De que “comum” estaríamos a falar, agora 



31

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

que o carácter universal que subjazia a ideia iluminista de comunidade 
estética, sensível, foi questionado?1

A palavra é polissêmica, mas ela aparenta ser hoje a identiȎcação de um 
fragmento social. O “comum” é frequentemente o “comum” de uma “comunidade” 
(auto-)declarada, que reivindica sua legitimidade numa lógica de estrito 
pertencimento a costumes e escolhas existenciais, comportamentais, morais, 
sexuais. Ele é a expressão categorial, crítica e social, com frequente sotaque de 
militância identitária, de um fragmento dentre outros fragmentos da sociedade. 
O sentimento de (pertencimento à uma) comunidade gera estreitamento de 
laços, união orgânica em torno de valores compartilhados naquela comunidade. 
Inclusive, num momento histórico em que todo grupo ideológico se radicaliza 
na hostilidade para com outro grupo, observamos a tendência a cercear o 
direito de expressão do outro. Como? Já que uma comunidade se deȎne face 
a outra, para não dizer contra, apoiada que é contra a diferença para aȎrmar a 
sua própria e fazer dela uma prioridade criteriológica, uma comunidade X pode 
ceder à tentação autoritária de cercear o direito de outra comunidade ou grupo 
sociocultural Y falar no seu lugar ou pretender compreender ou compartilhar 
sua experiência. Essas proibições - discorrer sobre uma experiência minha que 
os outros não seriam autorizados a formular - postulam a impossibilidade que 
algumas determinações antropológicas de carácter geral possam ser comuns 
aos membros de duas comunidades diferentes. Vivemos numa época em que os 
ostracismos - essa antiga tática da Grécia para expulsar um membro indesejável 
da comunidade cívica -, se alastrando cotidianamente e de maneira covarde no 
anonimato de julgamentos ferozes espalhados nas redes sociais contra qualquer 

1 O conceito de comunidade interessa a ȎlosoȎa contemporânea. Maurice Blanchot, em La 
communauté inavouable (1984), que se abre com a proposição de pensar a partir do que Jean-Luc 
Nancy escreveu num artigo anterior sobre “La communauté désoeuvrée”, tema do livro epônimo 
(1986; 2016) ou ainda, Giorgio Agamben, em La comunità che viene (1990). A propósito de maio-
68, Blanchot fala de uma experiência única do estar-juntos, “‘comum presença’ (René Char), a 
ignorar seus limites, política pela [...] consciência de ser, tal qual, o imediato-universal [negrito meu], 
com o impossível como único desaȎo [...] Presença do ‘povo’ na sua potência sem limites [...] (p. 
53-55). Nancy dialoga com a antropologia ȎlosóȎca de Georges Bataille, dando à experiência da 
morte o poder de revelar a comunidade. Para Nancy, “o motivo da revelação, pela morte, do estar-
juntos, ou do estar-com” (p. 39), faz o eu desparecer na morte de outrem (“espaço dos eu, que são 
sempre outrens”, p. 41) e a partilha do conhecimento da nossa condição mortal faz de outrem um 
“semelhante [semblable]” (p. 82). Outrem espelha minha condição humana. É fundamental entender 
esse mecanismo, que torna possível uma partilha porque existe um semelhante na comunicação 
entrepares. Partilha-se as singularidades, expondo a Ȏnitude. A comunidade das singularidades 
Ȏnitas, que se expõe na morte, gera a comunicação que faz comparecer o “entre enquanto tal” (p. 74): 
“tu e eu (o entre-nós)”, tal é a fórmula em que o “e” assume o “valor de exposição” das singularidades 
Ȏnitas umas às outras: tu (com)partilha eu [toi partage moi], escreve Nancy. É claro que estamos 
aqui em águas ontológicas radicais, já que a “interpelação [...] mútua das singularidades” (p. 72-73) é 
“anterior a todo endereçamento de linguagem”. Portanto, não é a linguagem artística que vai revelar 
nossa semelhança, entre-nós, determinada pelo conhecimento da morte, mas ela pode captar e 
reȏetir alguma dimensão aȎm.



32

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

opinião divergente, constituem em inúmeras circunstâncias reȏexos automáticos, 
de carácter fundamentalmente ideológico, reȏetindo o poder discricionário 
de subjetividades ou comunidades que, em nome de uma doxa excludente, 
desqualiȎcam qualquer discurso que não viria de seu interior para falar do que 
elas pretendem monopolizar para poder testemunhar unilateralmente um certo 
tipo de experiência histórica. É interessante lembrar aqui a 27ª Bienal de São 
Paulo, que sua curadora, Lisette Lagnado, intitulou em 2006 “Como Viver Junto?” 
Se punha no desaȎo da ideia de bem comum -“juntos” - para enfrentar o fato de 
nosso mundo aparentar ser fragmentado em microterritórios culturais e sociais, 
ou, como dizia o Ȏlósofo Jean-Luc Nancy, acósmicos. Nancy falou de nossas 
sociedades como incapazes de “fazer cosmos” (Nancy, 1993), já que vivemos uns 
ao lado dos outros - “ junto” (de), sem o plural integrador -, frente a, ou contra eles, 
as reivindicações comunitárias, ligadas às agendas atuais, inspirando fortemente 
as recentes Bienais. A de 2006 constituía o sintoma de algo em fase de mutação, 
a sociologia dos títulos e das curadorias sendo, depois, a do viver setorizado de 
experiências culturais identitárias e reivindicadas por grupos especíȎcos. 

De que “comum” fala um artista que pauta seu trabalho na sua priorização? 
Do nacional, que transcenderia as diferenças num possível sentimento de 
pertencimento mais universalizante, sem negar, contudo, as especiȎcidades e 
determinações do particular? Do “comum” de uma comunidade social e cultural 
especíȎca, a saber, o que um setor fragmentado de uma sociedade reivindica 
como o critério de deȎnição de sua essência? As pistas apontam mais uma vez 
para uma sociologização da categoria. O “comum” artístico é uma categoria que 
se quer democrática. A arte do “comum” não valoriza uma “ciência” da arte com 
seus saberes soȎsticados, seus códigos para iniciados, seu processo cumulativo de 
linguagens interpretáveis como uma sucessão sem Ȏm de equações formais intra-
artísticas à espera de sua resolução, suas teorias complexas e frequentemente 
herméticas, suas obras de arte sobre Arte (metalinguagem), tudo o que constitui as 
mediações sábias que uma inteligência mais completa da arte, sobretudo a moderna 
e a contemporânea, exige. O que dizer, então, de sua relação com as teorias da 
imagem, especular, especulativa, quando elas tomam rumos teológicos que religam 
certos discursos atuais aos fundamentos da Patrística cristã (os trabalhos ímpares 
de Jean-Luc Marion ou Marie-José Mondzain, por exemplo)! O “comum” contrasta 
radicalmente com essas perspectivas. Atentar para temas mais próximos da 
condição cotidiana das pessoas já motivava alguns discursos e algumas vertentes 
artísticas no século XIX. Na pintura “realista”, por exemplo, que fazia das Ȏguras do 
mundo seu material iconográȎco, muitos artistas e críticos defenderam a escolha 
de temas escolhidos na vida cotidiana. Por exemplo, Maxime du Camp, amigo de 
Gustave Flaubert, publicou uma mega-resenha sobre a arte exposta na Exposição 
Universal de 1855, consagrando longas páginas à reivindicação, politicamente 
argumentada, de uma pintura de temas cotidianos que pudesse testemunhar seu 



33

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

tempo. Nesse texto particularmente interessante, du Camp prega o mecenato da 
elite econômica para bancar uma arte que, deixando de ser “católica-aristocrática” 
para se tornar “nacional, isto é, popular” (du Camp, 1855, p. 415), saberia mostrar 
ao povo, em grandes narrativas murais, o que ele é: “em alegorias imensas [d]
os grandes esforços da humanidade laboriosa [...], eu instruiria o povo, que leria 
pela primeira vez sua verdadeira história em palácios construídos por ele e para 
ele” (du Camp, 1855, p. 412), escreve du Camp. Aqui, o espírito do muralismo, 
pretensamente popular, está sendo formulado bem antes de seu surgimento na 
história da arte... Pouco depois, muitos pintores introduziram temas do cotidiano em 
suas telas (Monet, Caillebotte, por exemplo). Vale lembrar o que Leon Tolstói, autor 
naquele momento de um fascinante romance social e político, Ressureição (1900), 
escreveu no Ȏm do século XIX de uma arte deselitizada para o povo, transformando 
de maneira veemente o “comum” num lema político (Tolstói, 2019). Quanto à 
relação das vanguardas com a realidade concreta, ela encontra na invenção do 
papier-collé, da colagem, da montagem (“materiais reais num espaço real”, como 
dizia o escultor russo Tatlin, em 1914) e, obviamente, no readymade duchampiano, 
elementos dessa relação com um real no qual o artista seleciona aspectos físicos 
dos mais comuns e banais para integrá-los na fabricação da imagem. Entretanto, 
é de se notar que, por ser imagem, a imagem da materialidade real acabava por 
transȎgurar o real em seu símbolo. Ora, esse paradoxo aparece constantemente 
quando se pensa agora a arte (do) “comum”. A colagem cubista, por exemplo, com 
pedaços bem comuns de papel de parede, tickets de metrô, bilhetes de cinema 
etc., não impedia que sua signiȎcância operasse num nível não “comum” - e já 
temos aqui uma ambivalência típica dos jogos de linguagem, com seus paradoxos 
inerentes à arte! Nesses exemplos históricos, a informação passava pelas imagens. 
Hoje, o “comum” privilegia a interatividade tri-, ou melhor dito, quadridimensional, a 
dimensão do tempo, propondo menos obras do que processos. Mas se as poéticas 
diferem das vanguardas do início do século XX, as da arte (do) “comum”, ao inventar 
novos paradoxos, prolongam o mecanismo do jogo de linguagem inerente à arte, 
seja ela “comum”, seja ela erudita. 

São paradoxos instrutivos da cultura literária e ȎlosóȎca que Michel de Certeau 
ressalta na sua grandiosa “Invenção do cotidiano” (1994), balizando o terreno 
crítico que está em jogo em várias formas culturais de aȎrmação do “comum”. 
Num contexto epistemológico sem relação direta com a arte, de Certeau 
apresenta alguns conceitos suscetíveis de pensar a volta ao homem comum na 
modernidade, falando numa reorientação da atenção ȎlosóȎca do uso cientíȎco 
da linguagem à sua experiência na fala comum, notadamente em Wittgenstein. 
Suas análises foram determinantes em minha reȏexão no livro de minha autoria 
acima mencionado. De Certeau ajuda a entender melhor o que parece constituir 
uma motivação central da arte (do) “comum”: a devolução da experiência “artística” 
a estratos menos codiȎcados da percepção e do juízo estético.



34

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Em carácter de proposição desconstrutiva, proponho reaȎrmar aqui que a 
reivindicação do “comum” resultaria da metamorfose sociológica de uma má-
consciência de artistas que não ousariam mais assumir a antiga glória da arte 
(notadamente seu comprometimento plurissecular com a elite sociocultural), sua 
história simbólica, sua ânsia em constituir um corpus patrimonial, um “museu 
imaginário”, como dizia André Malraux. No plano simbólico, a arte do “comum” 
é uma arte que não veicula uma metafísica da duração e permanência, que não 
apresenta objetos candidatos a uma eventual museiȎcação, e ainda menos a um 
devir-eterno. Ela se desfaz de toda preocupação ligada à ideia de posteridade. 
Uma forma de luta contra uma arte que atravessou a história, carregando uma 
maiúscula poderosa (a Arte), exige que a arte do “comum” seja circunstancial, 
de situação, efêmera, micro temporal, que ela não dure além de seu acontecer 
espaço-temporal. É encenação de uma proposição artística que solicita a recepção 
imediata de um público num tempo volátil. É o conjunto desses componentes 
que faz performar a arte do “comum”, construindo uma ocasião, a ocasião de um 
acaso feliz entendido como o encontro da arte com parceiros aleatórios, o público 
“comum”. Hoje, a arte que promove o “comum” privilegia a atenção àqueles que 
não costumam ter uma relação com a arte. Ela faz perȎl baixo, reorientando a 
arte na direção de quem não costuma participar e ainda menos ter sido formado 
a seus segredos teóricos. A sua brevidade e sua instantaneidade são destinadas 
ao sentimento e aos afetos imediatos dos espectadores e/ou participantes. O 
“comum” exige o Ȏm das mediações sábias, dos protocolos seletivos, de uma 
certa instituição da arte, ela implica um certo não-saber, tornando a assimilação 
e compreensão mais diretas e fáceis. Nada melhor, nesse sentido, que o contato 
estabelecido pelo(s) artista(s) com um público em espaços não institucionalizados: 
rua, praça, parque etc. A arte do “comum” faz comunidade ao ar livre, capturando 
o público de passagem, surpreso, não avisado. Parece reavivar, numa forma de 
analogia surpreendente, o modo adotado na Grécia antiga para os cultos, antes 
de os templos começarem a ser construídos para abrigar um espaço e uma 
imagem duradouros do divino. O “comum” desloca o rito da instituição, no duplo 
sentido do genitivo, a saber, os ritos que os templos da arte, o museu ou a galeria, 
produzem e exigem para atestar que eles mesmos são ritos-em-si (todo museu é 
um mega rito que abriga micro ritos). Esse programa, chamado historicamente de 
arte anti-institucional, é bem conhecido e, nesse sentido, nada inovador. 

O “comum” não é difícil. Ele privilegia a interação aleatória entre instâncias, 
artista e público, cujo contato conȎgura a cena de um encontro imediato 
prescindindo de preparo do lado do observador. O surgimento, em certas 
situações urbanas, de ações performáticas que parecem ao público relativamente 
improvisadas, portanto, não baseadas num controle ou num domínio erudito de 
uma linguagem formal especíȎca, criam um teatro de situação que passa uma ideia 
de espontaneidade até lúdica. A partilha de um momento dinâmico, carregado de 



35

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

uma breve intensidade, costuma harmonizar o(s) artista(s) e o público no core da 
ação, sempre imprevisível, mas é de se perguntar se a construção da qualidade 
estética pode deixar muitas vezes a desejar sem afetar o conteúdo propositivo do 
acontecimento? Como argumenta o livro de minha autoria, a arte (do) “comum” 
pode gerar uma forma de negligenciamento artístico, notadamente no quesito 
construção-e-uso-da imagem. A intensidade emocional de uma ação nunca 
garante a qualidade de seu conteúdo artístico, o(s) artista(s) se revelando às vezes 
pouco exigentes no “produto” que eles propõem a seu público. Problematizei esse 
aspecto a partir da categoria nietzscheana de “alexandrinismo”, notadamente na 
Coda (Huchet, 2023, p. 397-421)2, ou da ideia de um prejuízo estético decorrendo 
de uma insistência excessiva na proposta de uma arte que, no Ȏnal de contas, 
procura ser moral (não digo moralizadora). A intenção moral pode impactar a 
dimensão artística. Às vezes, ao pensar demais no efeito social e menos nas 
mediações formais-plásticas, a interação “comum” entre artista e público gera 
uma arte que, por estranho que pareça, acaba usando da performance artística 
como faria um soȎsta com a linguagem. A analogia, provocativa, entre arte e 
soȎsmo é formulada por Hegel em sua estética, há duzentos anos. Trata da arte 
que se quer demasiadamente próxima de seu público, levando-lhe informações 
que não exigem um processo complexo de recepção. Arte “soȎsta” seria uma arte 
demasiadamente fácil ou assimilável, persuasiva, que se pretende rica em teor 
crítico, mas que esconde a fraqueza estética de seus elementos formais atrás de 
intenções, no caso da arte do “comum”, generosas. 

É quase sempre uma argumentação de carácter sociológico que atribui ao 
“comum” seu poder disruptivo. Ela predomina no discurso dos artistas que atuam 
nessa linha, propiciando uma motivação capaz de seduzir imediatamente porque 
ela pauta uma forma de generosidade social. Por quê? Porque esse “comum” é 
relacionado à ideia de reinventar o cotidiano. Ele quer agir no cotidiano, ser arte 
que movimenta a vida normal dos anônimos, de preferência urbanos, não iniciados 
aos códigos da arte institucional. Esse “comum” funciona como mantra. Trata-se 
de fazer a arte descer de seu pedestal histórico, de regenerá-la no caldeirão da 
interatividade entre artistas e público, de quebrar sua antiga verticalidade e de 
lhe atribuir uma dimensão horizontal, facilitando a assimilação do parceiro, uma 
experiência mais imediata que não precisa de iniciação prévia sobre os códigos 
de linguagem herdados da história da arte. Questão histórica, cuja importância já 

2 Notadamente, no que diz respeito a Hegel, uma citação do Curso de estética (Curso de Estética. 
O Belo na arte, 2a ed, São Paulo, WMF Martins Fontes, 2009) e outra, também na p. 410, de Ernst 
Cassirer, que identiȎcou (A ȎlosoȎa do Iluminismo, Campinas, Editora da Unicamp, 1997) o perigo 
de um devir-“espetáculo” da arte na teoria do abade André Du Bos no século XVIII. Esse abade 
bem surpreendente me parece antecipar em muitos aspectos a recente categoria de espectador 
emancipado em J.Rancière, a emancipação em questão sendo central na arte (do) “comum” por ela 
exigir a marginalização dos intermediários e especialistas na relação entre arte e público (ver cap.4: 
“Posições estéticas: política do público”, p. 131-167). 



36

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

transparece, por exemplo, na fascinante e errática conversa entre Joseph Beuys 
e Jannis Kounellis, em 1985, num colóquio a quatro na cidade de Basileia, no 
qual a categoria de “comboio” artístico apresentava alguns desaȎos teóricos 
longamente discutidos no encontro (Beuys, 1986, p. 140). Por “comboio”, Enzo 
Cucchi, pintor italiano da Transavangarda, entendia a história da arte como 
herança que os artistas devem carregar e com relação à qual eles precisam se 
posicionar. Um dos problemas era de saber se os artistas podem vulgarizar a 
arte e como se estabelece a relação entre leigos e especialistas (Huchet, 2023, 
p. 103-129). Costumamos vulgarizar a ciência, mas podemos vulgarizar a arte? 
A arte do e para o “comum” ainda recorre a protocolos, mas eles não têm o peso 
constrangedor presente nos códigos de acesso exigidos pela arte institucional, 
seja ela moderna, seja ela contemporânea. O “comum” é a categoria que 
garantiria que, nela, alguma visada educacional (Hélio Oiticica já falava em artista 
educador em suas “Notas sobre a Nova Objetividade Brasileira”) inerente a uma 
arte conscientizadora, a despertar a faculdade elucidativa e auto elucidativa das 
pessoas, conseguisse tocar a todos sem restrição. Num nível geral, o conceito 
artístico de “comum” é generoso porque ele pauta uma deshierarquização no uso 
das escalas de valores; ele reivindica muitas vezes uma pretensa deselitização 
da arte3, uma proposta de transmissão da possibilidade da experiência “artística” 
a pessoas não acostumadas a ter um contato com ela – mas que arte, no caso? 
O “comum” viria horizontalizar a arte numa troca entre artista(s) e público, que, 
ao “participar” – outro mantra –, experimenta o que tantos coletivos costumam 
chamar de coautoria, condicionada pela renúncia do artista a seu estatuto 
tradicional de autor. Já lemos muito sobre esse slogan corriqueiro que se banalizou 
e que questionei (Huchet, 2023, p. 79-102 e p.169-220)4. 

Esse conceito generoso de “comum” é uma máscara. Ou ele é o “comum” de 
alguns – de algum grupo, de alguma comunidade - ou, sendo potencialmente para 
todos, ele é paradoxalmente um vestígio de universalidade. Trata-se da diferença 
entre um “comum” especíȎco, exclusivo, que restringe sua generalidade a um 

3 Nesse sentido, a posição heterotópica da arte (do) “comum” com relação ao mercado da arte 
merece ser mencionada. Por mais que o efêmero possa, contudo, desejar se beneȎciar de um devir-
mercadoria, as ações no “comum” representam, em seus mecanismos, um universo afastado da 
lógica monetária.
4 A isonomia estética entre artistas e público exige uma relação direta entre ambos, sem 
mediadores. A problematizo longamente, frisando o paradoxo de artistas que precisam, para 
garantir essa igualdade entre destinador e destinatário, artista e público, que suas poéticas 
artísticas funcionem como atos de comunicação indutores de (re)ação. Um desejo pragmático de 
comunicação que Habermas, o Ȏlósofo com quem se dialoga, nega aos atos poéticos – seriam Ȏcções 
desinteressadas -, cria o paradoxo da arte do “comum”: o poético assume a função de transmissão 
de alguma mensagem, induzindo potencialmente uma reação pragmática, o que constitui uma 
motivação tradicionalmente reservada aos “atos ilocutórios” (verbais) de comunicação. O “comum” 
seria sempre para comunicar algo que pudesse induzir o sentimento e/ou a experiência de alguma 
comunidade. 



37

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

perȎl sociológico deȎnido - os parceiros, o enunciador, o público destinatário e 
o enunciado agem em nome próprio - e um “comum” em que a atenção a todos 
conȎgura uma generalidade abrangente, inclusiva, reciclando o universal sob 
uma máscara nova. Assim, se entendemos por “comum” o que podemos com-
partilhar, uma experiencia sensível não limitada por pré-requisitos cognitivos ou 
setorializações sociológicas, ele aparenta reaȎrmar uma espécie de universalismo, 
mas no modo fraco ou, melhor dito, como que numa ontologia paradoxal em que o 
artista não ousaria mais aȎrmar as pretensões simbólicas da arte – sua grande letra 
A -, escondendo-as atrás de um discurso nivelador. Acredito que o “comum” é uma 
ilusão se ele signiȎca uma maneira inconfessada de reciclar um universal recalcado 
que insiste por trás e está a voltar a despeito das denegações. Com efeito, a 
mudança das causas sociais ou dos horizontes antropológicos não pode esconder 
que todo “comum” potencializa uma universalidade. A concentração do “comum” 
e das ações que ele pode motivar num público sociologicamente perȎlado – para 
usar uma palavra antiga, o proletário -, não pode barrar o fato de que a questão da 
comunidade sem limites do “povo”, como disse Blanchot, está a ressurgir. Trata-se 
de uma genericidade que, por mais circunstancial ou breve que seja, não deixa de 
apontar para o “imediato-universal” de que falava o Ȏlósofo francês. 

Enquanto pesquisador no duplo campo da história da arte e da estética, minha 
atenção às permanências críticas trans históricas me leva a propor a ideia de que, 
mais de duzentos anos depois do Ȏlósofo solitário de Königsberg ter construído 
sua estética, os adeptos do “comum” ainda se inserem - num paradoxo que 
eles não gostariam de reconhecer - na lógica do sensus communis. A questão 
é relacionada à do efeito e do afeto gerados pela arte. Decerto, com Kant, se 
falava ainda em “belo”. Não retomaremos aqui os trabalhos decisivos de Thierry 
de Duve sobre a legitima substituição da palavra “arte” à palavra “belo” na 
teoria da arte, mas consideramos como adquirido que onde se lê “belo” em Kant, 
deve-se ler “arte” (de Duve, 1989). A partir dessa substituição epistemológica 
amplamente argumentada pelo De Duve nos anos 1980, podemos retornar a 
Kant com o intuito didático de enxergar em sua meditação ȎlosóȎca sobre o 
belo e o sublime uma ȎlosoȎa do efeito estético. Efeito, afeto, juntos, já que 
o sentimento, no que chamavam, há duzentos anos, de gosto, está envolvida 
como uma peça-chave nesse processo. 

A frequente destinação, notadamente pelos ativistas, da performance artística 
a um público chamado genericamente de periférico, vivendo habitualmente longe 
do mundo da arte institucional, não pode esconder o fato de que a ambição de uma 
ação com e no “comum” carrega em si potencialidades universalizantes. Seja como 
o “comum” de um grupo sociocultural especíȎco, seja como o “comum” de uma 
nação que possui também seus totens de identiȎcação e “identidade”, o “comum” 
é sempre uma generalidade. O “comum” particular é a maneira insatisfatória 
de qualiȎcar o “comum” de um grupo que reivindica uma identidade cultural, 



38

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

racial, étnica, cultural, religiosa, sexual etc. especíȎca. O “comum” universal seria 
também o modo vago de chamar para um público não predeterminado, anônimo, 
inȎnito. A tensão é ȏagrante entre o comum universal (macro comum) e o comum 
particular (micro comum). Mas, nos dois casos, a diferença de estratiȎcação, de 
deȎnição do objeto, do público-alvo, não impede que o mecanismo requerido 
para que a proposição artística funcione seja bem algum sensus communis. O 
“universal” está sempre de volta como sombra fantasmal mesmo quando ele 
é redeȎnido como “comum”. Ao mesmo tempo em que ele pretende desfazer o 
“universal”, o “comum” o reaviva na denegação. 

O sensus communis é fácil de se compreender quando entendemos com Kant 
que ele é a “ideia de um senso comum a todos, isto é, uma faculdade de julgar 
que, em sua reȏexão, leva em conta, ao pensar, o modo de representação de outro 
homem para vincular, por assim dizer, seu juízo à razão humana [...]” (Ferry, 2003, p. 
128). Vemos bem: o juízo estético liga os homens e os faz enxergar a possibilidade 
de uma participação universal a uma forma de razão. A experiência em questão, 
na qual inteligência e sensibilidade se completam e se alimentam mutuamente, 
instaura um apelo a um compartilhamento intersubjetivo potencialmente 
universal. Seria na ordem da experiência estética, da sensibilidade, dos sentidos, 
que encontraríamos o lugar privilegiado de uma possível comunidade sensível, 
que pode unir, evitando os atritos ligados a outras ordens da experiência. Como 
escreve Lyotard, o sensus communis é “a Ideia [...] de um senso comunitário [...] 
que leva em conta o modo de representação de todo outro homem” (Lyotard, 
1984, p. 241). Todo outro homem... É a lógica de Le Corbusier e dos abstratos 
mencionados acima. Um universal que as vanguardas prezavam e promoviam, 
o que poderia ser considerado como uma das diferenças com a qual os artistas 
do “comum” pretendem romper, restringindo seus horizontes práticos a grupos 
mais circunscritos e a situações mais modestas. O universalismo das vanguardas 
históricas constituiria um cenário glorioso com o qual se quer romper, reorientando 
sua dimensão utópica em performances heterotópicas menores. O “comum” 
reinventa bem uma arte “menor”, depois da arte “maior” que todas as vanguardas 
foram, não em suas poéticas visuais, mas em seus ideais teóricos...

Entretanto, tratando-se de “micro comum” ou de “macro comum”, ambos 
convocam as propriedades da experiência estético-artística5, que consiste 
na abertura de um horizonte de integração intersubjetiva de escala humana 
em que as pessoas conseguem identiȎcar uma solicitação a se unir com os 
outros para agir na realidade, independentemente de toda norma prescritiva. 
Nem normativa, nem prescritiva, a arte é indutiva. Ela seria capaz de fazer se 
encontrar, convergir, comungar num afã de ação na realidade, os membros de 
uma sociedade, respondendo a um apelo da arte, a resposta sendo inventada e 

5 Não entramos aqui na relação entre os dois termos. Os mantemos unidos estrategicamente.



39

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

não predeterminada por um conceito normativo prévio. Como escreve Lyotard, os 
interlocutores “devem um e o outro procurar formular completamente o sentido. 
É assim que a comunicabilidade é exigida ‘por assim dizer como um dever’” 
(Lyotard, 1984, p. 243) que a experiência estética cria.

Na experiência do sentido comunitário, a “partilha” não pode não acontecer. A arte 
faz se experimentar o direito de todo juízo estético, de todo sentimento artístico, 
existir e se comunicar. Lyotard caracteriza, inclusive, esse sentimento potencialmente 
compartilhável, de “antecipação sentimental da república” (Lyotard, 1984, p. 242). A 
arte, pela experiência que ela propicia, tem esse poder de antecipação de uma coisa 
comum experimentada na ágora do sentimento gerado na recepção. O sentimento 
disparado no sujeito, que participa enquanto espectador de uma performance 
artística “comum” – urbana, aparentemente não-institucional e improvisada, 
happening ou event em que o(s) artista(s) interage(m) com uma coletividade –, 
é o sentimento de dividir com os outros um “elo de ‘comunicabilidade’. Esse elo 
sentimental não pode ser objeto de um conceito [...], mas o sentimento tampouco é 
ausência de elo” (Lyotard, 1984, p. 243). Se o sentimento carrega de dentro de si uma 
potência de comunicação com os outros, é porque a arte, propiciando ideias, institui 
de direito o dever da partilha. O sensus communis é um apelo à comunidade. Essa 
comunidade é “chamada imediatamente, sem mediação de um conceito, pelo único 
sentimento, naquilo que o torna partilhável a priori” (Lyotard, 1984, p. 242). Importa 
que seja uma partilha imediata, sem mediação. É assim que, seguindo essa lógica, o 
“comum” atual prescinde de iniciação prévia a códigos cognitivos ou informativos da 
linguagem artística. É exatamente nesse sentido que Lyotard resumia a signiȎcação 
desse sentimento, que se alimenta de, e que propulsa uma antecipação da república.  

Creio poder aȎrmar que o artista do “comum” é um neokantiano que se ignora. Ele 
não leva uma ação artística ao público sem cogitar a geração de um efeito/afeto, e 
recorre, assim, sob uma máscara nova, ao mecanismo enunciado por Kant no conceito 
de sensus communis, sempre a reativar uma ideia da comunidade. Na circunstância, 
acaba sendo de menor importância saber se ele age para uma comunidade restrita 
a certos traços socioculturais especíȎcos ou para uma comunidade inȎnita, porque, o 
que aqui age é a capacidade de a arte pôr em movimento e sentimento de comunidade. 
Seja micro comum, seja macro comum, é o núcleo de humanidade que ambos procuram 
despertar e (re)conȎgurar. Que haja dez pessoas ou o inȎnito dos humanos no jogo da 
interação com a arte, se trata de um processo de natureza similar. Inclusive, o “imediato-
universal” de Blanchot tem mais chances de se concretizar na micrologia experimental 
da performance breve, efêmera, circunstancial. Com efeito, é uma certa velocidade 
em (re)conȎgurar o universal na sua imediatidade que caracteriza a proposição da arte 
(do) “comum”, que escolhe investir no curto prazo, sem, contudo, ignorar o fato de que 
a concentração espaço-temporal da experiência garante a intensidade do movimento 
sensível e crítico no qual o humano está a se atestar como comunidade estética e moral. 
As argumentações sociológicas são absolutamente insuȎcientes. Elas não podem 



40

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

esgotar a análise do “comum” artístico porque elas não fazem jus às consequências 
mais amplas do processo. A sociologia costuma ofuscar o funcionamento estético mais 
amplo. Assim, a arte do “comum” não pode impedir que, dentro do espaço mais modesto 
ou restrito de sua performatividade, o salto na dimensão universal inerente ao sensus 
communis, disparado na experiência estética, esteja a funcionar. 

Nunca é suȎciente sociologizar a questão do “comum”, que encontra nas 
legitimações sociais e políticas seu eixo habitual de argumentação. No Ȏnal 
de contas, todo artista do “comum” recorre ao jogo da “educação estética da 
humanidade”, seja ele restrito ou amplo em seus horizontes. Inclusive, no plano 
de sua relação dialética com a história da arte, a arte do “comum” não pode 
ignorar que ela está a acontecer depois de séculos de “arte”. Como momento 
contemporâneo de uma história da arte que insiste por baixo, a arte do “comum” 
não pode ser pensada sem levar em conta que ela é uma pragmática histórica. 
Como mixto insolúvel de realismo e de utopia, ela pretende mudar a realidade e 
gerar uma realidade mais fundamental que a realidade normal, mas quando ela 
tenta “colar” o máximo possível ao real, tanto do lado de seu público quanto do 
lado de seus procedimentos artísticos, ela não pode deixar de abrir uma questão 
delicada: a arte que “cola” ao real é uma linguagem que carrega sempre seu 
diferencial com relação ao real comum. É o que aȎrmamos a respeito do simples 
exemplo da colagem cubista: materiais reais, sim, mas numa imagem que opera 
no plano do símbolo. Performar o, no, e com o “comum”, é sempre relançar uma 
máquina simbólica que não é comum porque ela tem uma genealogia. 

O artista do “comum” sabe que a arte é poderosa em manejar as realidades 
num plano simbólico. Na pauta do “comum”, ele nunca deixa de desempenhar 
o papel do bom pastor que leva a boa nova da arte às pessoas não iniciadas. 
Nesse jogo, esse artista que Dominique Chateau chamou de “pós-artista” avança 
mascarado: ele pretende despersonalizar seu papel de agenciador, pretende 
dividi-lo com os outros, os anônimos da rua, da praça, do teatro de-teatralizado, 
pretensamente desesteticizado, desarticizado etc., mas ele o faz graças aos 
recursos da singularidade simbólica envolvida em toda performance estético-
artística. Ele manipula a credulidade do público porque nesse tipo de performance, 
por essência simbólica, o público “comum” é gloriȎcado, mas aquele que gloriȎca 
é o artista com os recursos da linguagem que ele maneja: a arte. A palavra se 
escreve com uma letra minúscula que é apenas o tampa-sexo da maiúscula.

A arte, como protocolo de sensibilização, sempre recorreu ao jogo da diferença. 
A denegação manifesta sintomaticamente uma diȎculdade em resolver 
dialeticamente a relação com a tradição da diferença – boa maneira de caracterizar 
a história das artes -, que é sempre ume irredutível diferença social e simbólica. 
Os artistas sempre souberam, mesmo e sobretudo quando o denegam, que o 
artista nunca é “comum”. Tampouco a “arte”. 



41

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Referências
BEUYS, Joseph et al. Bâtissons une cathédrale. Paris: l’Arche, 1986.

BLANCHOT, Maurice. La communauté inavouable. Paris: Minuit, 1984.

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. Petrópolis, Vozes, 1994.

DE DUVE, Thierry. Au nom de l’art. Pour une archéologie de la modernité. 
Paris: éditions de Minuit, 1989.

DU CAMP, Maxime. Les Beaux-Arts à l’Exposition Universelle de 1855. Paris: 
Librairie Nouvelle, 1855.

FERRY, Luc. Homo Aestheticus.A invenção do gosto na era democrática. 
Edições Alamenda, 2003.

HUCHET, Stéphane. A sociedade do artista. Ativismo, morte e memória da 
arte, São Paulo: Editora 34, 2023.

LYOTARD, Jean-François. Le différend. Paris: éditions de Minuit, col. Critique, 1984.

NANCY, Jean-Luc. Le sens du monde. Paris: Flammarion, 1993.

NANCY, Jean-Luc. La communauté désoeuvrée. Paris: Christian Bourgois 
éditeur, 1986.

Stéphane Huchet

Professor Titular da Escola de Arquitetura da Universidade Federal de Minas Gerais. 
Pesquisador em Produtividade do CNPq. Publicou A Sociedade do artista: ativismo, 
morte e memória da arte, São Paulo: ed.34, 2023; Experimentum mundi: arte e 
sortilégios modernos da semelhança, Porto Alegre: Ed. da UFRGS, Col. Interface, 2022; 
Intenções Espaciais: a plástica exponencial da arte (1900-2000), Belo Horizonte: C/
Arte, 2012; Fragmentos de uma teoria da arte (org.), São Paulo: Edusp, 2012; Castaño: 
situação da pintura, Belo Horizonte: C/Arte, 2006 e outros artigos.

Lattes: http://lattes.cnpq.br/9400245008288091
ID ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4102-6920


