28

V.21, N. 33, Verdo de 2025-2026

O comum: “imediato-universal”?
Le commun : « immédiat-universel » ?

Stéphane Huchet
(UFMG)

Resumo: Por “comum”, costuma-se remeter a um tipo de arte distanciando
0s artistas e o publico das molduras eruditas que caracterizam a arte em sua
histdria. Retomando aqui alguns parcos pontos de um ensaio publicado pelo
autor deste artigo em 2023 e esbogando uma reflexdao sobre os paradoxos
do conceito, defendo a tese de um “comum” cujo ideal, sociologicamente
fundamentado na ideia de proximidade com a vida cotidiana, veicula ainda uma
visada universalizante. O conceito bem antigo de sensus communis em Kant
permite sustentar essa tese, ja que todo “comum”, dentro da ldogica estética
da experiéncia, cria quase explicitamente uma relacdo integrativa com a ideia
de comunidade. Seja ele micro, seja ele macro, o “comum” precisa ser pensado
além da sociologia para afirmar seu pleno pertencimento ao jogo estético
como mecanismo potencialmente unificador das sensibilidades. Uma categoria
pretensamente inédita recicla antigas motivacoes.

Palavras-chave: comum; universal; sensus communis; comunidade; cotidiano.

Resumé: Par «communy», on renvoit a un type d'art qui place les artistes et le public
a distance des cadres érudits qui caractérisent 'art dans son histoire. Reprenant
ici quelgues points d’'un essai publié par l'auteur de cet article et esquissant une
réflexion sur les paradoxes du concept, je soutiens la thése d'un «commun» dont
'idéal, sociologiquement fondée sur 'idée de proximité de la vie quotidienne, véhicule
encore une visée universalisante. Le concept ancien de sensus communis chez Kant
permet de soutenir cette thése, puisque tout « commun », a l'intérieur de la logique
esthétique de l'expérience, crée presque explicitement un rapport d’intégration avec
l'idée de communauté. Qu'il soit micro ou qu'il soit macro, le «commun» a besoin
d’étre pensé au-dela de la sociologie pour affirmer sa pleine appartenance au jeu
esthétique comme mécanisme potentiellement unificateur des sensibilités. Une
catégorie prétend(ment inédite recycle des motivations anciennes.

Mots-clé commun; universel; sensus communis; communaute; quotidien.

DOI: http://doi.org/10.47456/rf.rf.2133.51430



V. 21,N.33, Verao de 2025-2026

O “comum” se tornou um lugar-comum na arte e na critica de arte recentes. Seria
interessante que um historiador consagrasse um estudo atento ao surgimento
dessa categoria no discurso artistico. Por exemplo, em outro contexto historico,
no fim do século XVIII, Kant ja introduziu na filosofia estética a categoria de sensus
communis, cuja importancia aparecera mais no fim deste artigo. Existiria um senso
comum na arte, na experiéncia da arte? Reelaborado nas circunstéancias atuais,
essa pergunta poderia também ser estendida naquela que diz: que sociedade o
artista gostaria de criar; com que sociedade ele deseja comunicar, e comunicar o
qué? E a problemética que atravessa um ensaio que publiquei (Huchet, 2023) e
que esse artigo retoma e prolonga, selecionando-lhe alguns brevissimos reflexos.

Semfazerusodapalavra,aartemodernatevesuaprépriaideiado “comum”,
bem genérica. As vanguardas idealizaram uma categoria diferente, a de
“Homem Novo”, notadamente no movimento construtivista russo ou no
surrealismo, mas esse slogan motivava também os movimentos politicos
totalitarios, com mecanismos obviamente outros (o comunismo, o nacional-
socialismo). Mesmo que as mudancas radicais fossem pensadas para
serem realizadas em sociedades particulares — o comunismo pretendendo,
contudo, internacionalizar a revolucao -, a utopia de uma mudanca radical
davida veiculava um ideal quase metafisico de redefinicao e regeneracgdo da
humanidade. Tinha, inclusive,um caracteruniversalizante. Porexemplo,uma
figura marcante da histéria moderna como Le Corbusier, arquiteto e pintor
autoproclamado “purista”, a promover um ideal artistico universalizante,
defendia nos anos 1920 a ideia de que o artista deveria usar um “teclado
de sensacbes” suscetivel de disparar em toda a humanidade sensacoes
analogas, independentemente dos contextos culturais. O desafio consistia
em manejar, na imagem pintada, uma gama de recursos plastico-visuais
cujo agenciamento pudesse determinar uma experiéncia estética comum
a todos. Um universo de sensacoes e percepcdes comuns a humanidade...
Nos mesmos anos, Piet Mondrian destinava seus quadros neoplasticistas
a um publico também genérico. Ele acreditava numa possivel mudanca da
percepcdo mediante as coordenadas geométricas e cromaticas pintadasem
suas telas, a visdo neoplasticista criando as condi¢gbes de uma consciéncia
nova. Seus famosos colegas “abstratos” (Kandinsky, Klee, Malevitch)
atribufam também um cardcter genérico as suas préprias pinturas, sem
pensar num perfil especifico de destinatario. Os mestres do abstracionismo
dialogavam com a filosofia, as consequéncias sociais de suas obras sendo
sobredeterminadas por uma metafisica que transbordava de todos seus
textos. A dimensdo social, diluida como filigrana apenas implicita em seus
textos, ndao gerava um discurso militante (a diferenca do produtivismo
de um Rodchenko, por exemplo). O engajamento para a mudanca da vida
(da percepcdo, da consciéncia, da experiéncia estética) passava por uma

29



30

V.21, N. 33, Verdo de 2025-2026

argumentacao metafisica e sua dimensdo politica, subjacente, ndo gerava
uma “mensagem” mediada por uma imaginaria panfletaria, mas uma
invencao radicalmente nova dentro da linguagem visual. As vanguardas
artisticas dos anos 1915-25 veiculavam ainda um potente idealismo tedrico.
Se a palavra “comum” tivesse surgido no espirito dos primeiros mestres
abstratos, teria sido o que a estética kantiana pensou bem antes como
sensus communis. Mesmo sem um dialogo literal com a estética de Kant,
as reverberacdes sdo evidentes: como argumento mais adiante, é bom ndo
nos esquecermos do communis kantiano, que indica alguma comunidade
possivel no horizonte da experiéncia estética. Como lembra Jean-Francois
Lyotard, um dos fildsofos que renovou a leitura da estética kantiana, o
sensus communis postula que alguma “ldeia de comunidade” pode surgir
de dentro da experiéncia estética.

O que parece caracterizar hoje o “comum” artistico mantem uma relacgédo
escondida com a ideia de “universal”’!l Quando um sentimento estético revela
algo que nos € comum e que nos une; quando afirmamos que a arte é capaz
de despertar em todos nds uma experiéncia ética, nos deparamos com a
conexao que o “‘comum” pode estabelecer com certos mecanismos que a
filosofia classica considerava como “universais”. Afirmar isso é provocativo
porqgue, na arte e na critica de arte, um uso mais imediato da categoria de
“‘comum” tende a negar qualquer dimensao universalizante. Eum problema
que ndo resolveremos aqui, mas que me parece importante porque, na
discursividade artistica recente, o “comum” vem desbancar o “universal”.
E importante ressaltar essa quebra conceitual, ja que, nos primadrdios
da estética moderna, o “senso comum” fazia a sensibilidade estética se
alimentar de e alimentar um ideal universal.

Na arte, o atual conceito de “comum” aparenta ter adquirido forca
quando a categoria que inspirava a filosofia e a politica do Iluminismo, a de
“universal”, se tornou objeto de um desmantelamento epistemoldgico. O
“‘comum”atacaum “universal”transformadoemobjetodeumesvaziamento
critico. O que se purga € sua substancia historica, porque o pretenso
universalismo esconderia, dentro do cenario histdrico, o que chegou a ser
chamado de “epistemicidio”. Eles foram, obviamente, multiplos, ligados a
uma longuissima histdria de caracter geopolitico. Insisto: o “comum”, no
discurso da arte e da critica, conhece uma fortuna exponencial na hora da
derrota do universalismo tedrico, sendo este Ultimo considerado como o
avesso da arrogancia dos até entao vencedores da histéria. Mas sera que
esse “comum” ndo veicularia ainda algo de seu anténimo? Com efeito,
para sugerirmos que o ‘comum” pode ser um substituto politicamente
correto do conceito de “universal”, tornado caduco, vale lembrar que a
raiz da palavra € ambivalente. De que “comum” estariamos a falar, agora



V. 21,N.33, Verao de 2025-2026

que o caracter universal que subjazia a ideia iluminista de comunidade
estética, sensivel, foi questionado?!

A palavra é polissémica, mas ela aparenta ser hoje a identificacdo de um
fragmento social. O “comum” é frequentemente o “comum” de uma “comunidade”
(auto-)declarada, que reivindica sua legitimidade numa logica de estrito
pertencimento a costumes e escolhas existenciais, comportamentais, morais,
sexuais. Ele é a expressao categorial, critica e social, com frequente sotaque de
militancia identitaria, de um fragmento dentre outros fragmentos da sociedade.
O sentimento de (pertencimento a uma) comunidade gera estreitamento de
lagos, unido organica em torno de valores compartilhados naquela comunidade.
Inclusive, num momento histérico em que todo grupo ideoldgico se radicaliza
na hostilidade para com outro grupo, observamos a tendéncia a cercear o
direito de expressdo do outro. Como? J& que uma comunidade se define face
a outra, para nao dizer contra, apoiada que é contra a diferenca para afirmar a
sua propria e fazer dela uma prioridade criterioldgica, uma comunidade X pode
ceder a tentacao autoritaria de cercear o direito de outra comunidade ou grupo
sociocultural Y falar no seu lugar ou pretender compreender ou compartilhar
sua experiéncia. Essas proibicdes - discorrer sobre uma experiéncia minha que
0S outros nao seriam autorizados a formular - postulam a impossibilidade que
algumas determinacdes antropoldgicas de caracter geral possam ser comuns
aos membros de duas comunidades diferentes. Vivemos numa época em que 0s
ostracismos - essa antiga tatica da Grécia para expulsar um membro indesejavel
da comunidade civica -, se alastrando cotidianamente e de maneira covarde no
anonimato de julgamentos ferozes espalhados nas redes sociais contra qualquer

1 O conceito de comunidade interessa a filosofia contemporénea. Maurice Blanchot, em La
communauté inavouable (1984), que se abre com a proposicdo de pensar a partir do que Jean-Luc
Nancy escreveu num artigo anterior sobre “La communauté désoeuvrée”, tema do livro eponimo
(1986; 2016) ou ainda, Giorgio Agamben, em La comunita che viene (1990). A propdsito de maio-
68, Blanchot fala de uma experiéncia Unica do estar-juntos, “comum presenca’ (René Char), a
ignorar seus limites, politica pela [...] consciéncia de ser, tal qual, o imediato-universal [negrito meul],
com o impossivel como Unico desafio [...] Presenga do ‘povo’ na sua poténcia sem limites [...] (p.
53-55). Nancy dialoga com a antropologia filoséfica de Georges Bataille, dando a experiéncia da
morte o poder de revelar a comunidade. Para Nancy, “o motivo da revelacgao, pela morte, do estar-
juntos, ou do estar-com” (p. 39), faz o eu desparecer na morte de outrem (“espaco dos eu, que sdo
sempre outrens”, p. 41) e a partilhna do conhecimento da nossa condigdo mortal faz de outrem um
“semelhante [semblable]” (p. 82). Outrem espelha minha condicdo humana. E fundamental entender
esse mecanismo, que torna possivel uma partilha porque existe um semelhante na comunicacao
entrepares. Partilha-se as singularidades, expondo a finitude. A comunidade das singularidades
finitas, que se expde na morte, gera a comunicagao que faz comparecer o “entre enquanto tal” (p. 74):
“tu e eu (o entre-nds)”, tal é a férmula em que o “e” assume o “valor de exposicdo” das singularidades
finitas umas as outras: tu (com)partilha eu [toi partage moi], escreve Nancy. E claro que estamos
aqui em aguas ontoldgicas radicais, ja que a “interpelacdo [...] muUtua das singularidades” (p. 72-73) é
“anterior a todo enderecamento de linguagem”. Portanto, ndo ¢ a linguagem artistica que vai revelar
nossa semelhanca, entre-ndés, determinada pelo conhecimento da morte, mas ela pode captar e
refletir alguma dimensdo afim.



32

V.21, N. 33, Verdo de 2025-2026

opinido divergente, constituem em inlimeras circunstancias reflexos automaticos,
de caracter fundamentalmente ideoldgico, refletindo o poder discricionario
de subjetividades ou comunidades que, em nome de uma doxa excludente,
desqualificam qualquer discurso que nao viria de seu interior para falar do que
elas pretendem monopolizar para poder testemunhar unilateralmente um certo
tipo de experiéncia histérica. E interessante lembrar aqui a 272 Bienal de S3o
Paulo, que sua curadora, Lisette Lagnado, intitulou em 2006 “Como Viver Junto?”
Se punha no desafio da ideia de bem comum -“juntos” - para enfrentar o fato de
nosso mundo aparentar ser fragmentado em microterritérios culturais e sociais,
ou, como dizia o fildsofo Jean-Luc Nancy, acdésmicos. Nancy falou de nossas
sociedades como incapazes de “fazer cosmos” (Nancy, 1993), ja que vivemos uns
ao lado dos outros - “junto” (de), sem o pluralintegrador -, frente a, ou contra eles,
as reivindicacOes comunitarias, ligadas as agendas atuais, inspirando fortemente
as recentes Bienais. A de 2006 constituia o sintoma de algo em fase de mutacao,
a sociologia dos titulos e das curadorias sendo, depois, a do viver setorizado de
experiéncias culturais identitarias e reivindicadas por grupos especificos.

De que “comum” fala um artista que pauta seu trabalho na sua priorizacdo?
Do nacional, que transcenderia as diferencas num possivel sentimento de
pertencimento mais universalizante, sem negar, contudo, as especificidades e
determinacgdes do particular? Do “comum” de uma comunidade social e cultural
especifica, a saber, o que um setor fragmentado de uma sociedade reivindica
como o critério de definicdo de sua esséncia? As pistas apontam mais uma vez
para uma sociologizacdo da categoria. O “comum” artistico € uma categoria que
se quer democratica. A arte do “comum” ndo valoriza uma “ciéncia” da arte com
seus saberes sofisticados, seus codigos para iniciados, seu processo cumulativo de
linguagens interpretaveis como uma sucessdo sem fim de equacoes formais intra-
artisticas a espera de sua resolucdo, suas teorias complexas e frequentemente
hermeéticas, suas obras de arte sobre Arte (metalinguagem), tudo o que constitui as
mediacOes sabias que umainteligéncia mais completa da arte, sobretudo a moderna
e a contemporéanea, exige. O que dizer, entdo, de sua relagdo com as teorias da
imagem, especular, especulativa, quando elas tomam rumos teoldgicos que religam
certos discursos atuais aos fundamentos da Patristica crista (os trabalhos impares
de Jean-Luc Marion ou Marie-José Mondzain, por exemplo)! O “comum” contrasta
radicalmente com essas perspectivas. Atentar para temas mais proximos da
condicdo cotidiana das pessoas ja motivava alguns discursos e algumas vertentes
artisticas no século XIX. Na pintura “realista”, por exemplo, que fazia das figuras do
mundo seu material iconografico, muitos artistas e criticos defenderam a escolha
de temas escolhidos na vida cotidiana. Por exemplo, Maxime du Camp, amigo de
Gustave Flaubert, publicou uma mega-resenha sobre a arte exposta na Exposicao
Universal de 1855, consagrando longas paginas a reivindicacdo, politicamente
argumentada, de uma pintura de temas cotidianos que pudesse testemunhar seu



V. 21,N.33, Verao de 2025-2026

tempo. Nesse texto particularmente interessante, du Camp prega o mecenato da
elite econdmica para bancar uma arte que, deixando de ser “catdlica-aristocratica”
para se tornar “nacional, isto €, popular” (du Camp, 1855, p. 415), saberia mostrar
ao povo, em grandes narrativas murais, o que ele é: “em alegorias imensas [d]
os grandes esforcos da humanidade laboriosa [..], eu instruiria o povo, que leria
pela primeira vez sua verdadeira histdria em paldcios construidos por ele e para
ele” (du Camp, 1855, p. 412), escreve du Camp. Aqui, o espirito do muralismo,
pretensamente popular, esta sendo formulado bem antes de seu surgimento na
histdria da arte... Pouco depois, muitos pintores introduziram temas do cotidiano em
suas telas (Monet, Caillebotte, por exemplo). Vale lembrar o que Leon Tolstdi, autor
naquele momento de um fascinante romance social e politico, Ressureicdo (1900),
escreveu no fim do século XIX de uma arte deselitizada para o povo, transformando
de maneira veemente o “comum” num lema politico (Tolstdi, 2019). Quanto a
relacdo das vanguardas com a realidade concreta, ela encontra na invencao do
papier-collé, da colagem, da montagem (“materiais reais num espaco real”, como
dizia o escultor russo Tatlin, em 1914) e, obviamente, no readymade duchampiano,
elementos dessa relagdo com um real no qual o artista seleciona aspectos fisicos
dos mais comuns e banais para integra-los na fabricacdo da imagem. Entretanto,
€ de se notar que, por ser imagem, a imagem da materialidade real acabava por
transfigurar o real em seu simbolo. Ora, esse paradoxo aparece constantemente
guando se pensa agora a arte (do) “comum”. A colagem cubista, por exemplo, com
pedacos bem comuns de papel de parede, tickets de metro, bilhetes de cinema
etc., ndo impedia que sua significancia operasse num nivel ndo “comum” - e ja
temos aqui uma ambivaléncia tipica dos jogos de linguagem, com seus paradoxos
inerentes a artel Nesses exemplos histdéricos, ainformacao passava pelasimagens.
Hoje, o “comum” privilegia a interatividade tri-, ou melhor dito, quadridimensional, a
dimensao do tempo, propondo menos obras do que processos. Mas se as poéticas
diferem das vanguardas do inicio do século XX, as da arte (do) “comum”, ao inventar
novos paradoxos, prolongam o mecanismo do jogo de linguagem inerente a arte,
seja ela “comum”, seja ela erudita.

S3o0 paradoxos instrutivos da cultura literaria e filosofica que Michel de Certeau
ressalta na sua grandiosa “Invencao do cotidiano” (1994), balizando o terreno
critico que esta em jogo em vérias formas culturais de afirmagdo do “comum”.
Num contexto epistemoldgico sem relagdo direta com a arte, de Certeau
apresenta alguns conceitos suscetiveis de pensar a volta ao homem comum na
modernidade, falando numa reorientacdo da atencao filosdfica do uso cientifico
da linguagem a sua experiéncia na fala comum, notadamente em Wittgenstein.
Suas analises foram determinantes em minha reflexao no livro de minha autoria
acima mencionado. De Certeau ajuda a entender melhor o que parece constituir
uma motivacao central da arte (do) “comum”: a devolucdo da experiéncia “artistica”
a estratos menos codificados da percepcao e do juizo estético.

33



34

V.21, N. 33, Verdo de 2025-2026

Em caracter de proposicdo desconstrutiva, proponho reafirmar aqui que a
reivindicacdo do “comum” resultaria da metamorfose socioldgica de uma ma-
consciéncia de artistas que ndo ousariam mais assumir a antiga gldria da arte
(notadamente seu comprometimento plurissecular com a elite sociocultural), sua
histdria simbodlica, sua ansia em constituir um corpus patrimonial, um “museu
imaginario”, como dizia André Malraux. No plano simbdlico, a arte do “comum”
€ uma arte que ndo veicula uma metafisica da duracdo e permanéncia, que nao
apresenta objetos candidatos a uma eventual museificacao, e ainda menos a um
devir-eterno. Ela se desfaz de toda preocupacdo ligada a ideia de posteridade.
Uma forma de luta contra uma arte que atravessou a histdria, carregando uma
mailscula poderosa (a Arte), exige que a arte do “comum” seja circunstancial,
de situacdo, efémera, micro temporal, que ela ndo dure além de seu acontecer
espaco-temporal. Eencenagéo de uma proposicdo artistica que solicita arecepgao
imediata de um publico num tempo volatil. Eo conjunto desses componentes
que faz performar a arte do “comum”, construindo uma ocasiao, a ocasiao de um
acaso feliz entendido como o encontro da arte com parceiros aleatdrios, o publico
“‘comum”. Hoje, a arte que promove o “comum” privilegia a atencdo aqueles que
nao costumam ter uma relagao com a arte. Ela faz perfil baixo, reorientando a
arte na direcao de quem nao costuma participar e ainda menos ter sido formado
a seus segredos tedricos. A sua brevidade e sua instantaneidade sdo destinadas
ao sentimento e aos afetos imediatos dos espectadores e/ou participantes. O
“comum” exige o fim das mediacOes sabias, dos protocolos seletivos, de uma
certa instituicao da arte, ela implica um certo ndo-saber, tornando a assimilacao
e compreensdo mais diretas e faceis. Nada melhor, nesse sentido, que o contato
estabelecido pelo(s) artista(s) com um publico em espacos ndo institucionalizados:
rua, praga, parque etc. A arte do “comum” faz comunidade ao ar livre, capturando
0 publico de passagem, surpreso, ndo avisado. Parece reavivar, numa forma de
analogia surpreendente, o modo adotado na Grécia antiga para os cultos, antes
de os templos comecarem a ser construidos para abrigar um espaco e uma
imagem duradouros do divino. O “comum” desloca o rito da instituigao, no duplo
sentido do genitivo, a saber, os ritos que os templos da arte, o museu ou a galeria,
produzem e exigem para atestar que eles mesmos sao ritos-em-si (todo museu é
um mega rito que abriga micro ritos). Esse programa, chamado historicamente de
arte anti-institucional, € bem conhecido e, nesse sentido, nada inovador.

O “comum” ndo ¢ dificil. Ele privilegia a interacdo aleatdria entre instancias,
artista e publico, cujo contato configura a cena de um encontro imediato
prescindindo de preparo do lado do observador. O surgimento, em certas
situacOes urbanas, de acdes performaticas que parecem ao publico relativamente
improvisadas, portanto, ndo baseadas num controle ou num dominio erudito de
uma linguagem formal especifica, criam um teatro de situacdo que passa uma ideia
de espontaneidade até ludica. A partilha de um momento dindmico, carregado de



V. 21,N.33, Verao de 2025-2026

uma breve intensidade, costuma harmonizar o(s) artista(s) e o publico no core da
agao, sempre imprevisivel, mas é de se perguntar se a construgao da qualidade
estética pode deixar muitas vezes a desejar sem afetar o contelddo propositivo do
acontecimento? Como argumenta o livro de minha autoria, a arte (do) “comum”
pode gerar uma forma de negligenciamento artistico, notadamente no quesito
construgdo-e-uso-da imagem. A intensidade emocional de uma acdo nunca
garante a qualidade de seu contelido artistico, o(s) artista(s) se revelando as vezes
pouco exigentes no “produto” que eles propdem a seu publico. Problematizei esse
aspecto a partir da categoria nietzscheana de “alexandrinismo”, notadamente na
Coda (Huchet, 2023, p. 397-421)?, ou da ideia de um prejuizo estético decorrendo
de uma insisténcia excessiva na proposta de uma arte que, no final de contas,
procura ser moral (ndo digo moralizadora). A intencdo moral pode impactar a
dimens3o artistica. As vezes, ao pensar demais no efeito social e menos nas
mediacdes formais-plasticas, a interacao “comum” entre artista e publico gera
uma arte que, por estranho que pareca, acaba usando da performance artistica
como faria um sofista com a linguagem. A analogia, provocativa, entre arte e
sofismo é formulada por Hegel em sua estética, ha duzentos anos. Trata da arte
que se quer demasiadamente préxima de seu publico, levando-lhe informacdes
que nao exigem um processo complexo de recepcao. Arte “sofista” seria uma arte
demasiadamente facil ou assimilavel, persuasiva, que se pretende rica em teor
critico, mas que esconde a fraqueza estética de seus elementos formais atras de
intencoes, no caso da arte do “comum”, generosas.

E quase sempre uma argumentacao de caracter socioldgico que atribui ao
“comum” seu poder disruptivo. Ela predomina no discurso dos artistas que atuam
nessa linha, propiciando uma motivacao capaz de seduzir imediatamente porque
ela pauta uma forma de generosidade social. Por qué? Porque esse “comum” é
relacionado a ideia de reinventar o cotidiano. Ele quer agir no cotidiano, ser arte
que movimenta a vida normal dos anénimos, de preferéncia urbanos, ndo iniciados
aos cddigos da arte institucional. Esse “comum” funciona como mantra. Trata-se
de fazer a arte descer de seu pedestal histdrico, de regenera-la no caldeirdo da
interatividade entre artistas e publico, de quebrar sua antiga verticalidade e de
lhe atribuir uma dimensao horizontal, facilitando a assimilacdo do parceiro, uma
experiéncia mais imediata que ndo precisa de iniciacao prévia sobre os cddigos
de linguagem herdados da histdria da arte. Questao histdrica, cuja importancia ja

2 Notadamente, no que diz respeito a Hegel, uma citacdo do Curso de estética (Curso de Estética.
O Belo na arte, 2% ed, Séo Paulo, WMF Martins Fontes, 2009) e outra, também na p. 410, de Ernst
Cassirer, que identificou (A filosofia do lluminismo, Campinas, Editora da Unicamp, 1997) o perigo
de um devir-“espetdculo” da arte na teoria do abade André Du Bos no século XVIII. Esse abade
bem surpreendente me parece antecipar em muitos aspectos a recente categoria de espectador
emancipado em J.Ranciére, a emancipacdo em questdo sendo central na arte (do) “comum” por ela
exigir a marginalizacao dos intermediarios e especialistas na relagdo entre arte e publico (ver cap.4:
“PosicOes estéticas: politica do publico”, p. 131-167).



36

V.21, N. 33, Verdo de 2025-2026

transparece, por exemplo, na fascinante e erratica conversa entre Joseph Beuys
e Jannis Kounellis, em 1985, num coldéquio a quatro na cidade de Basileia, no
qual a categoria de “comboio” artistico apresentava alguns desafios tedricos
longamente discutidos no encontro (Beuys, 1986, p. 140). Por “comboio”, Enzo
Cucchi, pintor italiano da Transavangarda, entendia a histéria da arte como
heranca que os artistas devem carregar e com relacdo a qual eles precisam se
posicionar. Um dos problemas era de saber se os artistas podem vulgarizar a
arte e como se estabelece a relacdo entre leigos e especialistas (Huchet, 2023,
p. 103-129). Costumamos vulgarizar a ciéncia, mas podemos vulgarizar a arte?
A arte do e para o “comum” ainda recorre a protocolos, mas eles ndo tém o peso
constrangedor presente nos cddigos de acesso exigidos pela arte institucional,
seja ela moderna, seja ela contemporanea. O “comum” € a categoria que
garantiria que, nela, alguma visada educacional (Hélio Oiticica ja falava em artista
educador em suas “Notas sobre a Nova Objetividade Brasileira”) inerente a uma
arte conscientizadora, a despertar a faculdade elucidativa e auto elucidativa das
pessoas, conseguisse tocar a todos sem restricdo. Num nivel geral, o conceito
artistico de “comum” € generoso porque ele pauta uma deshierarquizacdo no uso
das escalas de valores; ele reivindica muitas vezes uma pretensa deselitizagao
da arte?, uma proposta de transmissao da possibilidade da experiéncia “artistica”
a pessoas nao acostumadas a ter um contato com ela — mas que arte, no caso?
O “comum” viria horizontalizar a arte numa troca entre artista(s) e publico, que,
ao “participar” — outro mantra —, experimenta o que tantos coletivos costumam
chamar de coautoria, condicionada pela renlncia do artista a seu estatuto
tradicional de autor.Ja lemos muito sobre esse slogan corriqueiro que se banalizou
e que questionei (Huchet, 2023, p. 79-102 e p.169-220)*.

Esse conceito generoso de “comum” é uma mascara. Ou ele é o “comum” de
alguns —de algum grupo, de alguma comunidade - ou, sendo potencialmente para
todos, ele é paradoxalmente um vestigio de universalidade. Trata-se da diferenca
entre um “comum” especifico, exclusivo, que restringe sua generalidade a um

3 Nesse sentido, a posicdo heterotdpica da arte (do) “comum” com relagdo ao mercado da arte
merece ser mencionada. Por mais que o efémero possa, contudo, desejar se beneficiar de um devir-
mercadoria, as agdes no “‘comum” representam, em seus mecanismos, um universo afastado da
légica monetaria.

4 Aisonomia estética entre artistas e publico exige uma relacdo direta entre ambos, sem
mediadores. A problematizo longamente, frisando o paradoxo de artistas que precisam, para
garantir essa igualdade entre destinador e destinatario, artista e publico, que suas poéticas
artisticas funcionem como atos de comunicacéo indutores de (re)acdo. Um desejo pragmatico de
comunicacao que Habermas, o filésofo com quem se dialoga, nega aos atos poéticos — seriam ficcoes
desinteressadas -, cria 0 paradoxo da arte do “comum”: 0 poético assume a funcao de transmisséo
de alguma mensagem, induzindo potencialmente uma reagdo pragmatica, o que constitui uma
motivacao tradicionalmente reservada aos “atos ilocutérios” (verbais) de comunicagdo. O “comum”
seria sempre para comunicar algo que pudesse induzir o sentimento e/ou a experiéncia de alguma
comunidade.



V. 21,N.33, Verao de 2025-2026

perfil socioldgico definido - os parceiros, o enunciador, o publico destinatario e
0 enunciado agem em nome proprio - e um “comum” em que a atencdo a todos
configura uma generalidade abrangente, inclusiva, reciclando o universal sob
uma mascara nova. Assim, se entendemos por “‘comum” o que podemos com-
partilhar, uma experiencia sensivel ndo limitada por pré-requisitos cognitivos ou
setorializac6es socioldgicas, ele aparenta reafirmar uma espécie de universalismo,
mas no modo fraco ou, melhor dito, como que numa ontologia paradoxal em que o
artista ndo ousaria mais afirmar as pretensodes simbdlicas da arte — sua grande letra
A - escondendo-as atras de um discurso nivelador. Acredito que o “comum” € uma
ilusao se ele significa uma maneira inconfessada de reciclar um universal recalcado
que insiste por tras e esta a voltar a despeito das denegacgbes. Com efeito, a
mudanca das causas sociais ou dos horizontes antropolégicos ndo pode esconder
que todo “comum” potencializa uma universalidade. A concentracao do “comum”
e das acgdes que ele pode motivar num publico sociologicamente perfilado — para
usar uma palavra antiga, o proletario -, ndo pode barrar o fato de que a questdo da
comunidade sem limites do “povo”, como disse Blanchot, esta a ressurgir. Trata-se
de uma genericidade que, por mais circunstancial ou breve que seja, ndo deixa de
apontar para o “imediato-universal” de que falava o filésofo francés.

Enquanto pesquisador no duplo campo da historia da arte e da estética, minha
atencdo as permanéncias criticas trans histéricas me leva a propor aideia de que,
mais de duzentos anos depois do fildsofo solitario de Kénigsberg ter construido
sua estética, os adeptos do “comum” ainda se inserem - num paradoxo que
eles ndo gostariam de reconhecer - na légica do sensus communis. A questao
é relacionada a do efeito e do afeto gerados pela arte. Decerto, com Kant, se
falava ainda em “belo”. Nao retomaremos aqui os trabalhos decisivos de Thierry
de Duve sobre a legitima substituicdo da palavra “arte” a palavra “belo” na
teoria da arte, mas consideramos como adquirido que onde se [é “belo” em Kant,
deve-se ler “arte” (de Duve, 1989). A partir dessa substituicdo epistemoldgica
amplamente argumentada pelo De Duve nos anos 1980, podemos retornar a
Kant com o intuito didatico de enxergar em sua meditacao filoséfica sobre o
belo e o sublime uma filosofia do efeito estético. Efeito, afeto, juntos, ja que
o sentimento, no que chamavam, ha duzentos anos, de gosto, estd envolvida
como uma pega-chave nesse processo.

A frequente destinacdo, notadamente pelos ativistas, da performance artistica
a um publico chamado genericamente de periférico, vivendo habitualmente longe
domundo da arte institucional, ndo pode esconder o fato de que aambicdo de uma
acaocomeno “‘comum” carrega em si potencialidades universalizantes. Seja como
0 “comum” de um grupo sociocultural especifico, seja como o “comum” de uma
nacao que possui também seus totens de identificacao e “identidade”, o “comum”
€ sempre uma generalidade. O “comum” particular € a maneira insatisfatdria
de qualificar o “comum” de um grupo que reivindica uma identidade cultural,

37



38

V.21, N. 33, Verdo de 2025-2026

racial, étnica, cultural, religiosa, sexual etc. especifica. O “comum” universal seria
também o modo vago de chamar para um publico ndo predeterminado, anénimo,
infinito. A tensdo é flagrante entre o comum universal (macro comum) e o comum
particular (micro comum). Mas, nos dois casos, a diferenca de estratificacao, de
definicdo do objeto, do publico-alvo, ndo impede que o mecanismo requerido
para gue a proposicdo artistica funcione seja bem algum sensus communis. O
“universal” estd sempre de volta como sombra fantasmal mesmo quando ele
é redefinido como “comum”. Ao mesmo tempo em que ele pretende desfazer o
“universal”, o “comum” o reaviva na denegacao.

O sensus communis é facil de se compreender quando entendemos com Kant
que ele € a “ideia de um senso comum a todos, isto €, uma faculdade de julgar
que, em sua reflexdo, leva em conta, ao pensar, o modo de representacdo de outro
homem para vincular, por assim dizer, seujuizo arazdo humana [...]" (Ferry, 2003, p.
128). Vemos bem: o juizo estético liga os homens e os faz enxergar a possibilidade
de uma participacdo universal a uma forma de razdo. A experiéncia em questdo,
na qual inteligéncia e sensibilidade se completam e se alimentam mutuamente,
instaura um apelo a um compartilhamento intersubjetivo potencialmente
universal. Seria na ordem da experiéncia estética, da sensibilidade, dos sentidos,
que encontrariamos o lugar privilegiado de uma possivel comunidade sensivel,
que pode unir, evitando os atritos ligados a outras ordens da experiéncia. Como
escreve Lyotard, o sensus communis é “a Ideia [..] de um senso comunitario [..]
que leva em conta o modo de representacao de todo outro homem” (Lyotard,
1984, p. 241). Todo outro homem... Ea l6gica de Le Corbusier e dos abstratos
mencionados acima. Um universal que as vanguardas prezavam e promoviam,
0 que poderia ser considerado como uma das diferencas com a qual os artistas
do “comum” pretendem romper, restringindo seus horizontes praticos a grupos
mais circunscritos e a situacoes mais modestas. O universalismo das vanguardas
histdricas constituiria um cenario glorioso com o qual se quer romper, reorientando
sua dimensdo utdpica em performances heterotépicas menores. O “comum”
reinventa bem uma arte “menor”, depois da arte “maior” que todas as vanguardas
foram, ndo em suas poéticas visuais, mas em seus ideais tedricos...

Entretanto, tratando-se de “micro comum” ou de “macro comum”, ambos
convocam as propriedades da experiéncia estético-artistica®, que consiste
na abertura de um horizonte de integracdo intersubjetiva de escala humana
em que as pessoas conseguem identificar uma solicitacdo a se unir com os
outros para agir na realidade, independentemente de toda norma prescritiva.
Nem normativa, nem prescritiva, a arte é indutiva. Ela seria capaz de fazer se
encontrar, convergir, comungar num afa de acao na realidade, os membros de
uma sociedade, respondendo a um apelo da arte, a resposta sendo inventada e

5 N&o entramos aqui na relacdo entre os dois termos. Os mantemos unidos estrategicamente.



V. 21,N.33, Verao de 2025-2026

nao predeterminada por um conceito normativo prévio. Como escreve Lyotard, os
interlocutores “devem um e o outro procurar formular completamente o sentido.
E assim que a comunicabilidade é exigida ‘por assim dizer como um dever”
(Lyotard, 1984, p. 243) que a experiéncia estética cria.

Na experiéncia do sentido comunitario, a “partilha” ndo pode ndo acontecer. A arte
faz se experimentar o direito de todo juizo estético, de todo sentimento artistico,
existir e se comunicar. Lyotard caracteriza, inclusive, esse sentimento potencialmente
compartilhavel, de “antecipacao sentimental da republica” (Lyotard, 1984, p. 242). A
arte, pela experiéncia que ela propicia, tem esse poder de antecipac¢do de uma coisa
comum experimentada na dgora do sentimento gerado na recepcdo. O sentimento
disparado no sujeito, que participa enquanto espectador de uma performance
artistica “comum” - urbana, aparentemente nao-institucional e improvisada,
happening ou event em que o(s) artista(s) interage(m) com uma coletividade —,
€ o sentimento de dividir com os outros um “elo de ‘comunicabilidade’. Esse elo
sentimental ndo pode ser objeto de um conceito [..], mas o sentimento tampouco é
auséncia de elo” (Lyotard, 1984, p. 243). Se o sentimento carrega de dentro de siuma
poténcia de comunicacdo com os outros, € porque a arte, propiciando ideias, institui
de direito o dever da partilha. O sensus communis é um apelo a comunidade. Essa
comunidade é “chamada imediatamente, sem mediacdo de um conceito, pelo Unico
sentimento, naquilo que o torna partilhavel a priori” (Lyotard, 1984, p. 242). Importa
gue seja uma partilha imediata, sem mediacao. E assim que, seguindo essa ldgica, o
“comum” atual prescinde de iniciacdo prévia a cddigos cognitivos ou informativos da
linguagem artistica. E exatamente nesse sentido que Lyotard resumia a significagao
desse sentimento, que se alimenta de, e que propulsa uma antecipacdo da republica.

Creio poder afirmar que o artista do “comum” € um neokantiano que se ignora. Ele
nao leva uma acdo artistica ao publico sem cogitar a geracao de um efeito/afeto, e
recorre, assim, sob uma mascara nova, ao mecanismo enunciado por Kant no conceito
de sensus communis, sempre a reativar uma ideia da comunidade. Na circunstancia,
acaba sendo de menor importancia saber se ele age para uma comunidade restrita
a certos tracos socioculturais especificos ou para uma comunidade infinita, porque, o
que aqui age € a capacidade de a arte pér em movimento e sentimento de comunidade.
Seja micro comum, seja macro comum, € o nucleo de humanidade que ambos procuram
despertar e (re)configurar. Que haja dez pessoas ou o infinito dos humanos no jogo da
interagao com a arte, se trata de um processo de natureza similar. Inclusive, o “imediato-
universal” de Blanchot tem mais chances de se concretizar na micrologia experimental
da performance breve, efémera, circunstancial. Com efeito, € uma certa velocidade
em (re)configurar o universal na sua imediatidade que caracteriza a proposicao da arte
(do) “comum”, que escolhe investir no curto prazo, sem, contudo, ignorar o fato de que
a concentracao espaco-temporal da experiéncia garante a intensidade do movimento
sensivel e critico no qual o humano esta a se atestar como comunidade estética e moral.
As argumentacles socioldgicas sdo absolutamente insuficientes. Elas ndo podem

39



40

V.21, N. 33, Verdo de 2025-2026

esgotar a analise do “comum” artistico porque elas ndo fazem jus as consequéncias
mais amplas do processo. A sociologia costuma ofuscar o funcionamento estético mais
amplo. Assim, a arte do “comum” ndo pode impedir que, dentro do espaco mais modesto
ou restrito de sua performatividade, o salto na dimensao universal inerente ao sensus
communis, disparado na experiéncia estética, esteja a funcionar.

Nunca € suficiente sociologizar a questdo do “comum’, que encontra nas
legitimacbes sociais e politicas seu eixo habitual de argumentacdo. No final
de contas, todo artista do “comum” recorre ao jogo da “educacao estética da
humanidade”, seja ele restrito ou amplo em seus horizontes. Inclusive, no plano
de sua relacdo dialética com a histéria da arte, a arte do “comum” ndo pode
ignorar que ela esta a acontecer depois de séculos de “arte”. Como momento
contemporaneo de uma histdria da arte que insiste por baixo, a arte do “comum”
ndo pode ser pensada sem levar em conta que ela é uma pragmatica historica.
Como mixto insoluvel de realismo e de utopia, ela pretende mudar a realidade e
gerar uma realidade mais fundamental que a realidade normal, mas quando ela
tenta “colar” o maximo possivel ao real, tanto do lado de seu publico quanto do
lado de seus procedimentos artisticos, ela ndo pode deixar de abrir uma questao
delicada: a arte que “cola” ao real € uma linguagem que carrega sempre seu
diferencial com relagao ao real comum. E o que afirmamos a respeito do simples
exemplo da colagem cubista: materiais reais, sim, mas numa imagem que opera
no plano do simbolo. Performar o, no, e com o “comum”, é sempre relancar uma
maquina simbdlica que ndo é comum porqgue ela tem uma genealogia.

O artista do “comum” sabe que a arte é poderosa em manejar as realidades
num plano simbdlico. Na pauta do “comum”, ele nunca deixa de desempenhar
o papel do bom pastor que leva a boa nova da arte as pessoas nao iniciadas.
Nesse jogo, esse artista que Dominique Chateau chamou de “pds-artista” avanca
mascarado: ele pretende despersonalizar seu papel de agenciador, pretende
dividi-lo com os outros, os andénimos da rua, da praca, do teatro de-teatralizado,
pretensamente desesteticizado, desarticizado etc.,, mas ele o faz gracas aos
recursos da singularidade simbdlica envolvida em toda performance estético-
artistica. Ele manipula a credulidade do publico porque nesse tipo de performance,
por esséncia simbdlica, o publico “comum” é glorificado, mas aquele que glorifica
€ o artista com os recursos da linguagem que ele maneja: a arte. A palavra se
escreve com uma letra mindscula que é apenas o tampa-sexo da maiuscula.

A arte, como protocolo de sensibilizagdo, sempre recorreu ao jogo da diferenca.
A denegagao manifesta sintomaticamente uma dificuldade em resolver
dialeticamente arelagao comatradicdo da diferenca—boa maneira de caracterizar
a historia das artes -, que é sempre ume irredutivel diferenca social e simbdlica.
Os artistas sempre souberam, mesmo e sobretudo quando o denegam, que o
artista nunca € "comum”. Tampouco a “arte”.



V. 21,N.33, Verao de 2025-2026

Referéncias
BEUYS, Joseph et al. Batissons une cathédrale. Paris: 'Arche, 1986.

BLANCHOT, Maurice. La communauté inavouable. Paris: Minuit, 1984,
CERTEAU, Michel de. A invencao do cotidiano. Petrépolis, Vozes, 1994.

DE DUVE, Thierry. Au nom de Uart. Pour une archéologie de la modernité.
Paris: éditions de Minuit, 1989.

DU CAMP, Maxime. Les Beaux-Arts a UExposition Universelle de 1855. Paris:
Librairie Nouvelle, 1855.

FERRY, Luc. Homo Aestheticus. A invencdo do gosto na era democratica.
Edicoes Alamenda, 2003.

HUCHET, Stéphane. A sociedade do artista. Ativismo, morte e memoria da
arte, Sdo Paulo: Editora 34, 2023.

LYOTARD, Jean-Francois. Le différend. Paris: éditions de Minuit, col. Critique, 1984.
NANCY, Jean-Luc. Le sens du monde. Paris: Flammarion, 1993.

NANCY, Jean-Luc. La communauté désoeuvrée. Paris: Christian Bourgois
éditeur, 1986.

Stéphane Huchet

Professor Titular da Escola de Arquitetura da Universidade Federal de Minas Gerais.
Pesquisador em Produtividade do CNPq. Publicou A Sociedade do artista: ativismo,
morte e memdria da arte, S3o Paulo: ed.34, 2023; Experimentum mundi: arte e
sortilégios modernos da semelhanca, Porto Alegre: Ed. da UFRGS, Col. Interface, 2022;
Intencdes Espaciais: a plastica exponencial da arte (1900-2000), Belo Horizonte: C/
Arte, 2012; Fragmentos de uma teoria da arte (org.), Sao Paulo: Edusp, 2012; Castano:
situacao da pintura, Belo Horizonte: C/Arte, 2006 e outros artigos.

Lattes: http:/lattes.cnpq.br/9400245008288091

ID ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4102-6920

41



