
100

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Ativismo artístico e o
(re)encantamento do mundo

Artistic activism and the re-enchantment of the world

Luiz Sérgio de Oliveira (UFF/CNPq)

Resumo: Este artigo busca trazer algumas reȏexões, mesmo que dentro de uma 
abordagem inicial, em relação à virada ativista na arte contemporânea. Para 
tanto, busca-se traçar uma genealogia que ofereça uma leitura possível para o 
que se tem conȎgurado como a produção de arte ativista, em especial aquela 
que, se apresentando como “arte comunitária”, parece deslocar o/a artista para 
um lugar de lateralidade. Enquanto as assunções de parcela da arte modernista 
há muito se revelaram totalmente ineȎcientes e inadequadas para lidar com 
as complexidades e as desigualdades do mundo contemporâneo, por outro 
lado, a arte parece ainda buscar os tons e as medidas para que, garantindo sua 
permanência e a relevância dos/as artistas, consiga falar com e escutar o mundo 
em processos de encantamento da arte e da vida. 
Palavras-chave: arte contemporânea; arte ativista; lateralidade do/a artista; (re)
encantamento do mundo.

Abstract: This article seeks to provide some reȏections, even if within an initial 
approach, on the activist turn in contemporary art. To this end, it attempts to 
trace a genealogy that offers a possible reading of what has been conȎgured 
as activist art production, especially that which, presenting itself as “community 
art,” seems to displace the artist to a position of laterality. While the assumptions 
of part of modernist art have long since proved totally inefȎcient and inadequate 
for dealing with the complexities and inequalities of contemporary world, on the 
other hand, art still seems to be searching for the tones and measures that will 
ensure its permanence and the relevance of artists, enabling it to speak to and 
listen to the world in processes of enchantment of art and life.
Keywords: contemporary art; activist art; laterality of the artist; (re)enchantment 
of the world.

DOI: http://doi.org/10.47456/rf.rf.2133.51434



101

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Argumento
As origens da arte ativista, ainda nos anos 1980, apontavam para o 

enfrentamento de pontos basilares do funcionamento do sistema de arte, tais 
como as questões da manualidade, da autoria do objeto estético e a própria 
ênfase na obra de arte, resultado do processo de criação, para onde convergiriam 
os sentidos experimentais da arte. Ao mesmo tempo, a arte ativista buscava 
introduzir aspectos políticos e preocupações sociais da vida cotidiana. Algumas 
décadas depois, percebemos que as premissas daquelas práticas ativistas na 
arte dos anos 1980 parecem não mais reverberar na produção contemporânea, 
em parte porque as práticas comprometidas com as transformações sociais têm 
abraçado sem hesitação os meios tradicionais da produção de arte, a pintura 
como exemplo, assim como o retorno da ênfase na presença do/a artista-autor/a 
tem sido valorizada como parte importante e constituinte das lutas de aȎrmações 
identitárias no enfrentamento das desigualdades. 

Para além dessas manifestações de arte que, atuando no mainstream, têm sido 
acolhidas com justiȎcado entusiasmo pelo sistema de arte, em particular pelo mercado 
de arte, outra parcela da produção ativista contemporânea parece se esgueirar nas 
sombras do sistema de arte ou com atuação em outros sistemas, o acadêmico por 
exemplo, sendo apresentados em congressos e seminários de diferentes áreas do 
conhecimento, nos quais a arte, quando ainda persiste algum resquício de suas 
potencialidades, parece sucumbir a estratégias de instrumentalização e de aplicação 
de seus recursos em processos de desidratação da arte. 

Eventualmente identiȎcada como “arte comunitária”, essa produção parece se 
deslocar e se circunscrever em outras esferas das dinâmicas sociais, avançando em 
direção ao embaçamento de práticas artísticas e ações de práticas comunitárias, 
em um processo no qual a própria noção e os sentidos da arte parecem em um 
colapso vertiginoso. 

Introdução
Vivemos tempos sombrios, marcados por enfrentamentos que se revelam 

insuȎcientes diante das assimetrias sociais e da desigualdade entre nações, o que 
acaba por deixar muitos com muito pouco ou com quase nada de tudo. De acordo 
com Boaventura de Souza Santos, há uma partilha de esperança absolutamente 
discrepante entre as populações de diferentes partes do planeta1. Nesse cenário, 
os/as artistas têm procurado se posicionar crítica e politicamente, Ȏncando os 
dois pés em um mundo que parece fadado a muitos e diversos colapsos. 

Há mais de trinta anos, o artista mexicano radicado nos Estados Unidos, 
Guillermo Gómez-Peña, aȎrmou que “a maior parte dos trabalhos que estou 

1 Em conferência inaugural do XXXII Congresso Internacional da ALAS - Asociación Latinoamericana 
de Sociología em Lima, Peru, em 1/12/2019.



102

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

fazendo vem, penso eu, da percepção de que estamos vivendo em um estado de 
emergência... Sinto que mais do que nunca devemos sair da arena estrita da arte. 
Fazer arte só não basta” (Gómez-Peña apud Gablik, 1996, p. 75). A aȎrmação de 
Gómez-Peña parecia replicar uma preocupação e uma vertente que ganhavam 
proeminência em uma parcela da produção de arte contemporânea, em especial 
aquela identiȎcada como ativista, mesmo que Gómez-Peña mantivesse os dois 
pés no universo da arte. 

Esses/as artistas identiȎcados como ativistas pareciam se distanciar de uma 
abordagem puramente estética da produção artística, uma vez que “fazer arte só 
não basta”, para incorporar ações de caráter político e social e para se embrenhar 
em atividades que, conforme o pretendido, trariam maior eȎcácia à arte em seu 
compromisso e engajamento com as transformações sociais. Nesse novo cenário, 
o/a artista precisaria aprender a se localizar e a se deslocar, reconhecidas as 
habilidades que lhes são escassas. Tratando dessas restrições no campo 
especíȎco da performance, Gómez-Peña ressalta que 

Nosso grande dilema é que muitas vezes nos vemos como ativistas e, 
como tal, tentamos organizar nossas comunidades étnicas, de gênero ou 
proȎssionais. Mas os resultados, infelizmente, costumam ser ruins [...], e 
nos perdemos facilmente em discussões logísticas e pragmáticas. Além 
disso, nossas personalidades iconoclastas, posições antinacionalistas e 
propostas experimentais muitas vezes nos colocam em desacordo com 
setores conservadores dentro dessas comunidades. No entanto, nunca 
aprendemos a lição básica: os artistas performáticos atuam em um nível 
que não está exatamente em sintonia com as necessidades e com as 
exigências da vida cotidiana e da resistência cotidiana. Organizar e negociar 
deȎnitivamente não são nossos pontos fortes. (Gómez-Peña, 2013, p. 28)

As preocupações de Gómez-Pena encontram eco nas reȏexões da crítica 
estadunidense Lucy R. Lippard, para quem “os artistas ativistas não esperam, 
digamos, mudar os valores de Ronald Reagan (se é que ele tem algum), mas se 
opor às suas opiniões sobre a guerra e o desumanismo [...]. Claro, isso é idealista. 
A arte diȎcilmente tem uma vocação pragmática” (Lippard, 1984, p. 342).

Para Lucy Lippard, em texto que ajudou a delinear as bases da arte ativista nos 
anos 1980, “a arte ativista é, acima de tudo, orientada para o processo”, ressaltando 
que “é preciso levar em consideração não apenas os mecanismos formais da 
arte em si, mas também como ela alcançará seu contexto e público e porquê” 
(Lippard, 1984, p. 343). Note-se que, nesses anos 1980, a arte e os/as artistas 
se mantinham sob estado de alerta, reconhecendo que os mecanismos formais 
e estéticos da arte já não eram suȎcientes, muito embora a ele permanecessem 
atados e comprometidos.

Na tentativa de traçar alguma distinção entre arte política e arte ativista, 
Lippard sugere que “a arte ‘política’ tende a ser socialmente preocupada, 



103

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

enquanto a arte ‘ativista’, socialmente envolvida. [...] O trabalho da primeira é um 
comentário ou análise, enquanto a segunda atua dentro do seu contexto, com 
seu público” (Lippard, 1984, p. 349), mesmo que a autora reconhecesse certo 
embaralhamento dos papéis do artista “político” e do artista “ativista”.

Diferentemente do que podemos observar em muitas produções ativistas ao 
Ȏnal do primeiro quarto do século XXI, a arte “ativista” dos anos 1980/1990 
parecia encontrar suas raízes e sua genealogia na produção experimental dos 
anos 1960/70, em especial nos territórios desbravados pela produção de artistas 
minimalistas e daqueles/as que se alinharam com os diferentes conceitualismos. 
Nos anos 1960, os/as artistas buscavam se opor e se reposicionar dentro do 
sistema de arte capitalista, mesmo que atuando em seu mainstream, recorrendo 
a estratégias e táticas que colocaram em disputa pontos basilares do mundo da 
arte, como a ênfase na centralidade do/a artista e na valorização de suas marcas 
sobre o objeto produzido, contra o que os/as artistas introduziram os mecanismos 
de “fabricação” da obra, além de enfrentar o valor hiper-hipotecado ao objeto 
artístico como trabalho do/a artista-autor/a. Para tanto, esses/as artistas 
recorreram a um antídoto: o interesse da arte conceitual na desmaterialização do 
objeto de arte (Lippard, 1968, 1984, 1997; Lacy, 1996; Gablik, 2002)2.

Conforme apontado por Boris Groys, os/as artistas ativistas “reagem ao 
crescente colapso do estado social moderno e tentam substituir o estado social 
e as ONGs que, por diferentes razões, não podem e não irão ter sucesso no 
desempenho de seus papeis” (Groys, 2014, n.p). Atuando em ações e projetos 
de cunho social, esses/as artistas da geração inaugural de ativistas queriam 
ser úteis e participar dos processos de transformações sociais, “mas, ao mesmo 
tempo, eles não querem deixar de ser artistas” (Groys, 2014, n.p). 

Entretanto, uma década depois da aȎrmação de Boris Groys, é possível 
reconhecer em certas práticas ativistas, em especial da assim chamada “arte 
comunitária”, que, embora mantenham alguma articulação lateral com a arte, 
parecem sugerir que o processo de imbricação da arte com as ações sociais se 
instaura para além dos processos de expansão da arte em territórios que lhe 
são fronteiriços, quer sejam conceituais, políticos ou discursivos, o que tem 

2 Cabe ressaltar que a própria Lucy R. Lippard lembrou, ainda no posfácio da edição de 1973 de 
Six Years: The dematerialization of the art object from 1966 to 1972 que “as esperanças de que a 
‘arte conceitual’ fosse capaz de evitar a comercialização generalizada e a abordagem perigosa da 
modernidade ‘progressista’ eram, em grande parte, infundadas. Em 1969 (ver o ‘Prefácio’), parecia 
que ninguém, nem mesmo um público ávido por novidades, pagaria dinheiro de verdade, ou pelo 
menos não muito dinheiro, por uma fotocópia referente a um evento passado ou nunca observado 
diretamente, por um conjunto de fotograȎas que documentavam uma situação ou condição efêmera, 
por um projeto de obra que não seria realizado ou por palavras proferidas, mas não gravadas; parecia, 
portanto, que esses artistas estariam libertos da tirania do status da mercadoria e da orientação para 
o mercado. Três anos depois, os principais artistas conceituais estão vendendo suas obras por somas 
substanciais aqui [Estados Unidos] e na Europa; estão sendo representados (e, o mais inesperado, 
sendo expostos) pelas galerias mais prestigiosas do mundo da arte (Lippard, 1997, p. 263).



104

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

caracterizado o espalhamento das práticas de criação e de experimentação 
artística dos últimos 150 anos. De alguma maneira, as práticas de “arte ativista 
comunitária” parecem encontrar seu ponto de emergência e de ȏorescimento 
independentemente da presença ou da vontade de qualquer artista, mesmo que 
essas práticas recorram com frequência a procedimentos comumente referidos 
como processos de arte.

No meio do caminho, a arte participativa/colaborativa
Assim como na história, também inexiste qualquer senso de linearidade 

nos processos de arte e de criação artística. Ao contrário, as simultaneidades, 
porosidades e contaminações são elementos a permear o cotidiano dos/as artistas 
em seus processos criativos. Entretanto, na mesma medida em que se pode 
identiȎcar a emergência de uma produção de arte ativista na contemporaneidade 
que pareça prescindir da presença e da participação substantiva do/a artista, 
certamente essa eclosão não se deu de maneira abrupta, como uma erupção 
vulcânica a tomar o mundo da arte de assalto (ou o que dele restou a partir das 
perspectivas dessa arte ativista).

Antes que as comunidades e seus agentes comunitários (educadores, 
ativistas, assistentes sociais, entre outros) assumissem o protagonismo no uso 
dos recursos das artes e a utilização de processos e procedimentos da criação 
artística, granjeando assim sua própria primazia, inúmeros projetos exibidos em 
grandes eventos internacionais ao redor do mundo, comumente apresentados 
como “bienais”. Esses projetos estimulavam o trabalho de artistas em articulação 
direta e engajada com diferentes comunidades, independentemente de seu 
escopo, formação ou constituição. Com isso, estava em curso o processo de 
deslocamento do lugar destinado ao/à artista que, por opção ou por falta de 
opção, cedia o lugar de centralidade que tradicionalmente lhe cabia no campo da 
arte para outras e outros protagonistas.

Os exemplos dessas práticas em articulação com diferentes comunidades se 
avolumam. Entretanto, pretendemos aqui permanecer com apenas o exemplo da 
obra de Krzysztof Wodiczsko. O artista polonês tem desenvolvido projetos com 
projeção audiovisual em espaços públicos em diferentes cidades do mundo, quer 
seja uma comunidade de sobreviventes do bombardeio nuclear de Hiroshima 
(Hiroshima, Atomic Bomb Dome, Hiroshima, 1999, Figura 1), ou uma comunidade 
de pessoas em situação de rua de Montreal (Homeless: Place des Arts, Place 
des Arts, Montreal, Quebec, 2014), ou ainda com trabalhadoras mexicanas das 
indústrias maquiladoras, na região de fronteira com os Estados Unidos, vítimas de 
assédio sexual em sua ocupação laboral, de violência doméstica e da brutalidade 
policial (The Tijuana Projection, Centro Cultural Tijuana, 2001), entre outros. 



105

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Figura 1. Krzysztof Wodiczko, Hiroshima, Atomic Bomb Dome, Hiroshima, 1999. Fonte: Wodiczko, Krzysztof. 

Public Projections. Disponivel eem: https://www.krzysztofwodiczko.com/.



106

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Em seus projetos, Wodiczko busca uma interação intensa com a comunidade 
com a qual pretende trabalhar, interação que tem início com “entrevista 
comunitária”: “ele [Wodiczko] entra em contato com diferentes pessoas que 
vivem na área em questão, conversa sobre seus problemas e dilemas e ouve as 
histórias de suas vidas. Ele também coleta informações sobre a situação geral 
daquela comunidade” (Sztabińska-Kałowska, 2021, p. 308). 

Para a realização de Tijuana Projection, Wodiczko empreendeu uma série de 
entrevistas gravadas, posteriormente regravadas, e adiante apresentadas às 
próprias mulheres entrevistadas em um processo dialético de entranhamento e 
de germinação, permitindo que essas mulheres desenvolvessem a capacidade 
“de operar com conȎança entre os espectadores durante a projeção, diante de 
equipes de cinema, rádio e televisão que transmitiam a projeção para a cidade” 
(Figura 2; Wodiczko, 2001, p. 48). 

Trabalhando em colaboração com assistentes sociais, psicólogos e outros 
proȎssionais, Wodiczko desenvolveu o Tijuana Projection na cidade mexicana 
de sua fronteira noroeste, tendo como objetivo criar condições para o 
transbordamento de uma dor enraizada no silêncio de mulheres vítimas de 
diferentes formas de violência naquela região. Vítimas que, desestimuladas 
pela indiferença da sociedade e no âmbito familiar, tendem a enclausurar seus 
traumas em suas próprias memórias. Mulheres vítimas de assédios no ambiente 
de trabalho, de violência e abusos domésticos e em outras esferas de poder, 
em situações que se replicam no cotidiano das cidades na periferia do mundo: 
Tijuana, Cidade do México, Rio de Janeiro, São Paulo, Vitória...

O processo de articulação e de conexão comunitárias presentes na obra de 
Wodiczko é consistente com as práticas contemporâneas de arte nos espaços 
públicos desenvolvidas em estreita interação com as comunidades e seus 
contextos socioculturais, de maneira que, no melhor dos mundos, essas populações 
marginalizadas e oprimidas, com pouca ou nenhuma representação nas esferas de 
poder, teriam acesso a meios que reverberassem seus anseios e infortúnios. 

Como Tijuana Projection, mais uma vez o artista polonês desenvolvia sua 
produção de arte em Ȏrme fricção com questões políticas, as quais estariam, segundo 
alguns críticos, distanciadas do plano estritamente artístico, negligenciando as 
preocupações estéticas próprias da arte, tendo como outro exemplo fulgurante o 
projeto Homeless Projection (1986) de Wodiczko, elaborado em torno do processo de 
gentriȎcação na cidade de Nova York3. Em diálogo com a historiadora estadunidense 
Patricia Phillips, Wodiczko aȎrmou acreditar que os excluídos “são os oradores mais 
importantes em uma democracia. Eles devem falar porque têm experimentado 
objetivamente os fracassos e a indiferença da democracia” (Phillips, 2003, p. 36).

3 O projeto de Wodiczko para a cidade de Nova York, assim como suas complexidades e implicações, 
foi examinado em profundidade por Rosalyn Deutsche no ensaio “Homeless Projection and the Site 
of Urban ‘Revitalization’” (1996, p. 3-48).



107

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Figura 2. Krzysztof Wodiczko, Tijuana Projection, Tijuana, México, 2001. Fonte: Wodiczko, Krzysztof. Public 

Projections. Disponível e: https://www.krzysztofwodiczko.com/.



108

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Em linhas gerais, esses projetos são altamente dependentes das comunidades 
com as quais interagem, ao que se soma o envolvimento de outros proȎssionais 
que, trazidos para o entorno do artista, participam da produção dos projetos em 
suas diversas etapas, desde as aproximações com essas comunidades, passando 
pelo convencimento e pelo acompanhamento da participação nas gravações, 
pela assistência psicológica, pelo desenvolvimento das tecnologias envolvidas 
nas projeções etc. É importante ressaltar, entretanto, que Wodiczko jamais se 
posicionou em qualquer outro lugar que não fosse o do artista-autor.

Na mesma medida que Krzysztof Wodiczko e tantos/as artistas mantinham 
sua centralidade nos processos de criação e de produção da arte, ganhava força 
um fenômeno que, na esteira das lutas características dos enfrentamentos 
sociopolíticos na contemporaneidade, parecia fazer surgir algo novo no 
universo da arte: uma produção artística que prescindia da ação, da atuação, do 
conhecimento e da sensibilidade do/a artista. 

Esse fenômeno tem se dado com a complacência do/a “artista” que parece abrir 
mão de sua condição de “artista”, aquela condição que propiciaria a emergência 
de projetos, situações e produtos diferenciados por sua própria condição de 
artista. Com isso, esse/a “artista” parece buscar um não-alinhamento ou uma 
desidentiȎcação política com uma arte que, segundo a crítica comprometida 
e igualmente ativista, replica uma visão de mundo eurocentrada, colonial, 
patriarcal, machista e racista.

Diante da diȎculdade em adentrar as instâncias do mainstream do sistema 
de arte contemporânea, essa produção ativista tem procurado outros canais 
de circulação, quer seja em circuitos paralelos de publicações, zines como 
exemplo, ou em encontros acadêmicos nos quais é apresentada como resultado 
de pesquisas desenvolvidas no âmbito universitário. De alguma maneira, 
essa produção aprofunda e/ou desloca os debates que caracterizaram as 
experimentações na arte dos anos 1960/70 que tensionavam a relação arte/
não-arte (Morrill, 2012; Kaprow, 2003) que, contudo, deixam intactos o lugar 
e o estatuto do/a artista, mesmo em produções que aspiravam a condição de 
não-arte. Na realidade contemporânea, se instaura um fenômeno artístico (se 
ainda se pode assim chamar) que parece tensionar a presença e a necessidade 
do/a artista na produção de arte (ativista), criando uma tensão que pode ser 
representada na equação artista/não-artista.

Arte ativista, a lateralidade do/a artista e
o (re)encantamento do mundo

Tem sido comum ouvir manifestações no entorno da arte que expressam, 
com certa ufania, que as produções de “arte” que se apresentam não 
tinham nenhum/a artista envolvido/a, algo que poderia até ser representado 
graficamente como N.A.E. (nenhum/a artista envolvido/a). Curiosamente, 



109

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

essas produções N.A.E., mesmo que insistam em nomear-se como arte 
e atuem em sua periferia (arte e cuidado, arte e saúde, arte e educação, e 
assim por diante), oscilam entre a negação do envolvimento de artistas e o 
deslocamento do/a artista para funções subjacentes, tais como a de como 
educador, mediador, facilitador ou algo do tipo. Assim, mesmo que persista 
a presença e a participação do/a artista, isso se dará de maneira que sua 
condição de artista não estará identificada nem tampouco preservada.

Entretanto, de acordo com formulações de Stephen Wright, teórico, curador 
e pesquisador independente radicado em Paris, as ações de colaboração 
se conȎgurariam como cenários propícios para que o/a artista apresentasse 
suas melhores credenciais e habilidades, entre as quais ele destaca um 
“senso de autonomia individual altamente desenvolvido”. Por outro lado, 
na outra ponta dessas colaborações de caráter social, os agentes políticos 
e sociais comunitários (os/as ativistas) trariam outras competências que 
escapam às características e às singularidades do/a artista, considerando 
que esses agentes comunitários são “altamente proȎcientes em termos de 
ação coletiva”. Assim, em um cenário de cooperação, de interesse mútuo e 
de ganhos recíprocos, vislumbrar-se-ia a possibilidade de uma composição 
complementar de habilidades, “em que as inabilidades de um parceiro são 
complementadas pelas habilidades do outro” (Wright, 2004, p. 535-537). 

Contudo, não é isso que temos podido observar. Como parte dos embates 
de resistência à colonialidade que persiste para além do recorte temporal do 
colonialismo (Mignolo, 2017; Lander, 2005; Quijano, 2005), a arte ativista parece 
se afastar de tudo que possa vinculá-la aos fundamentos da estética tradicional 
em sua matriz europeia. 

Se isso parece razoável e consistente com os enfrentamentos da descolonialidade, 
por outro lado, não parece haver uma explicação plausível ou uma justiȎcativa legítima 
para que, nesse processo de deslocamento e de desestetização contemporânea, 
se sacriȎque o lugar reservado ao/à artista, deslocando-o para um lugar que 
parece atroȎar suas competências e sua capacidade de melhor contribuir para as 
transformações sociais, mesmo que isso demande e implique a reinvenção dessa 
condição de artista. Essa desestetização contemporânea, que se manifesta em 
parte da arte ativista comunitária e radical, difere, substancialmente, das tendências 
desestetizantes da arte brasileira dos anos 1960/70 (Favaretto, 1993, 2010; Jezzini, 
2009), quando “a combinação entre uma linguagem experimental e a contestação 
da repressão levou Glauber e Oiticica a postularem novos comportamentos e 
uma desestetização da arte. [...] Essa desestetização não estava banida [isenta] de 
preocupações com questões artísticas conceitualistas” (Jezzini, 2009, p. 26).

De qualquer forma, se por um lado se impõe de forma cristalina a 
necessidade de renovação da condição do/a artista, das expectativas 
em torno do surgimento de um/a artista forjado/a e engajado/a em lutas 



110

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

presentes em nosso cotidiano político e social, de uma estética reinventada 
em condições de enfrentar a colonialidade, as desigualdades de gênero e de 
raça, por outro lado, a desaparição do/a artista e da estética (ou seja lá como 
venham a ser chamadas as ações e preocupações da arte e dos/as artistas 
no plano do sensível) nas produções ativistas radicais parece sacrificar as 
necessárias práticas de arte capazes de promover o encantamento da vida e 
a alegria de estar no mundo.

Para além das práticas que tendem a isolar o/a artista e a mantê-lo/a afastado/a 
das coisas do mundo e da vida mundana, diante das crises que solapam a vida 
contemporânea, as sociedades não podem prescindir da arte dos/as artistas, 
necessariamente reinventados e forjados nos embates com as coisas do 
mundo, de maneira a encantar esse mundo. Em texto publicado em 2002, em 
um momento que as práticas de arte politicamente engajadas começavam sua 
virada ativista, a artista e teórica estadunidense Suzi Gablik fazia uma projeção 
que, de alguma maneira, nos alcançam na contemporaneidade, a partir de sua 
leitura das práticas modernistas:

Se a estética moderna era inerentemente isolacionista, voltada para o 
distanciamento e a pureza, minha impressão é que o que veremos nas 
próximas décadas será uma arte essencialmente social e com propósito, 
uma arte que rejeita os mitos da neutralidade e da autonomia. O subtexto 
da responsabilidade social está ausente em nossos modelos estéticos, e 
o desaȎo do futuro será transcender a desconexão e a separação entre a 
estética e o social que existiam no modernismo. (Gablik, 2002, p. 4-5)

Gablik antecipou corretamente a superação da separação entre arte e 
vida, entre arte e as coisas do mundo, que fez surgir uma arte que, para 
além de certo ativismo radical, tem valorizado a inserção do/a artista no 
enfrentamento das desigualdades do mundo, algo que se impõe como uma 
necessidade social e, também uma necessidade de sobrevivência do/a artista 
na cena contemporânea das artes. Por outro lado, nesses enfrentamentos 
e conexões entre a arte e o social, se antes (no modernismo), arte e 
artistas pareciam negligenciar as relações com o social, na atualidade o 
social parece prevalecer com tanta veemência e em tal magnitude que 
as questões da arte e da estética (ou seja lá que nome venha tomar) são 
agora negligenciadas. Ao contrário do previsto por Gablik, a desconexão 
e a separação entre a estética e o social permanecem, apontando agora 
para um sentido invertido. Assim, essa nova configuração da arte ativista 
parece replicar a expressão popular na qual o bebê, por descuido, acabou 
por ser jogado fora com a água do banho!



111

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Referências
DEUTSCHE, Rosalyn. Homeless Projection and the Site of Urban “Revitalization”. In: 

Evictions: Art and Spatial Politics. Cambridge, Mass.: The MIT Press, 1996, p. 3-48.

FAVARETTO, Celso F. Para além da arte. Cadernos de Subjetividade, [S. l.], n. 12, 
p. 22–29, 2018. DOI: 10.2354/cs.v0i12.38441. Disponível em: https://revistas.pucsp.
br/index.php/cadernossubjetividade/article/view/38441. Acesso em: 29 dez. 2025.

FAVARETTO, Celso F. Vanguarda brasileira, Hélio Oiticica. Porto Arte: Revista 
de Artes Visuais, [S. l.], v. 4, n. 7, 2012. DOI: 10.22456/2179-8001.27516. 
Disponível em: https://seer.ufrgs.br/index.php/PortoArte/article/view/27516. 
Acesso em: 29 dez. 2025.

GABLIK, Suzi. The Reenchantment of Art. Nova York: Thames and Hudson, 2002.

GABLIK, Suzi. Connective Aesthetics: Art after Individualism. In: LACY, Suzanne 
(Ed.). Mapping The Terrain: New Genre Public Art. Seattle: Bay Press, 1996, p. 75-87.

GÓMEZ-PEÑA, Guillermo. Ethno-Techno: Writings on performance, Activism, 
and Pedagogy. Londres: Routledge, 2013.

GROYS, Boris. On Art Activism. e-ȏux journal, v. 56, n. 6, p. 1-13, 2014.

JEZZINI, Jhanainna Silva Pereira. A independência da arte e da cultura brasileiras: 
um diálogo entre Hélio Oiticica e Glauber Rocha. marcelina| eu-você etc., v. 3, n. 
3, p. 22-30, 2009.

KAPROW, Allan. Essays on the Blurring of Art and Life: Expanded Edition. 
Los Angeles, Berkeley: University of California Press, 2003.

LACY, Suzanne. Introduction: Cultural Pilgrimages and Metaphoric Journeys. In: 
LACY, Suzanne (Ed.). Mapping The Terrain: New Genre Public Art. Seattle: Bay 
Press, 1996, p. 18-47.

LANDER, Edgardo.  Ciências sociais: saberes coloniais e eurocêntricos. In: 
LANDER, Edgardo (Ed.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 
sociais - perspectivas latino-americanas. CLACSO, Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales - Conselho Latino-americano de Ciências Sociais, 2005, p. 8-23.

LIPPARD, Lucy R. (Ed.). Six Years: The Dematerialization of the Art Object from 
1966 to 1972. Los Angeles: Univ of California Press, 1997.



112

farol V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

LIPPARD, Lucy R. Trojan Horses: Activist Art and Power. In: WALLIS, Brian. 
Art after Modernism: Rethinking Representation. Nova York; Boston: The New 
Museum of Contemporary Art; David R. Godine, Pubisher, 1984, p. 341-358.

LIPPARD, Lucy R.; Chandler, John. The dematerialization of art. Art International, 
v. 12, n. 2, p. 31-36, 1968.

MIGNOLO, Walter D.. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. 
Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 32, n. 94, p. e329402, 2017. DOI: 
https://doi.org/10.17666/329402/2017. Disponível em: https://www.scielo.br/j/
rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/abstract. Acesso em: 29 dez. 2025.

MORRILL, Eric Padraic Soderlund Kelly. Between Object and Interpretation: 
Allan Kaprow’s Happenings and Environments. Irvine: University of California 
Press, 2012.

PHILLIPS, Patricia C. Creating Democracy: A Dialogue with Krzysztof Wodiczko. 
Art Journal (College Art Association), v. 62, n. 4, p. 32-47, 2003.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 
LANDER, Edgardo (Ed.). A colonialidade do saber: etnocentrismo e ciências sociais 
- perspectivas latino-americanas. CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias 
Sociales - Conselho Latino-americano de Ciências Sociais, 2005, p. 107-126.

SZTABIŃSKA-KAŁOWSKA, Paulina. A discourse with architecture in the works 
of Krzysztof Wodiczko. Art Inquiry, n. 23, p. 301-311, 2021.

WODICZKO, Krzysztof. Public Projections. Disponível em: https://www.
krzysztofwodiczko.com/. Acesso em: 29 dez. 2025.

WODICZKO, Krzysztof. Instruments, Projections, Monuments. AA Files, no. 43, 
p. 31-51, 2001.

WRIGHT, Stephen. The Delicate Essence of the Artistic Collaboration. Third 

Text, Londres, v. 18, n. 6, p. 533-545, nov. 2004.



113

V. 21, N. 33, Verão de 2025-2026

Luiz Sérgio de Oliveira
Artista e professor titular do Departamento de Arte da Universidade Federal 

Fluminense, onde atua no curso de graduação em Artes e no PPG em Estudos 
Contemporâneos das Artes como docente permanente. Doutor em Artes Visuais 
pelo PPGAV-EBA-UFRJ (2006), com estágio de pesquisador associado junto à 
Universidade de San Diego (USD), Califórnia, Estados Unidos. Mestre em Arte 
pela Universidade de Nova York (NYU, 1991). É o coordenador nacional do Grupo 
de Estudos sobre Arte Pública no Brasil (GEAP-BR). É Bolsista de Produtividade 
em Pesquisa do CNPq – Nível B.

Lattes: http://lattes.cnpq.br/8428410835702358
ID ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8616-5089


