
n. XXIII, Jul. 2025 
 

214 
 

DOI: 10.47456/krkr.v1i23.47440 

O subsumiço de mulheres negras no ensino de história 
The subsumption of black women in history teaching 

Brenda Figueiroa de Santana 
Acassia dos Anjos Santos Rosa 

Resumo: O presente artigo encontra-se no âmbito das discussões em torno 
do Ensino de História e visa estudar as mulheres negras cujas existências e 
atuações foram e são ocultadas do ensino básico de História do Brasil no 
período da escravidão. O trabalho visa questionar os motivos dessa negação 
e abordar as narrativas produzidas acerca dessas mulheres nos livros 
didáticos. 
Palavras-chave: Ensino de História; Mulheres Negras; Racismo Estrutural. 
 
Abstract: This article is part of the discussions surrounding the Teaching of 
History and aims to study black women whose existence and actions were 
and are hidden from basic teaching of Brazilian History during the period of 
slavery. The work aims to question the reasons for this denial and address 
the narratives produced about these women in textbooks. 
Keywords: History Teaching; Black Women; Structural Racism. 

Introdução 

O Brasil tem uma enorme dívida histórica para com os negros e 

negras. Para as mulheres, uma das grandes consequências devido a 

uma herança escravocrata, foi a invisibilidade gerada por uma 

sociedade racista e machista que vem há anos contribuindo para a 

formação histórica do país. Nas escolas, pouco se fala durante as aulas 

sobre a memória negra além da escravidão e com relação a 

personalidades femininas negras é ainda pior, quase nada é ensinado. 

O ambiente escolar é importante na formação do indivíduo, 

como ser pensante, crítico, que respeita as diferenças. É necessário 

considerar que as escolas possuem instrumentos que reproduzem 

ideologias, como também veículos que possibilitam aos alunos o 

desenvolvimento de habilidades voltadas para a reflexão, 

conscientização e questionamento dos problemas vigentes na 

realidade social, a depender da forma que são usados e interpretados 

podendo citar aqui a importância do educador nesse processo. 

Pensando nesses instrumentos e veículos educacionais, 

buscamos abordar os livros didáticos de três coleções seguindo os 

parâmetros da BNCC (História Sociedade e Cidadania, Historiar e 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

215 
 

Teláris) em que a população negra, na maioria das vezes, está 

representada como um problema social, sem vínculos afetivos, 

abandonados, ou praticando furtos, e isso acaba impactando na 

identidade das crianças e na sua forma de ver aquele indivíduo que 

está sendo retratado. Essa fonte histórica não pode ser compreendida 

de forma isolada, fora do contexto escolar e social, é um produto 

cultural, com suas especificidades, e organizado conforme a lógica da 

escola e da sociedade onde está inserido, ou seja, é um reflexo de uma 

sociedade atuante no momento. 

A relevância desse trabalho está no fato de poder gerar reflexões 

acerca da importância de uma educação antirracista, tema 

amplamente discutido no tempo presente. Além disso, poucas são as 

produções científicas que tratam sobre essa ausência das mulheres 

negras no ensino, essa pesquisa possui caráter inovador e necessário 

na atualidade. Além de podermos gerar um debate acerca da Lei 

10.639/03 que não é colocada em prática como deveria ser, e rever 

materiais didáticos, questionar currículos, trazer novas abordagens 

que não seja depreciativa é bastante pertinente. 

Na primeira parte buscou-se abordar o empoderamento da 

mulher negra na História gerando uma discussão sobre a construção 

de forma estereotipada dessa mulher e as lutas do feminismo negro 

que buscam desconstruir essa imagem. Na segunda parte, é 

questionado o lugar do negro na educação brasileira buscando 

entender em que momento se iniciaram as lutas do movimento negro 

por mudanças na legislação educacional brasileira para incluir o negro 

como agente histórico e questionar o não cumprimento dessas leis 

como por exemplo a Lei 10.639/03. Por fim, na última parte intitulada 

“Mulheres negras e ensino de História: pouco para ver e muito a 

ocultar”, é apresentado uma análise dos livros didáticos de História, 

já citados nesta apresentação, do 8º ano do ensino fundamental maior, 

mostrando através das narrativas a invisibilidade da mulher negra no 

ensino básico de História causada pelo racismo estrutural existente na 

sociedade. 

 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

216 
 

O empoderamento da mulher negra 

Além do mais, 

Eles verão quão bonito eu sou 

E se envergonharão 

Eu, também, sou a América. 

(HUGHES, 2011, on-line) 

O movimento feminista no Brasil surgiu no início do século XIX, 

o que muitos chamam de primeira onda, tendo como principal 

representante Nísia Floresta, com reivindicações voltadas para direito 

ao voto e direito a vida pública sem necessitar da autorização de seus 

maridos. Nos anos de 1970, ocorreu a segunda onda desse movimento 

durante o período de ditadura civil militar no país com grupos 

formados principalmente por professoras universitárias no qual as 

mulheres lutavam para combater a ditadura, além da valorização do 

trabalho feminino e a luta contra a violência sexual. Na terceira onda, 

com início em 1990 e sendo representada por Judith Butler, trouxe a 

pauta que o feminismo universal é excludente, pois as mulheres são 

oprimidas de formas diferentes pontuando a necessidade da inclusão 

de raça e classe nesses discursos. 

O feminismo negro, que teve início nos Estados Unidos com a 

estadunidense negra e militante Beverly Fisher na década de 1970, 

começa a surgir no Brasil na segunda onda ganhando força no fim 

dessa década em busca do reconhecimento das mulheres negras como 

sujeitos históricos e políticos, buscando pensar o feminismo negro 

além de uma luta identitária, mas uma luta por projetos democráticos. 

Em entrevista ao documentário “Feminist: What Were They 

Thinkings?”, lançado em 2018 e produzido nos Estados Unidos pela 

cineasta estadunidense Johana Demetrakas, a ativista e feminista 

preta Margaret Prescod relata que nos anos 70 enfrentava obstáculos 

no próprio movimento feminista, barreiras essas em que as mulheres 

negras precisavam abrir mão de suas pautas pelo bem da maioria. Ela 

reforça ainda a necessidade de voz das mulheres pretas sem precisar 

abrir mão de suas causas. E aqui podemos ressaltar o que a socióloga 

estadunidense Angela Davis nos alerta em sua frase mais conhecida 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

217 
 

“Numa sociedade racista, não basta não ser racista, é necessário ser 

antirracista. ” (DAVIS, Angela). 

Em Quem tem medo do feminismo negro? (2018), a filósofa 

Djamila Ribeiro diz: 

Se o objetivo é a luta por uma sociedade sem hierarquia 
de gênero, existindo mulheres que, para além da 
opressão de gênero, sofrem outras opressões, como 
racismo, lesbofobia, transmisoginia, torna-se urgente 
incluir e pensar as intersecções como prioridade de 
ação, e não mais como assuntos secundários (Ribeiro, 
2018, p.47) 

A maioria da população não compreende de fato o que é o 

feminismo e o pouco que sabe é perpetuado pela mídia, um feminismo 

engajado por mulheres brancas privilegiadas, pautado apenas em 

igualdade de gênero e salários iguais. As mulheres negras, mesmo 

estando presente nos movimentos feministas desde o seu surgimento, 

não são o foco atrativo das mídias, assim como suas causas individuais 

não são vistas principalmente as voltadas para raça. Elas tinham a 

noção de que não conseguiriam a igualdade dentro desse sistema 

patriarcal branco existente e até mesmo dentro do próprio 

movimento. Boa parte das mulheres feministas brancas precisam 

compreender que mesmo que elas lutem sobre a questão de gênero, os 

aspectos voltados para raça e classe irão afastá-las das feministas 

negras. 

É importante questionar a ausência de pessoas negras em 

determinados espaços partindo da discussão sobre o racismo porque 

segundo Silvio Almeida (2018) em O que é racismo estrutural: 

Todas essas questões só podem ser respondidas se 
compreendermos que o racismo, enquanto processo 
político e histórico, é também um processo de 
constituição de subjetividades, de indivíduos cuja 
consciência e os afetos estão de algum modo 
conectados com as práticas sociais. [...] O racismo só 
consegue se perpetuar se for capaz de: 1. produzir um 
sistema de ideias que forneça uma explicação “racional” 
para a desigualdade racial; 2. Constituir sujeitos cujos 
sentimentos não sejam profundamente abalados diante 
da discriminação e da violência racial e que considerem 
“normal” e “natural” que no mundo haja “brancos” e 
“não-brancos” (Almeida, 2018, p. 49) 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

218 
 

Sabemos que o status é diferente para mulheres brancas e 

negras, e isso é perceptível desde muitos anos, por exemplo, na TV 

onde se viam apenas mulheres brancas e quando as mulheres negras 

apareciam apenas como empregadas domésticas e não como 

protagonistas e tudo isso por causa da cor de sua pele, na educação 

isso não é diferente. Nós mulheres negras não nos identificamos com 

o feminismo considerado universal, pois nossas lutas não são 

pontuadas. As mulheres negras são incluídas no grupo de mulheres 

que não são representadas e escolhidas como rainhas de alguma coisa, 

mas retratadas como inferior porque o padrão estético de mulher é a 

mulher branca. O feminismo negro nos incluiu e nos possibilitou lutar 

por nossas causas, principalmente pelo racismo. Além disso contribui 

em diversas áreas e ações políticas no Brasil como 

O reconhecimento da falácia da visão universalizante de 
mulher; o reconhecimento das diferenças intragênero; o 
reconhecimento do racismo e da discriminação racial 
como fatores de produção e reprodução das 
desigualdades sociais experimentadas pelas mulheres 
no Brasil; o reconhecimento dos privilégios que essa 
ideologia produz para as mulheres do grupo racial 
hegemônico; o reconhecimento da necessidade de 
políticas específicas para as mulheres negras para a 
equalização das oportunidades sociais; o 
reconhecimento da dimensão racial que a pobreza tem 
no Brasil e, consequentemente, a necessidade do corte 
racial na problemática da feminilização da pobreza; o 
reconhecimento da violência simbólica e a opressão que 
a brancura, como padrão estético privilegiado e 
hegemônico, exerce sobre as mulheres não-brancas. 
(Carneiro, 2003, p. 129) 

Os estereótipos criados ao longo da História contribuíram na 

manutenção das hierarquias sociais que foram construídas desde o 

período da escravidão com o objetivo de inferiorização do negro seja 

dentro da religião ou até mesmo da ciência durante o período da 

escravatura. Djamila Ribeiro (2018) transcreve em seu livro uma 

entrevista que realizou com Grada Kilomba na qual a escritora 

portuguesa responde: 

Quando um sistema está habituado a definir tudo, 
bloquear os espaços e as narrativas, e nós, a partir de um 
processo de descolonização, começamos a adentrar 
esses espaços, começamos a narrar e trazer 
conhecimentos que nunca estiveram presentes nesses 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

219 
 

lugares, claro que isso é vivenciado como algo 
ameaçador. (Ribeiro, 2018, p.112) 

 A partir da citação acima discutiremos a respeito do conceito de 

empoderamento e seus mecanismos. A definição de empoderamento 

para o feminismo negro é algo coletivo. Significa não apenas 

empoderar a si mesma, mas também as outras mulheres, colocando-

as como sujeitos ativos históricos e políticos lutando por nossos 

direitos na humanidade. É uma luta pela equidade, pois se uma mulher 

se empodera ela pode empoderar outras mulheres. O feminismo negro 

é importante para construir essa estrutura social baseada nas 

necessidades dos grupos minoritários tendo o empoderamento como 

a continuidade do processo que garantirá que essa 
experiência pleiteada pelo lugar de fala se desenvolva 
de maneira plena e eficiente nas ações para a 
emancipação possível de mulheres negras e de outros 
sujeitos sociais oprimidos. (Berth, 2020, p.64) 

Por muito tempo as meninas e mulheres negras tentavam se 

encaixar nos padrões de uma sociedade racista ao alisar seus cabelos 

crespos e cacheados com um pente de ferro quente devido à vontade 

existente em serem aceitas em uma sociedade com padrões 

eurocêntricos e racistas, sendo historicamente sempre tratadas com 

desumanidade. O cabelo da mulher negra acaba sendo um fardo desde 

a infância, pois independente do estilo e cuidado sempre foi vítima de 

injúria racial e estereótipos criados por uma sociedade que mantém 

padrões específicos de beleza. Durante a infância das meninas negras 

elas são submetidas aos processos de mudanças nos cabelos, a técnica 

utilizada eram as tranças, o que nem sempre era o penteado preferido 

das meninas, pois acabava se tornando um processo doloroso. Talvez 

por isso essas meninas, quando mulheres, optaram pelo alisamento 

dos fios para não sofrer a pressão estética e ter a sensação de não 

precisar desembaraçar os cabelos. Hoje o processo das tranças, que 

tem um significado histórico importante para a população negra e a 

ancestralidade africana, passou a ser mais aceito entre as mulheres 

negras, além de que o uso da técnica foi se aprimorando.  

A narrativa atual de amor aos cabelos crespos e cacheados se 

encaixa perfeitamente no empoderamento, pois vai de contra ao 

sistema racista e todas as ofensas raciais que são direcionadas, desde 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

220 
 

cedo, a vida dessas mulheres. Além disso, há a aceitação da cor da pele 

negra em diferentes tonalidades, do nariz, da boca. “O rosto da mulher 

negra, que traz informações reais das origens africanas, também é 

alvo constante de escárnio e depreciação” (Berth, 2020, p.117), 

principalmente o nariz e a boca. Nesse contexto, o corpo surge como 

um suporte na construção da identidade negra, além do cabelo crespo 

e cacheado como um ícone identitário.  

Dentro do campo da estética há atualmente uma resistência 

inserida nos movimentos formados por pessoas negras que buscam a 

reafirmação da beleza de seu povo valorizando a imagem afro-

brasileira. Todo o processo de inferiorização da beleza negra diante da 

branca tem raízes sociopolíticas, como forma de justificar a opressão 

e exploração da população negra para adquirir privilégios sociais. O 

empoderamento através da estética tem um grande potencial político 

na reconstrução da imagem de pessoas negras em qualquer época e 

idade desses indivíduos, mas ainda há um trabalho de 

amadurecimento com práticas e mecanismos pedagógicos, 

psicológicos e intelectuais para chegar ao empoderamento. 

Sobre mecanismos de empoderar outras mulheres, Djamila 

Ribeiro (2018) sugere:  

Se for professora, a mulher pode estar atenta aos 
xingamentos machistas muitas vezes naturalizados 
como brincadeiras ou chacotas de crianças. Tentar 
promover discussões em salas de aula que levem à 
reflexão sobre a situação das mulheres. Criar um grupo 
na comunidade ou associação do bairro para discutir 
estratégias de apoio a outras mulheres ou o 
enfrentamento da violência que possam vir a sofrer. 
(Ribeiro, 2018, p.136) 

 Como citado acima, a Educação tem um papel fundamental na 

luta contra o racismo e é um meio eficaz na construção do 

empoderamento. Leis como a 10.639/03, sancionada em 9 de janeiro 

2003, que tem como objetivo a obrigatoriedade do ensino de História 

da África e dos Africanos no ensino fundamental e médio, proporciona 

aos professores que ressaltem em sala de aula a cultura afro-brasileira 

como principal constituinte e formadora da sociedade brasileira e 

reforcem que negros e negras são sujeitos históricos, valorizando, 

portanto, o pensamento e as ideias de importantes intelectuais negros 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

221 
 

brasileiros, a cultura (música, culinária, dança), as religiões de 

matrizes africanas e as personalidades negras que tiveram e têm 

papéis importantes em diversos momentos da História do Brasil. 

 No Brasil é evidente a cultura racista que relaciona pessoas 

negras a algo negativo, contribuindo com a discriminação racial, 

criando situações constrangedoras no meio eduacional para os alunos 

(as) negros e negras. O racismo no ambiente escolar, em alguns 

momentos, pode não está visível de forma verbal, o que não quer dizer 

que ele não esteja presente no dia a dia dos alunos em suas várias 

formas de manifestação, como por exemplo, nos privilégios de 

brancos, no reconhecimento do biotipo branco como o padrão de 

beleza a ser seguido além de ser também a representação de 

inteligência, além dessa população deter boa parte do poder político, 

econômico, religioso e cultural. 

 No artigo Trajetórias escolares, corpo negro e cabelo crespo: 

reprodução de estereótipos ou ressignificação cultural? Nilma Lino 

Gomes (2005) aborda alguns questionamentos: 

Será que a escola tem dado uma outra leitura a essa 
relação? Ou as crianças negras e brancas, quando 
estudam a questão racial, ainda participam da 
representação do corpo negro apenas como um corpo 
açoitado e acorrentado? Será que hoje, em pleno 
terceiro milênio, os livros didáticos e as discussões 
sobre a história do negro no Brasil realizadas pela escola 
destacam que o corpo negro, desde a época da 
escravidão, sempre foi um corpo contestador? (Gomes, 
2005, p.230) 

A trajetória escolar é importante para o processo de construção 

da identidade negra e infelizmente reforça os estereótipos étnico 

racial e o padrão estético. Diante disso, pesquisadores e militantes dos 

movimentos negros vêm lutando para resgatar a história da 

população negra, a autoestima desse povo na busca pelo 

empoderamento através da educação intensificando o trabalho junto 

aos educadores. 

 Dessa forma, a união de luta das mulheres na sociedade não 

depende só da superação das desigualdades que foram geradas ao 

longo da História, mas é a superação principalmente de ideologias do 

sistema de opressão, como por exemplo, o racismo que coloca 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

222 
 

principalmente a mulher negra numa posição de inferioridade. A luta 

dessas mulheres contra o sistema opressor e racista vem mostrando 

novos caminhos e construindo discussões acerca da questão racial e 

de gênero na sociedade. 

O lugar do negro na educação brasileira 

O nosso grito vive nos fatos e nós 
advogamos os direitos da raça negra, 
porque ela tem uma grande herança 
dentro do Brasil - Manchete de O 
Clarim d'Alvorada, 1931 

O Movimento Negro Brasileiro está diretamente interligado a 

História do Brasil, pois a trajetória dele é fruto dos cenários políticos, 

econômicos, sociais e culturais do país. As lutas por mudanças na 

legislação educacional brasileira, para incluir o negro como agente 

histórico, iniciaram a partir do momento em que o Movimento passou 

a reivindicar a inserção de estudos africanos nos currículos das 

escolas, além de reavaliar o papel do negro na História do Brasil e 

denunciar o racismo no sistema educacional através dos livros 

didáticos e formação dos professores, passando a empreender em 

projetos voltados para essa área. 

A pedagoga Nilma Lino Gomes em seu livro O Movimento Negro 

Educador: saberes construídos nas lutas por emancipação (2017) busca 

inicialmente compreender a potência desse movimento social 

destacando o seu caráter emancipatório, reivindicativo e afirmativo 

que vai caracterizá-lo como um ator político e educador de pessoas. 

Entende o Movimento Negro como diversas formas de organização e 

articulações políticas dos negros e negras que se posicionam na luta 

contra o racismo visando a superação deste na sociedade. Inserem-se, 

ainda, nessa definição os grupos políticos, acadêmicos, culturais, 

religiosos e artísticos, todos com o mesmo objetivo de luta antirracista 

e na luta afirmativa da história e da cultura negra no Brasil. 

A partir dos anos 1980, o Movimento Negro passou a ter um 

enfoque ainda maior na educação em busca de ações e conquistas 

nessa área. Ao perceberem que a população negra estava sendo 

inferiorizada através da reprodução da discriminação racial pelo 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

223 
 

sistema educacional brasileiro, o Movimento passa a reivindicar ao 

Estado Brasileiro “o estudo da história do continente africano e dos 

africanos, a luta dos negros no Brasil, a cultura negra brasileira e o 

negro na formação da sociedade nacional brasileira” (Santos, 2005, 

p.23). Foram as organizações dentro do Movimento que, ao 

perceberem a ausência do Estado nas políticas públicas e 

educacionais para a população negra, passaram a oferecer escolas 

com o intuito de alfabetizar os adultos e crianças negras. Saber ler e 

escrever são pontos fundamentais para que se possa ascender 

socialmente, ou seja, para conseguir uma situação econômica estável 

e para interpretar as leis que lhes dão direitos. 

Até a década de 1980 o discurso do Movimento Negro em relação 

a educação era mais universalista, mas ao ver que as políticas públicas 

educacionais com caráter universal, ao serem postas em prática, não 

atendiam à grande parte da população negra, o discurso do grupo e as 

reivindicações começaram a mudar passando a ter um Movimento 

mais ativo e engajado nesse campo. No ano de 1995 foi realizada em 

Brasília a “Marcha Nacional Zumbi dos Palmares contra o Racismo, 

pela Cidadania e a Vida”. Houve também a participação do Movimento 

na “III Conferência Mundial contra o Racismo, a Discriminação Racial, 

a Xenofobia e Formas Correlatas de Intolerância”, promovida pela 

ONU, 31 de agosto a 8 de setembro de 2001, em Durban na África do 

Sul. Em 2000 foi fundada a Associação Brasileira de Pesquisadores 

Negros (Copene); 2003 teve a criação da SEPPIR (Secretaria de 

Políticas de Promoção da Igualdade Racial); 2004 foi fundada, no 

Ministério da Educação, a Secad (Secretaria de Educação Continuada, 

Alfabetização e Diversidade), na qual as reivindicações históricas do 

Movimento Negro passam a ter maior visibilidade na organização 

estrutural desse ministério. Outras ações e conquistas desse 

Movimento foram: 

o Plano Nacional de Implementação das Diretrizes 
Curriculares Nacionais da Educação das Relações 
Étnico-raciais e para o Ensino de História e Cultura 
Afro-brasileira e Africana (2009); a inserção da questão 
étnico-racial, entre as outras expressões da diversidade, 
no documento final da Conferência Nacional da 
Educação Básica (Coneb), em 2008, e da Conferência 
Nacional da Educação (Conae), em 2010 e 2014; a 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

224 
 

inserção, mesmo que de forma transversal e dispersa, da 
questão étnico-racial e quilombola nas estratégicas do 
projeto do Plano Nacional da Educação (PNE); a Lei 
Federal 12.288 de 2010, que institui o Estatuto da 
Igualdade Racial; a aprovação do princípio 
constitucional da ação afirmativa pelo Supremo 
Tribunal Federal, no dia 26 de abril de 2012; a sanção 
pela então presidenta da República, Dilma Rousseff, da 
Lei 12.711, de 29 de agosto de 2012, que dispõe sobre 
cotas sociais e raciais para ingresso nas universidades 
federais e nas instituições federais de ensino técnico de 
Nível Médio; a aprovação das Diretrizes Curriculares 
Nacionais para a Educação Escolar Quilombola - 
Parecer CNE/CEB 16/12 e Resolução CNE/CEB 08/12 
pelo Conselho Nacional de Educação (CNE); e a sanção 
da Lei 12.990, de junho de 2014, que reserva aos negros 
20% das vagas oferecidas nos concursos públicos para 
provimento de cargos efetivos e empregos públicos no 
âmbito da administração pública federal, das 
autarquias, das fundações públicas, das empresas 
públicas e das sociedades de economia mista 
controladas pela União. (Gomes, 2017, p.37) 

Essas conquistas por meio do Estado ressalta a importância do 

Movimento Negro Brasileiro e seu protagonismo como um agente 

político e educador. Apesar dessas ações possuírem um foco na 

população negra, elas não se restringem apenas a eles, mas visam a 

construção de uma sociedade mais justa e igualitária para todos. O 

Movimento reeduca e emancipa a sociedade brasileira, o Estado e ele 

próprio em busca de construir novos conhecimentos sobre as relações 

étnico-raciais e o racismo no país. Todo esse processo de luta exige 

que se forme novas organizações políticas para produzirem novas 

pedagogias e conhecimentos, pois são “questões presentes na 

trajetória do Movimento Negro e que nos colocam diante do desafio 

de entender ainda mais a complexa relação entre diversidade, 

desigualdade e relações étnico-raciais no Brasil” (Gomes, 2017, p.38). 

No ano de 2003, o então Presidente da República Luiz Inácio Lula 

da Silva, ao reconhecer sobre a importância de uma luta antirracista, 

representada pelo Movimento Negro Brasileiro, as injustiças e 

discriminações raciais contra os negros no Brasil e a construção de 

uma educação democrática que abranja a história dos povos que 

participaram e participam da construção da História do Brasil 

promoveu a alteração da Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996 ao 

sancionar a Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003 que tem como 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

225 
 

objetivo a obrigatoriedade do ensino de História da África e dos 

Africanos no ensino fundamental e médio. Com a alteração da Lei nº 

9.394/96 foram incluídos os artigos abaixo: 

Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental 
e médio, oficiais e particulares, torna-se obrigatório o 
ensino sobre História e Cultura AfroBrasileira.  

§ 1ª - O Conteúdo programático a que se refere o caput 
deste artigo incluirá o estudo da História da África e dos 
Africanos, a luta dos negros no Brasil, a cultura negra 
brasileira e o negro na formação da sociedade nacional, 
resgatando a contribuição do povo negro nas áreas 
social, econômica e política pertinentes à História do 
Brasil.  

§ 2ª - Os Conteúdos referentes à História e Cultura Afro-
Brasileira serão ministrados no âmbito de todo o 
currículo escolar, em especial nas áreas de Educação 
Artística e de Literatura e História Brasileiras.  

Art. 79-B. O calendário escolar incluirá o dia 20 de 
novembro como “Dia Nacional da Consciência Negra”. 

Com isso, os professores passaram ter a liberdade de 

ressaltarem em sala de aula a cultura afro-brasileira como principal 

constituinte e formadora da sociedade reforçando que negros e 

negras são sujeitos históricos, valorizando, portanto, as 

personalidades negras que tiveram e têm papéis importantes em 

diversos momentos da História do Brasil. Diante desse contexto, “a 

instituição escolar é vista como um espaço em que aprendemos e 

compartilhamos não só conteúdos e saberes escolares, mas também 

valores, crenças, hábitos e preconceitos raciais, de gênero, de classe e 

de idade”. (Gomes, 2005, p.227). Porém, na prática não é o que 

realmente acontece, ainda vivemos em um ensino que tem uma 

abordagem eurocêntrica, fruto de uma legislação que não se 

preocupou em “estabelecer metas para implementação da lei, não se 

refere à necessidade de qualificar os professores dos ensinos 

fundamental e médio para ministrarem as disciplinas referentes à Lei 

nª 10.639” (Santos, 2005, p.34), e muito menos em rever os currículos 

dos cursos de licenciatura em História das Universidades públicas e 

privadas para que se possa formar professores aptos a lecionarem as 

disciplinas de História e Cultura Afro Brasileira ao invés de deixar a 

responsabilidade apenas para os professores, pois foram muitos anos 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

226 
 

de luta dos movimentos sociais negros para conseguir que o ensino de 

história da África e cultura afro-brasileira fosse obrigatório. Mas o fato 

de torná-lo obrigatório, apesar de ser necessário, não é o suficiente 

para que sua execução seja implementada diariamente nas salas de 

aulas. 

A escola é parte importante na luta contra a discriminação 

racial. Se pararmos para analisar o ambiente escolar e pensarmos em 

nossas próprias experiências veremos que a escola acaba reforçando 

essa concepção de que pessoas negras não têm contribuições para a 

história, ciência, literatura e outras áreas, quando se resumem a 

comemorar libertação de pessoas negras escravizadas pautada na 

bondade de brancos conscientes. Os professores necessitam cumprir 

o seu papel de educadores promovendo estratégias e práticas 

pedagógicas nas salas de aula todos os dias, além de se atualizar 

constantemente sobre a história e a cultura africana e afro-brasileira, 

denunciando também o racismo e pensando em projetos para a 

população negra. Porém os educadores e a escola não precisam 

carregar essa carga sozinhos, 

além da Lei 10.639/03 e das diretrizes curriculares para a 
educação das relações étnico-raciais e para o ensino de 
história e cultura afro-brasileira e africana, existe uma 
produção mais consistente sobre a temática racial que 
deve ser incorporada como fonte de estudo individual e 
coletivo dos(as) educadores(as). (Gomes, 2005, p.60) 

Além disso, possuem grupos jovens, culturais, ONG’s, Núcleos 

de Estudos e entidades do Movimento Negro que podem contribuir 

para o debate trabalhando em conjunto com os professores nas 

escolas, realizando uma construção coletiva na implementação das 

práticas e estratégias pedagógicas de luta contra a discriminação 

racial, que vem desde o período colonial até os dias atuais, e em favor 

da diversidade étnico-racial gerando uma democracia racial e 

educando “na diferença, ressaltando as especificidades.” (Sa, 2010). 

A revisão dos livros didáticos também é fundamental na 

construção dessa luta, pois eles podem funcionar como instrumentos 

que reproduzem ideologias, mas também como veículos que 

possibilitam aos alunos o desenvolvimento de habilidades voltadas 

para a reflexão, conscientização e questionamento dos problemas 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

227 
 

vigentes na realidade social, a depender da forma que ele é usado e 

interpretado podendo citar aqui a importância do educador nesse 

processo. As retratações negativas criadas ao longo do tempo nesses 

livros causam um processo de invisibilidade dos negros e negras, 

fazendo com que não se reconheçam como pertencente ao meio 

social, pois 

Se nos livros existissem negros representados de forma 
bonita e bem cuidados, as crianças iriam querer retratá-
los em seus desenhos, mas como eles só veem o negro 
representado de forma depreciativa, claro que eles não 
vão querer redesenhá-los. Acabam fazendo desenhos de 
brancos pois são os que aparecem mais bem-
apessoados nos livros didáticos. (Sa, 2010) 

Diante disso, atos racistas devem ser combatidos desde o 

ambiente escolar, já trabalhando os debates de respeito as diferenças 

na fase infantil fazendo com que essa luta antirracista seja de todo 

educador. 

É perceptível que o Brasil vem incorporando, aos poucos, a raça 

de forma ressignificada em algumas de suas ações e políticas, 

principalmente na educação e a sociedade brasileira não teria 

chegado a esse momento se não fosse a atuação histórica do 

Movimento Negro que age como um ator político e educador. Nesse 

contexto, os movimentos sociais, principalmente o Movimento Negro, 

são de fundamental importância na denúncia contra a discriminação 

racial como também na mudança da realidade social e racial do Brasil, 

além de reeducar a população e os meios políticos e de ensino. 

Entretanto, quanto mais o Movimento aprimora a luta contra o 

racismo, surgem formas ainda maiores de opressão e de dominação 

contra as quais tem de se contrapor e lutar cada vez mais. 

Mulheres negras e ensino de História: pouco para ver e muito a 
ocultar 

Pode me atirar palavras afiadas 
Dilacerar-me com seu olhar 
Você pode me matar em nome do ódio 
Mas, ainda assim, como o ar, eu vou me 
levantar 
- Maya Angelou  



n. XXIII, Jul. 2025 
 

228 
 

Nos últimos quatro anos a Educação brasileira segue os moldes 

da Base Nacional Comum Curricular (2018) que é um documento com 

normas, aprendizados e etapas essenciais no desenvolvimento dos 

alunos durante o período da Educação Básica, seguindo os termos da 

Lei de Diretrizes e Bases da Educação (1996), servindo como base para 

formação de currículos das redes escolares do país. Além da LDB, a 

BNCC segue outros documentos oficiais como a Constituição Federal 

(1988), Diretrizes Nacionais, Parâmetros Curriculares e Plano Nacional 

de Educação (2014). Apesar de ser considerado um avanço, alguns 

problemas ainda persistem, principalmente na elaboração dos novos 

livros didáticos a partir das mudanças decorrentes da BNCC. 

O livro didático é um produto cultural da sociedade e formulado 

pelos poderes atuantes em determinadas épocas. No ambiente escolar 

atual, ele acaba concorrendo com outras metodologias como a 

Internet, audiovisuais, mapas, quadros, mas ainda assim permanece 

ocupando um papel fundamental na educação básica devido a sua 

acessibilidade e fácil manuseio. O termo “livro didático” apareceu pela 

primeira vez na criação do Decreto-Lei nº 1.006 de 30 de dezembro de 

1938 que tinha como objetivo a regulamentação de uma política 

nacional do livro didático. Esse decreto criou a Comissão Nacional do 

Livro Didático (CNLD), que tinha como responsabilidade avaliá-los e 

conceder ou não sua aprovação para o uso nas escolas. A CNLD foi 

criada durante o Estado Novo, um período autoritário, fazendo com 

que os critérios de avaliação dos livros fossem voltados para aspectos 

políticos/ideológicos e não pedagógicos. Atualmente a 

responsabilidade do livro didático é do PNLD (Plano Nacional do Livro 

Didático), criado pelo decreto n° 91.542, de 1985. 

Os livros didáticos são mediadores no processo de ensino 

aprendizagem facilitando a apreensão de conteúdo, porém é 

importante considerar que esse tipo de material didático é um 

instrumento de controle do ensino por parte dos poderes 

responsáveis atuantes na sociedade, ou seja, a forma como os 

conteúdos serão trabalhados nos livros didáticos está diretamente 

ligado a quem está no poder. Junto a isso o livro didático precisa ser 

entendido como um meio de veicular valores e ideologias de 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

229 
 

determinadas épocas e sociedades, meio este que na maioria das vezes 

é o único acesso a conteúdo que os alunos possuem, ressaltando mais 

uma vez a importância desse material pedagógico. 

Foram analisados neste trabalho livros didáticos de três 

coleções seguindo os parâmetros da BNCC (História Sociedade e 

Cidadania, Historiar e Teláris) do 8º ano do ensino fundamental. O 

livro da coleção História Sociedade e Cidadania ao abordar assuntos 

referentes ao Brasil Império pouco se fala sobre o processo de 

escravização de negros e negras e suas lutas. Algumas revoltas como 

a Revolta dos Malês, ocorrida na Bahia em 1835, são resumidas a 

menos de uma folha e não cita em nenhum momento a participação de 

mulheres negras nessa luta pelo fim da escravização. Nas imagens a 

seguir pode-se notar que as lutas de negros e negras pela Abolição é 

resumida em dois tópicos curtos, além de citarem apenas homens que 

lutaram nesse processo. 

 
Imagem: Reprodução. Disponível em: 
BOULOS JÚNIOR, Alfredo. História 

sociedade & cidadania: 8º ano: ensino 
fundamental: anos finais / Alfredo Boulos 

Júnior. 4. ed. São Paulo: FTD, 2018. 
Imagem: Reprodução. Disponível em: 
BOULOS JÚNIOR, Alfredo. História 

sociedade & cidadania: 8º ano: ensino 
fundamental: anos finais / Alfredo Boulos Júnior. 4. ed. São Paulo: FTD, 2018. 

Na coleção Historiar, série oitavo ano, podemos notar, na 

imagem abaixo, que há abordagens sobre negros escravizados na luta 

pela Independência do país, mas falta nessa abordagem colocá-los 

como destaques e agentes ativos nesse processo. Além de, mais uma 

vez, as mulheres negras serem invisibilizadas ao longo das páginas, 

não sendo citadas nas lutas do período escravista. 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

230 
 

 
Imagem: Reprodução. Disponível em: COTRIM, Gilberto. Historiar 8º ano: ensino 

fundamental, anos finais/ Gilberto Cotrim, Jaime Rodrigues. 3ª ed. São Paulo: 
Saraiva, 2018. 

Por fim, a coleção Teláris, segue o mesmo padrão das coleções 

anteriores ao invisibilizar o protagonismo de mulheres negras apenas 

citando homens negros nos movimentos abolicionistas. Porém a 

coleção tem um diferencial abordando as mulheres no período 

imperial como mostram as imagens abaixo. 

 
Imagem: Reprodução. Disponível em: VICENTINO, Cláudio. Teláris história 8º 

ano: ensino fundamental. anos finais/ Cláudio Vicentino, José Bruno Vicentino. 1ª 
ed. São Paulo: Ática, 2018. 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

231 
 

 
Imagem: Reprodução. Disponível em:VICENTINO, Cláudio. Teláris história 8º ano: 

ensino fundamental. anos finais/ Cláudio Vicentino, José Bruno Vicentino. 1ª ed. 
São Paulo: Ática, 2018. 

A ausência de personalidades negras femininas no Ensino 

Básico evidenciada acima nos livros didáticos se dá através de uma 

herança escravocrata e de um racismo estrutural que está a anos 

engendrado na sociedade brasileira. Entre os séculos XVI e XVIII, a 

escravidão era aceita pelo Estado e a Igreja e praticada sem que as 

classes que dominavam questionassem a legitimidade dessas ações. 

Apenas os negros escravizados questionavam a legitimização desses 

atos manifestando sua insatisfação por meio de fugas e insurreições. 

No período colonial acreditavam que era a vontade de Deus que 

alguns nascessem como negros, pobres, ricos, brancos, e se tornassem 

escravos. As classes não podiam ir de encontro aos desígnios de Deus 

permitindo que escravizassem os negros sem sentirem peso na 

consciência, e a minoria que ousou questionar foram expulsos da 

Colônia.  

Essas regras vieram a se abalar com os revolucionários do século 

XVIII que buscavam a criação de novas representações no governo e 

que a representação do divino não fosse atribuída ao Rei. Esse 

pensamento revolucionário visava atribuir a escravidão as vontades 

do Homem e não de Deus. De acordo com Emília Viotti da Costa em 

seu livro Abolição (2010), descobriu-se que o cristianismo era 

incompatível com a escravidão; o trabalho escravo, menos produtivo 

do que o livre; e a escravidão uma instituição corruptora da moral e 

dos costumes. Os discursos dos benefícios da escravidão eram pautas 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

232 
 

para impedir a Abolição e principal justificativa que circulava entre as 

elites é que seria a ruína do país se fosse abolida. 

Com a Independência do Brasil os escravizados tiveram seus 

anseios de liberdade frustrados. Mesmo que a Carta Constitucional de 

1824 tivesse incluído um artigo que transcrevia a Declaração dos 

Direitos do Homem e do Cidadão, quase igual a original francesa de 

1789, que tinha a liberdade como um direito do Homem, mantiveram 

ainda assim quase metade da população brasileira escravizada, 

ignorando-os sem reconhecer sua existência. Diante disso, dava-se o 

primeiro passo para a criação de uma consciência crítica e política em 

relação a escravidão. Alguns questionamentos foram surgindo, Emília 

Viotti (2010) cita alguns deles: “A questão que se apresentaria a partir 

daí era como justificar a escravidão em uma sociedade em que se 

aceitavam os novos princípios liberais. Como negar aos escravos os 

direitos humanos que, em princípio, aplicavam-se a todos? (Viotti, 

2010, p.16)”. 

A resposta que davam a esses questionamentos era de que o 

negro escravizado não seria capaz de viver em liberdade que a 

escravidão era benéfica pois, introduzia o negro no mundo cristão e 

civilizado. Além de justificarem que a economia do país não poderia 

sobreviver sem o sistema escravista, era para eles um mal necessário. 

E assim seguiam, 

os representantes da Nação declamavam na Câmara dos 
Deputados, nas Assembleias Provinciais e no Senado o 
ideário liberal, continuava-se a importar escravos da 
África em número crescente, a fim de atender à 
crescente demanda de mão de obra. (Costa, 2010, p.19) 

Não dá para compreender a sociedade brasileira sem pensar nos 

conceitos de raça e racismo. Segundo o filósofo Silvio Almeida em seu 

livro Racismo Estrutural (2020), o racismo ele sempre é estrutural, ou 

seja, é algo natural dentro das estruturas da sociedade, o que não quer 

dizer que deva ser encarado como algo correto, ele é o ponto central 

para as desigualdades e violências existentes que formam e/ou 

moldam a sociedade contemporânea. O sentido do conceito de raça 

está ligado às circunstâncias históricas em que está sendo utilizado. A 

raça é definida por dois pontos básicos que se entrecruzam entre si: a 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

233 
 

característica biológica (traços físicos, cor da pele, etc.) e a 

característica étnico-cultural (origem geográfica, língua, religião, 

costumes, etc.). Mesmo que nada possa comprovar que fatores 

biológicos e culturais justifiquem atos discriminatórios, o conceito de 

raça é utilizado ainda como forma de segregar e violentar grupos 

socialmente considerados como minoritários e legitimar esses atos de 

forma natural. 

Silvio Almeida (2020) divide o racismo em três concepções: 

individualista, institucional e estrutural. O individualista é de caráter 

individual que não está ligado a grupos específicos ou ao coletivo, mas 

a um indivíduo racista que vai agir de forma isolada e/ou em grupo, já 

o institucional está ligado ao funcionamento das instituições que 

atuam como forma de privilegiar uma determinada raça. Por fim, o 

estrutural é decorrente da própria estrutura social construída em cima 

da escravidão, da violência do branco para com o negro, das relações 

políticas, sociais, econômicas e jurídicas. Partindo da ótica do racismo 

estrutural ele pode ser dividido em racismo como processo político e 

como processo histórico. Racismo como processo político é um 

processo de discriminação que influencia na organização social e 

depende do poder político para tal, “caso contrário seria inviável a 

discriminação sistemática de grupos sociais inteiros” (Almeida, 2020, 

p.53). O racismo no âmbito do processo histórico se manifesta de 

forma circunstancial e específica, e em conexão com as 

transformações sociais. 

As mulheres negras sofrem uma tripla discriminação, de raça 

gênero e classe. Com esse contexto social sofremos com a 

invisibilidade em diversos segmentos e nos livros didáticos não é 

diferente, mulheres negras agentes ativas da História seguem sendo 

silenciadas. Um dos principais objetivos do ensino de História é 

desnaturalizar esses padrões promovendo um ensino mais justo e 

diverso, se renovando e construindo novas abordagens. Nesse sentido 

novos temas ganham espaços, como os movimentos sociais feministas 

e antirracistas. Apesar do esforço de muitas pesquisadoras nessa área, 

ainda é necessário ser construída uma perspectiva na educação 

brasileira que possa incluir as contribuições das mulheres na 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

234 
 

construção da sociedade. Embora estejam buscando por essas 

renovações no campo da Educação, ela ainda permanece ligada a uma 

estrutura machista. 

Considerações finais 

O papel social do ensino de história está associado a uma busca 

pela conscientização sobre a população marginalizada da sociedade 

para que possa facilitar a efetivação de ações do poder público, como 

também dos indivíduos, que promovam a equidade. É necessário 

utilizar o ambiente escolar para promover a conscientização sobre o 

contexto de vida de mulheres negras brasileiras e problematizar suas 

participações nas lutas por liberdade, lutas nos movimentos sociais, 

feministas e antirracistas, retirando-as da invisibilidade e colocando-

as como sujeitos de suas histórias. Estudar a História leva o aluno a 

compreender a construção da sociedade e se colocar como ato social 

do processo histórico. Essa compreensão leva-o a formular ideias que 

possam proporcionar reflexões e propor mudanças significativas. 

Os livros didáticos ainda continuam ocultando a importância da 

população negra e, principalmente, o protagonismo de mulheres 

negras na construção da nossa sociedade em diversos aspectos, não 

sendo levado em conta os princípios constitucionais dos PCNs 

(Parâmetros Curriculares Nacionais) e da LDB (Lei de Diretrizes e 

Bases). Os negros e negras continuam sendo postos em situações de 

invisibilidades dentro de ideologias racistas e estereótipos que 

contribuem ainda mais na disseminação do preconceito. 

Fontes 

Livros didáticos de História da BNCC do 8º do ensino fundamental 
anos finais. 

Coleção História, Sociedade e Cidadania. 

Coleção Historiar. 

Coleção Teláris. 

. 



n. XXIII, Jul. 2025 
 

235 
 

Referências  

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma História única. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2019. 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. São Paulo: Sueli Carneiro; 
Jandaíra, 2020. 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. O que é racismo estrutural?. Belo 
Horizonte: Letramento, 2018. 

ALMEIDA, Silvio Luiz de. Racismo Estrutural. São Paulo: Jandaíra, 
2020. 

BERTH, Joice. Empoderamento. São Paulo: Sueli Carneiro; Jandaíra, 
2020. 

BOULOS JÚNIOR, Alfredo. História sociedade & cidadania: 8º ano: 
ensino fundamental: anos finais / Alfredo Boulos Júnior. 4. ed. São 
Paulo: FTD, 2018. 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil (1988). 
Brasília, DF: Senado Federal, 1988. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.ht
m>. Acesso em: 13 jul. 2022. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino 
a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e 
dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, 10 de janeiro 
de 2003. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm>. 
Acesso em: 13 jul. 2022. 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as 
diretrizes e bases da educação nacional. Diário Oficial da União, 
Brasília, 23 de dezembro de 1996. Disponível em: 
<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm> Acesso em: 
13 jul. 2022. 

BRASIL. Ministério da Educação. Base Nacional Comum Curricular. 
Brasília, 2018. Disponível em: 
<http://basenacionalcomum.mec.gov.br/>. Acesso em: 13 jul.2022. 

CAMPOS, Rosália Maria Rodrigues de. UMA ANÁLISE DO NEGRO NO 
MATERIAL DIDÁTICO:: avanços e permanências. 2019. 147 f. 
Dissertação (Mestrado) - Curso de Pedagogia, Educação, Universidade 
Estadual de Campinas, Campinas, 2019. Cap. 5. 

CARNEIRO, Sueli. Mulheres em movimento. Estud. av. São Paulo, v. 
17, n. 49, p. 117-133, dez. 2003. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/ea/a/Zs869RQTMGGDj586JD7nr6k/?lang=pt
. Acesso em: 14 set. 2022. 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394.htm
http://basenacionalcomum.mec.gov.br/
https://www.scielo.br/j/ea/a/Zs869RQTMGGDj586JD7nr6k/?lang=pt
https://www.scielo.br/j/ea/a/Zs869RQTMGGDj586JD7nr6k/?lang=pt


n. XXIII, Jul. 2025 
 

236 
 

COSTA, Emília Viotti da. A abolição. 9. ed. São Paulo: Unesp, 2010. 

COTRIM, Gilberto. Historiar 8º ano: ensino fundamental, anos finais/ 
Gilberto Cotrim, Jaime Rodrigues. 3ª ed. São Paulo: Saraiva, 2018. 

FEMINIST: What Were They Thinkings?. Direção de Johanna 
Demetrakas. Estados Unidos: Netflix, 2018. (86 min.), son., color. 
Legendado  

GOMES, Flávio dos Santos; LAURIANO, Jaime; SCHWARCZ, Lilia 
Moritz. Enciclopédia Negra. São Paulo: Companhia das Letras, 2021. 

GOMES, Nilma Lino. ALGUNS TERMOS E CONCEITOS PRESENTES 
NO DEBATE SOBRE RELAÇÕES RACIAIS NO BRASIL: UMA BREVE 
DISCUSSÃO. In: Educação anti-racista: caminhos abertos pela Lei 
Federal nº 10.639/03. Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 
2005. 

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro Educador: saberes 
construídos nas lutas por emancipação. Rio de Janeiro: Vozes, 2017. 

GOMES, Nilma Lino. TRAJETÓRIAS ESCOLARES, CORPO NEGRO E 
CABELO CRESPO: REPRODUÇÃO DE ESTEREÓTIPOS OU 
RESSIGNIFICAÇÃO CULTURAL? In: Educação como exercício de 
diversidade. Brasília : UNESCO, MEC, ANPEd, 2005. 

GOTO, Vanessa Strowitzki. A herança histórica do negro brasileiro 
e o dilema entre políticas públicas redistributivas e de 
reconhecimento. 2013. Disponível em: https://revista.univem.edu.br. 
Acesso em: 06 maio 2021. 

HOOKS, Bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática de 
liberdade. 2.ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2017. 

HOOKS, Bell. O feminismo é para todo mundo: políticas 
arrebatadoras. 12.ed. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos, 2020. 

HUGHES, Langston. Dois poemas de Langston Hughes. 
Salamalandro, 13 de set. 2011. Disponível em: 
http://www.salamalandro.redezero.org/2-poemas-de-langston-
hughes/. Acesso em: 6 set. 2022. 

JACCOUD, Luciana. O COMBATE AO RACISMO E À DESIGUALDADE: 
o desafio das políticas públicas de promoção da igualdade racial. In: 
JACCOUD, Luciana; OSÓRIO, Rafael Guerreiro; SOARES, Sergei. As 
políticas públicas e a desigualdade racial no Brasil 120 anos após a 
abolição. Brasília: Ipea, 2008. p. 131-166. 

JACCOUD, Luciana. RACISMO E REPÚBLICA: o debate sobre o 
branqueamento e a discriminação racial no brasil. In: JACCOUD, 
Luciana; OSÓRIO, Rafael Guerreiro; SOARES, Sergei. As políticas 
públicas e a desigualdade racial no Brasil 120 anos após a abolição. 
Brasília: Ipea, 2008. p. 45-64. 

https://revista.univem.edu.br/emtempo/article/view/388/319
http://www.salamalandro.redezero.org/2-poemas-de-langston-hughes/
http://www.salamalandro.redezero.org/2-poemas-de-langston-hughes/


n. XXIII, Jul. 2025 
 

237 
 

JESUS, Fernando Santos de. O “NEGRO” NO LIVRO DIDÁTICO DE 
HISTÓRIA DO ENSINO MÉDIO E A LEI 10.639/03. 2012. Disponível em: 
https://moodle.ufsc.br/pluginfile.php/847234/mod_resource/conten
t/1/JESUS%2C%20Fernando%20Santos.%20O%20negro%20no%20livro
%20did%C3%A1tico%20de%20hist%C3%B3ria%20do%20Ensino%20M%C
3%A9dio%20e%20a%20Lei%2010.63903pdf. Acesso em: 04 maio 2021. 

RIBEIRO, Djamila. Pequeno Manual Antirracista. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2019. 

RIBEIRO, Djamila. Quem tem medo do feminismo negro?. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2018. 

SA, Wellington Santana Moraes de. A PRESENÇA DO NEGRO NO 
LIVRO DIDÁTICO DE HISTÓRIA DO ENSINO FUNDAMENTAL: uma 
primeira análise. 2010. 31 f. Monografia (Especialização) - Curso de 
Pedagogia, Educação, Universidade do Estado do Rio de Janeiro, São 
Gonçalo, 2010. Cap. 3. 

SANTOS, Sales Augusto dos. A LEI Nº 10.639/03 COMO FRUTO DA 
LUTA ANTI-RACISTA DO MOVIMENTO NEGRO. In: Educação anti-
racista: caminhos abertos pela Lei Federal nº 10.639/03. Secretaria de 
Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade. Brasília: 
Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, 
Alfabetização e Diversidade, 2005. 

SCHIO, Priscila Carboneri. O ENSINO DE HISTÓRIA A SERVIÇO DO 
COMBATE ÀS DISCRIMINAÇÕES DE RAÇA E DE GÊNERO. 2019. 
Disponível em: 
https://www.snh2019.anpuh.org/resources/anais/8/1553130890_ARQ
UIVO_Anpuh2019-PriscilaCarboneriSchio.pdf.  Acesso em: 04 maio 
2021. 

VALENTE, Ana Lúcia. OS NEGROS, A EDUCAÇÃO E AS POLÍTICAS DE 
AÇÃO AFIRMATIVA. In: Educação como exercício de diversidade. 
Brasília : UNESCO, MEC, ANPEd, 2005. 

VICENTINO, Cláudio. Teláris história 8º ano: ensino fundamental. 
anos finais/ Cláudio Vicentino, José Bruno Vicentino. 1ª ed. São Paulo: 
Ática, 2018. 

Sobre as Autoras 

Brenda Figueiroa de Santana 
brendaprofhistoria@gmail.com 

Graduada em História pela Universidade Federal de Sergipe (UFS). 
Mestranda em Educação pelo Programa de Pós-Graduação em 
Educação (PPGED) da Universidade Federal de Sergipe (UFS). 

 
Acassia dos Anjos Santos Rosa 
acassiaanjos@academico.ufs.br  

https://moodle.ufsc.br/pluginfile.php/847234/mod_resource/content/1/JESUS%2C%20Fernando%20Santos.%20O%20negro%20no%20livro%20did%C3%A1tico%20de%20hist%C3%B3ria%20do%20Ensino%20M%C3%A9dio%20e%20a%20Lei%2010.63903pdf
https://moodle.ufsc.br/pluginfile.php/847234/mod_resource/content/1/JESUS%2C%20Fernando%20Santos.%20O%20negro%20no%20livro%20did%C3%A1tico%20de%20hist%C3%B3ria%20do%20Ensino%20M%C3%A9dio%20e%20a%20Lei%2010.63903pdf
https://moodle.ufsc.br/pluginfile.php/847234/mod_resource/content/1/JESUS%2C%20Fernando%20Santos.%20O%20negro%20no%20livro%20did%C3%A1tico%20de%20hist%C3%B3ria%20do%20Ensino%20M%C3%A9dio%20e%20a%20Lei%2010.63903pdf
https://moodle.ufsc.br/pluginfile.php/847234/mod_resource/content/1/JESUS%2C%20Fernando%20Santos.%20O%20negro%20no%20livro%20did%C3%A1tico%20de%20hist%C3%B3ria%20do%20Ensino%20M%C3%A9dio%20e%20a%20Lei%2010.63903pdf
https://www.snh2019.anpuh.org/resources/anais/8/1553130890_ARQUIVO_Anpuh2019-PriscilaCarboneriSchio.pdf
https://www.snh2019.anpuh.org/resources/anais/8/1553130890_ARQUIVO_Anpuh2019-PriscilaCarboneriSchio.pdf
mailto:brendaprofhistoria@gmail.com
mailto:acassiaanjos@academico.ufs.br


n. XXIII, Jul. 2025 
 

238 
 

Possui Doutorado em Estudos Linguísticos pela Universidade Federal 
de Minas Gerais (UFMG); Mestrado em Letras e Graduação em Letras 
Português/Espanhol pela Universidade Federal de Sergipe (UFS). 
Atualmente é professora Associada de Língua Espanhola do 
Departamento de Letras estrangeiras da Universidade Federal de 
Sergipe, onde atuou como coordenadora do colegiado do curso de 
espanhol (2023-2025). É Professora Permanente do Programa de Pós-
Graduação em Educação (PPGED) e do Programa de Pós-Graduação 
em Letras Estrangeiras (PPGLES) da UFS. É coordenadora 
Institucional do PIBID (2025-2026) e membra da Diretoria Executiva da 
Editora da Associação de Linguística Aplicada do Brasil (EDALAB 
2023-2027). Integra o GT21 da ANPED - Educação e Relações Étnico-
Raciais e participa do grupo de pesquisa Diálogos Interculturais e 
Linguísticos, atuando principalmente nos seguintes temas: 
identidades na América latina; educação linguística; mulheridades; 
educação decolonial; currículo e relações étnico-raciais; 
decolonialidade; formação de professores de espanhol; letramentos 
críticos e materiais didáticos. 


