
Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

Da cruz à divindade: a transformação 
de Jesus na Antiguidade greco-romana 

From the cross to divinity: the transformation of Jesus in 
Greco-Roman Antiquity

André Magalhães Coelho*1

Resumo: Este artigo explora a metamorfose de Jesus, de um humilde 
pregador judeu crucificado, que foi elevado à divindade pelos cristãos 
nas antigas Grécia e Roma. Após sua morte, seus discípulos passaram a 
adorá-lo como Deus. Isso suscita indagações sobre como um camponês 
crucificado conseguiu alcançar o status de Senhor do universo. O método 
que empregaremos para esta pesquisa será o bibliográfico.

Abstract: This article explores the metamorphosis of Jesus, from a humble 
Jewish preacher who was crucified, to being elevated to divinity by 
Christians in ancient Greece and Rome. After his death, his disciples began 
to worship him as God. This raises questions about how a crucified peasant 
managed to achieve the status of Lord of the universe. The method we will 
employ for this research will be bibliographical.

* Doutor em Ciência da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Mestre em Ciências da 
religião pela Universidade Metodista de São Paulo e pós-doutorando pela mesma instituição (UMESP).

Palavras-chave:
Deus;
Jesus;
divindade; 
transformação.

Keywords:
God;
Jesus;
divinity; 
transformation.

Recebido em: 20/11/2024
Aprovado em: 15/05/2025



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade156

Introdução

Este artigo investiga a transformação de Jesus, um simples pregador judeu que, após 
ser crucificado, ascendeu à condição divina nas culturas da antiga Grécia e Roma. Com 
sua morte, seus seguidores passaram a reverenciá-lo como uma divindade. Pense-se 

em um quadro nas amplas paisagens da Galileia, onde um pregador de origem simples, 
conhecido como Jesus, avança por entre campos exuberantes e aldeias acolhedoras, 
espalhando mensagens de esperança e renovação. Mas este não é um camponês qualquer; 
ele se torna o centro de um dos fenômenos mais fascinantes da história: sua crucificação, 
marcada por acusações de transgressões contra o Estado. Eis que, após sua morte, algo 
extraordinário acontece: seus seguidores, em um ato de fé quase incompreensível, começam 
a proclamá-lo como o próprio Deus, o Senhor dos céus e da terra. Como pode um ser 
humano que foi condenado e crucificado elevar-se a tal estatura divina? Como Jesus, um 
mero mortal, se transformou em Deus? Essa questão, envolta em ironia e complexidade, 
ressoa através dos séculos, navegando pelos labirintos da imaginação e da fé. No cerne da 
religião cristã reside a poderosa ideia de que, em Jesus, Deus se fez homem. 

No credo niceno, ele é exaltado como o Filho único de Deus, gerado, não criado, 
consubstancial ao Pai. Historiadores do cristianismo primitivo dedicaram quase três 
décadas a explorar o Novo Testamento e a gênese da religião cristã sob uma perspectiva 
histórica. Assim, a indagação se transforma: em vez de questionar como Deus se fez 
homem, começamos a nos perguntar: como um homem se tornou Deus?

A resposta tradicional sugere que Jesus, sendo de fato divino, naturalmente 
reivindicava essa condição. No entanto, desde o final do século XVIII, uma nova corrente 
de historiadores tem desafiado essa visão, apresentando argumentos instigantes que 
contestam o entendimento convencional sobre o Jesus histórico. Se esses estudiosos 
estiverem corretos, emerge um novo enigma: como os primeiros seguidores de Jesus 
passaram a vê-lo como Deus?

Neste artigo, iremos explorar essa questão de uma forma que não apenas enriqueça 
o entendimento de historiadores seculares, mas também dialogue com evangélicos 
que ainda sustentam a divindade de Jesus. Para este estudo, utilizaremos o método de 
pesquisa bibliográfica.

Humanos divinos: entre mitologia e realidade na Grécia e Roma antigas

Antes que a humanidade pudesse acolher sua presença, um mensageiro dos céus 
visitou sua mãe, trazendo uma revelação: seu filho não seria um simples mortal, mas 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

157

uma entidade divina, destinada a deixar uma marca indelével na história. O nascimento 
desse ser foi celebrado com sinais resplandecentes no céu, prenunciando a grandeza que 
estava prestes a se manifestar.

Ao alcançar a idade adulta, ele deixou a casa que o viu crescer, iniciando uma jornada 
de pregação itinerante. Por vilarejos e cidades, espalhou uma mensagem poderosa: não 
se apeguem ao material; busquem o que é “espiritual” e eterno. Ao seu redor, formou 
um grupo de seguidores que não viam nele apenas um homem, mas o próprio filho de 
Deus. E não sem razão: ele realizou prodígios impressionantes — curou os enfermos, 
expulsou demônios e até ressuscitou os mortos. No ocaso de sua trajetória, enfrentou 
a resistência das autoridades romanas e foi submetido a um julgamento que visava a 
silenciá-lo. Contudo, sua essência transcendeu essa tentativa de erradicação. 

Ele ascendeu aos céus, onde permanece até hoje. Para reafirmar sua presença, 
manifestou-se novamente a um de seus seguidores mais céticos, que então se convenceu 
de que o filho de Deus realmente continuava entre nós (Ehrman, 2014a).

Mais adiante, alguns de seus dedicados seguidores escreveram sobre suas 
experiências, o que permitiu que ainda hoje possamos acessar essas narrativas. No 
entanto, é provável que muitos de vocês ainda não tenham se deparado com esses 
escritos. Imagino que a maioria nem sequer tenha ouvido falar desse filho de Deus, um 
grande executor de milagres. Refiro-me a um homem notável chamado Apolônio, oriundo 
da cidade de Tiana. Ele era um pagão — um adorador de múltiplos deuses romanos — e 
um filósofo respeitado em sua época. Seus seguidores acreditavam que ele era imortal, 
e temos à disposição um livro sobre sua vida, escrito por Filóstrato, um devoto que viveu 
posteriormente (Cornelli, 2001, p. 65).

A obra de Filóstrato, composta em oito volumes no início do século III, entre 220 e 
230 (Ehrman, 2014a, p. 10), é fruto de uma pesquisa meticulosa, baseada em relatos de uma 
testemunha ocular e companheiro de Apolônio. Este último viveu alguns anos após outro 
filho de Deus e milagroso, originário de uma região distante do império: Jesus de Nazaré. 
Para Christopher Jones (2006), os adeptos de ambos os homens divinos perceberam 
uma rivalidade crescente entre eles, refletindo uma luta mais ampla da época entre o 
paganismo — que abraçava uma diversidade de cultos politeístas — e o cristianismo, que 
emergia como um novo fenômeno religioso, proclamando a existência de um único Deus 
e que Jesus era seu Filho. Os cristãos viam Apolônio como um charlatão, enquanto os 
adoradores de Apolônio sustentavam que Jesus era o verdadeiro impostor. Cada grupo 
possuía relatos escritos que fundamentavam suas crenças (Jones, 2006). 

Por outro lado, na visão judaica do primeiro século, o messias seria um ser humano, 
um legítimo descendente da linhagem do rei Davi, que lideraria uma grande revolução 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade158

contra os romanos, expulsando-os da Terra de Israel. Assim, a ideia de transformar o 
filho de um humilde carpinteiro em um semideus ou até mesmo em Deus representava, 
para os judeus, uma enorme afronta, especialmente para os mais eruditos entre eles. 
Dessa maneira, o movimento de Jesus se desvinculou completamente das expectativas 
messiânicas judaicas, surgindo como uma nova religião que trazia consigo apenas 
vestígios do movimento original fundado por Jesus de Nazaré, ao mesmo tempo em 
que absorveu tradições e elementos culturais e religiosos dos povos gregos e romanos 
(Scardelai, 1998, p. 327-328).

Os estudiosos, então, viram-se diante da tarefa de investigar os Evangelhos do 
Novo Testamento com um olhar crítico, buscando discernir quais narrativas sobre o Jesus 
histórico eram genuínas e quais eram adereços criados por seus fervorosos seguidores. 
Da mesma forma, os estudiosos da antiga religião romana examinaram os escritos de 
Filóstrato com ceticismo, em busca de distinguir as lendas dos fatos e descobrir o que 
realmente poderiam aprender sobre o Apolônio histórico. De maneira geral, há um 
consenso de que ele era um filósofo pitagórico, defensor das ideias do gênio grego 
Pitágoras, do século V a.C. (Ehrman, 2012). Apolônio viveu na segunda metade do século 
I, enquanto Jesus existiu na primeira metade. 

Ele percorreu as regiões orientais do Império Romano como um pregador moral 
e religioso, frequentemente residindo em templos e oferecendo conselhos a líderes civis 
e religiosos. Com um número considerável de discípulos, era bem recebido pela elite 
romana nas localidades que visitava. Seu propósito era claro: persuadir as pessoas a 
abandonarem o materialismo excessivo e a se voltarem para o que realmente importa — 
os assuntos da alma.

De acordo com a estudiosa Dorine Ysselt (1994), mais do que a vida do Apolônio 
histórico, o que fascina é o conjunto de lendas que floresceram ao seu redor e conquistaram 
a aceitação entre seus contemporâneos. Suas profundas reflexões filosóficas levaram 
muitos a acreditarem que ele não poderia ser um simples mortal, mas sim uma divindade 
caminhando entre os homens (Ysselt, 1994).

Pouco mais de um século após sua morte, Apolônio foi homenageado com um 
santuário em Tiana, sua cidade natal, erguido pelo imperador romano Caracala, que 
governou de 198 a 217. Diz a lenda que o imperador Alexandre Severo (222–235) mantinha 
uma imagem de Apolônio entre seus diversos deuses domésticos. E, em um gesto de 
veneração, o imperador Aureliano (270–275), fervoroso adorador do Deus-Sol, também 
o reverenciava como divino. A narrativa do nascimento de Apolônio, como retratada na 
obra Vida de Apolônio de Tiana, de Filóstrato, é especialmente digna de nossa atenção 
(Ehrman 2014a, p. 11).



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

159

A história da “anunciação” nos presenteia com um enredo de semelhanças e 
distinções em relação à narrativa do Evangelho de Lucas (1:26–38). No centro dessa fábula 
mística está a mãe de Apolônio, que, em um momento de profundo encantamento, 
teve uma visão de uma majestosa entidade celestial: o deus egípcio Proteu, conhecido 
por sua incomensurável sabedoria. Quando a curiosidade a impeliu a indagar sobre a 
identidade de seu futuro filho, o deus sussurrou, com um tom enigmático: “Eu mesmo” 
(Ehrman, 2012, p. 33).

Luciano observa que o nascimento de Apolônio foi, sem dúvida, miraculoso. Afirma-
se que sua mãe, guiada por uma força desconhecida, dirigiu-se a um campo, onde, ao se 
deitar sobre a grama fresca, adormeceu profundamente. Ao despertar, foi envolvida pelo 
encantador som do bater das asas de cisnes, como se a própria natureza celebrasse o 
novo milagre. O povo, em êxtase, assegurou que um relâmpago rasgou os céus naquele 
exato momento, pairando majestoso no ar antes de desaparecer nas alturas, como um 
sinal divino de grandeza e virtude que indicava a proximidade do futuro mestre com os 
deuses (Lucian, Alexander sive pseudopropheta, II). Os habitantes da região logo chegaram 
à conclusão de que Apolônio não era apenas um homem comum, mas sim o próprio Filho 
de Zeus. Contudo, a trajetória de Apolônio não foi isenta de desafios. Em um momento 
sombrio de sua vida, ele se viu diante do imperador Domiciano, acusado de receber 
adoração que, segundo muitos, pertencia apenas aos deuses. 

Aqui, as semelhanças com a história de Jesus tornam-se inegáveis: ambos foram 
apresentados a autoridades que viam suas declarações como uma ameaça ao bem-
estar do Estado. A narrativa de Apolônio não termina aqui. Filóstrato nos presenteia com 
diversas versões sobre o destino do filósofo. Uma delas o retrata partindo para a ilha de 
Creta, em uma jornada até um santuário dedicado a um deus local, guardado por cães 
ferozes. Ciro Cardoso (1994) salientou, em sua obra Sete olhares sobre a Antiguidade, que 
a separação entre o domínio religioso e outros setores da existência humana, que hoje 
nos parece clara, não tinha relevância para as civilizações antigas do Oriente. Segundo 
suas palavras: “Governo e culto, astronomia e astrologia, lei divina e lei humana, entre 
outros, não eram percebidos como entidades distintas ou separadas. A religião permeava 
todos os aspectos da existência, tudo estava interligado” (Cardoso, 1994, p. 57).

Surpreendentemente, em vez de serem hostis, os cães acolheram Apolônio com 
uma familiaridade surpreendente (Ehrman, 2014a, p. 13). Os guardiões do santuário, 
intrigados, o acusaram de feitiçaria ao conseguirem passar ileso por ali. No entanto, 
em uma reviravolta digna de um épico, Apolônio libertou-se sob a luz da meia-noite, 
convocando os carcereiros para testemunhar um espetáculo extraordinário. Ao correr em 
direção às portas do santuário, elas se abriram magicamente, permitindo sua entrada. De 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade160

dentro, vozes femininas ressoaram, incitando-o a “Vá da terra! Vá para o céu! Vá!”. Era 
um chamado à ascensão, um convite para deixar o mundo terreno e alçar voo ao reino 
dos deuses. E, assim, Apolônio desapareceu, nunca mais sendo visto entre os mortais 
(Luc., Alex. Pseu., II, 5). Mais uma vez, os ecos da história de Jesus ressoam: ao final de sua 
trajetória, ele também provocou um tumulto, foi preso e, após sua morte, ascendeu aos 
céus, onde permanece. 

Apolônio, por sua vez, ensinou que a alma humana é imortal; a carne pode se 
desfazer, mas a essência do ser persiste eternamente. Embora muitos não tenham 
acreditado em suas palavras, após sua ascensão, Apolônio se manifestou em uma visão 
para um seguidor repleto de dúvidas. Ele convenceu o fiel de que ainda estava presente 
entre eles, assim como Jesus fez com seus discípulos, até mesmo com o cético Tomé, 
que precisou de provas de que a vida continuava após a morte (Luc., Alex. Pseu., II). 
Atualmente, estudiosos se debruçam sobre as conexões entre Jesus e Apolônio, uma 
discussão que não é nova. No início do século IV, Hiérocles, um autor pagão, publicou 
O amante da verdade,1 no qual comparava os dois supostos filhos de Deus, exaltando a 
versão pagã. 

Embora não possuamos o texto completo, sabemos que sua obra foi confrontada 
por Eusébio, um padre da Igreja do século IV, que se tornou conhecido como o “pai da 
história da Igreja” por traçar a narrativa do cristianismo desde a era de Jesus até sua 
época (Jones, 2006). 

Eusébio, em seus escritos, se voltou contra Hiérocles e sua apoteose de Apolônio, 
citando até mesmo trechos das palavras do oponente. Na ânsia de exaltar Jesus, eles 
correm de um lado para o outro tagarelando sobre como ele fez o cego enxergar e 
operou milagres desse tipo (Ehrman, 2014a). Ao refletirmos sobre essas narrativas, somos 
convidados a considerar a profundidade das histórias que moldaram a espiritualidade 
humana, revelando a rica tapeçaria de crenças e mitos que conectam figuras tão icônicas 
e inspiradoras. Bart Ehrman (2014a, p. 13) diz:

Hiérocles zomba dos Evangelhos do Novo Testamento por conterem contos de 
Jesus remendados por Pedro e Paulo e uns outros desse tipo – homens mentirosos, 
desprovidos de educação e adivinhos. Os registros sobre Apolônio, por outro lado, 
haviam sido escritos por autores altamente educados (não camponeses da classe 

1 Sosiano Hiérocles foi um aristocrata e ocupante de cargos públicos do período romano tardio. Atuou como governador 
(praeses) na Síria sob o governo de Diocleciano durante a década de 290. Supõe-se que tenha sido nomeado vicário 
de alguma área, provavelmente da Diocese do Oriente (que abarcava a Síria, Palestina e, à época, o Egito) até 303, ano 
em que foi transferido para a província da Bitínia. É por suas ações anticristãs na região que permanece na memória 
contemporânea. Como menciona o Cambridge Ancient History, ele foi “um dos mais fervorosos perseguidores” dos 
cristãos. Durante esse período, Hiérocles produziu a obra Amante da Verdade (em grego: Φιλαλήθης), uma crítica ao 
cristianismo. Amante da Verdade é recordada como a primeira manifestação da comparação, notável e controversa, 
entre o santo homem Apolónio de Tiana e Jesus Cristo (Bowman; Cameron; Garnsey, 2005).



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

161

baixa) e testemunhas oculares dos acontecimentos. Devido à vida magnífica e ao 
tipo de morte – foi para os céus no corpo físico e acompanhado pelos deuses – 
devemos com certeza classificar o homem entre os deuses. A resposta do cristão 
Eusébio foi direta e cáustica. Apolônio não era divino, mas maligno; não era um 
filho de Deus, mas um homem empoderado por um demônio.

A resposta do cristão Eusébio foi contundente e incisiva. Para ele, Apolônio não era 
uma divindade, mas sim uma entidade maligna; não um filho de Deus, mas um homem 
tomado por demônios. Ao analisarmos este embate sob uma ótica histórica, torna-se evidente 
que Eusébio saiu triunfante. No entanto, essa conclusão não era tão clara na época em que 
Hiérocles produziu suas obras, quando o cristianismo ainda estava em seus primórdios.

Apolônio e Jesus, em seus contextos, eram percebidos como competidores na 
busca por honrarias divinas: um era o devoto de múltiplos deuses, enquanto o outro era 
o monoteísta que prestava culto a um único Deus; um era o porta-voz da filosofia pagã, 
e o outro, o fundador da religião cristã. Ambos foram aclamados como deuses entre os 
homens, apesar de sua inegável humanidade. De certa forma, eram considerados homens 
divinos (Ehrman, 2014a).

Por certo, Apolônio e Jesus não eram os únicos a ostentar tal status. De fato, 
embora Jesus seja atualmente reconhecido como o único filho de Deus e um realizador 
de milagres, existia uma infinidade de figuras semelhantes na Antiguidade. Não 
devemos enxergar Jesus como “único”, caso essa palavra implique que ele era o único 
ser humano excepcional e distinto, um homem que, em certo sentido, possuía uma 
centelha divina (Ysselt, 1994).

Na História Antiga, muitos homens foram vistos como divinos. E aqui não estamos 
debatendo se eram realmente divinos ou não, mas como eram percebidos dessa maneira. 
Compreender essa percepção é o primeiro passo para desvendar como Jesus começou 
a ser iluminado sob essa luz especial. Curiosamente, tanto Jesus quanto Apolônio não 
eram considerados seres divinos enquanto estavam vivos; foi apenas após sua morte que 
a figura de Jesus começou a ser reverenciada como um deus entre os mortais. Mas como 
isso aconteceu? 

O ponto de partida reside em entender como outros indivíduos foram considerados 
divinos no mundo antigo. Assim, a conversa se desenrola, revelando um panorama sobre 
a espiritualidade e a veneração que permeavam a Antiguidade – um convite à reflexão 
sobre a natureza humana e o divino. Cristianismo e Império Romano, o mito grego. Foi 
durante este mesmo período de intensa agitação política, econômica, social e religiosa 
que emergiu, na Judeia, um homem de raízes camponesas da Galleia, que se dedicava a 
ensinar a obediência às Leis de Deus, proferindo discursos impressionantes que atraíam 
multidões (Mt 5, 1-12). 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade162

Seu nome, inicialmente em hebraico, era Yeshua, e em grego, Iesous. Após sua 
morte, ocorrida por volta dos anos 30, em meio ao contexto greco-romano, passou a ser 
conhecido como Iesous Christos (Jesus Cristo), o filho de Deus. Mais tarde, na segunda 
metade do I século, muitos de seus seguidores passaram a vê-lo como a própria encarnação 
de Deus (Horsley; Hanson, 1995, p. 89).

Os judeus do primeiro século da era cristã esperavam ansiosamente a chegada de 
um redentor messiânico que restauraria a liberdade nacional e religiosa do povo judaico. 
A Judeia, nesse contexto, era uma província romana e o berço do monoteísmo hebraico. 

Foi na primeira metade desse período que surgiu Jesus, conhecido também 
como Nazareno, um nome que lhe foi atribuído por ser Nazaré a cidade onde, 
supostamente, nasceu, passou a maior parte de sua vida e iniciou sua pregação 
(Chevitarese; Cornelli, 2007, p. 41). Muitos de seus discípulos o consideravam o 
messias prometido de Israel (Mt16, 16). 

De maneira geral, é importante destacar que a sabedoria se tornou um dos atributos 
reivindicados pelos imperadores, funcionando quase como uma condição necessária para 
sua futura divinização. Segundo Machado (2001, p. 95), desde os primórdios do Império, 
foram moldados padrões de conduta e virtudes que deveriam estar presentes nos 
soberanos exemplares, fundamentando-se na rica tradição filosófica que se consolidou 
no período helenístico, a qual, na realidade, remontava ao ideal platônico do rei-filósofo. 
Assim, desenvolvia-se a concepção de que o rei precisava ser sábio, virtuoso, um bom 
líder militar e, ainda, um possuidor da clássica paideia.

No livro O dualismo antropológico no discurso neopentecostal, Coelho (2022) nos 
apresenta a origem do cristianismo, uma corrente de fé que emergiu no vasto e agitado 
contexto do Império Romano, logo após a morte de Jesus, por volta do ano 30. A cultura 
grega, com sua riqueza e complexidade, permeava a metade oriental do Império de tal 
forma que a língua que unificava essa região, o grego, tornou-se a voz mediante a qual 
o Novo Testamento foi insculpido. Para mergulharmos nas nuances das perspectivas dos 
primeiros cristãos, é imprescindível situá-los em seu contexto histórico e cultural, imersos 
nos mundos grego e romano (Coelho, 2022, p. 27).

Os judeus da Antiguidade possuíam percepções únicas e diversificadas, mas, em 
muitos aspectos relevantes ao nosso estudo, compartilhavam, de sua própria forma, ideias 
com os romanos que os cercavam. Compreender essa interseção é essencial, pois Jesus, 
em sua essência mais autêntica, era judeu, assim como os seus primeiros seguidores – 
aqueles que se atreveram a afirmar que ele não era apenas um homem comum, mas a 
própria divindade encarnada. Mas como seria possível que um deus, ou a concepção de 
um deus, assumisse a forma humana? Um exemplo dessa questão é Apolônio de Tiana, 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

163

cuja mãe recebeu, antes de seu nascimento, a previsão de que ele seria uma manifestação 
de um ser divino preexistente, o deus Proteu. Essa narrativa ressoa com a interpretação 
teológica que mais tarde se consolidaria sobre Jesus – a ideia de que ele era Deus que se 
fez carne ao nascer de Maria. Contudo, não é comum encontrar, no pensamento grego 
e romano antigo, essa noção de um “deus-homem”, na qual uma divindade já existente 
adentra o mundo por meio de uma mulher mortal. Entretanto, existem outras ideias que 
tangenciam essa concepção, e a seguir exploraremos três delas.

Um dos maiores poetas romanos, Ovídio (43 a.C.–17 d.C.), contemporâneo de 
Jesus, deixou um legado literário admirável com sua obra-prima, Metamorfoses,2 uma 
celebração das metamorfoses e transformações da mitologia antiga. Em suas páginas, 
deuses que, em momentos de curiosidade ou compaixão, assumem formas humanas 
para interagir com os mortais (Ehrman, 2014a, p. 14).

Uma das fábulas mais cativantes de Ovídio narra a história de dois camponeses 
idosos, Filêmon e Báucis, que habitam a Frígia, uma região que atualmente corresponde 
à Turquia (Ehrman, 2014a). Neste conto, os deuses Júpiter e Mercúrio, disfarçados 
de humanos, vagam pela terra em busca de hospitalidade, mas se deparam com 
a ingratidão de uma vizinhança que se recusa a acolhê-los. Finalmente, chegam 
à modesta morada de Filêmon e Báucis, que, longe de se envergonharem de sua 
pobreza, recebem-os calorosamente.

O casal gentil oferece aos deuses o que há de melhor em sua casa simples e cuida 
de seus pés cansados com água morna. Em gratidão, os deuses prometem que a taça de 
vinho nunca se esvaziará; por mais que bebam, ela permanecerá cheia. Em um momento 
de revelação, Júpiter e Mercúrio se identificam, e, após reconhecerem a bondade do 
casal, oferecem-lhes a oportunidade de expressar um desejo. Filêmon e Báucis, em sua 
sabedoria, pedem para se tornarem sacerdotes do santuário dos deuses e desejam morrer 
juntos, nunca se separando um do outro.

Ehrman (2014a), por meio de sua obra, Como Jesus se tornou Deus, comenta que a 
resposta divina é surpreendente: o santuário é erguido, e, quando chega o momento de 
partir deste mundo, Filêmon e Báucis são transformados em duas árvores que brotam de 
um único tronco, simbolizando a união eterna do casal. Os adoradores que frequentam 

2 Metamorfoses é uma das criações mais renomadas e considerada como a obra-prima do poeta latino Ovídio. Este 
poema narrativo foi divulgado por volta do ano, 8 e, junto a Fastos, pode ser classificado como um de seus poemas 
inacabados, em razão do exílio que sofreu no Ponto Euxino, uma região costeira do Mar Negro, afastada de Roma. A 
justificativa para o exílio é desconhecida, mas há duas teorias: ou Augusto não aprovou o conteúdo de sua obra desde 
A arte de amar, e as Metamorfoses de Ovídio, em contraste com a visão de ordem e estabilidade do imperador, pois 
retratam um universo em constante transformação, ou o poeta romano foi indiscreto ao abordar algum aspecto íntimo 
do soberano ou de sua família.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade164

o santuário reconhecem a continuidade da “vida” do casal e acreditam que eles foram 
elevados à divindade, merecendo adoração. Assim, a história de amor transcende a vida 
e a morte, revelando a complexidade da relação entre deuses e humanos.

Quando Filêmon e Báucis são adorados não porque possuem o mesmo poder que 
Júpiter e Mercúrio, mas porque foram mortais elevados à condição divina, aprendemos 
uma lição fundamental sobre a natureza da divindade (Ehrman, 2012). O reino divino se 
apresenta sob diversas formas, com múltiplas camadas. Hoje, muitas vezes concebemos 
Deus como completamente separado de nossa existência terrena, como se houvesse um 
abismo intransponível entre os dois reinos. No entanto, para muitos povos antigos, a 
divindade e a humanidade estavam entrelaçadas de maneiras fascinantes.

Os deuses, por vezes, desciam para interagir com os homens, e, quando o faziam, 
as consequências podiam ser tanto maravilhosas quanto trágicas. Essa lição ecoou através 
do tempo, sendo absorvida pelos habitantes posteriores da Frígia e registrada nas páginas 
do Novo Testamento. No evangelho dos Atos (14, 11), encontramos Paulo e Barnabás 
em uma jornada missionária na mesma região, onde Paulo cura um homem aleijado. A 
multidão, maravilhada com o milagre, chega a uma conclusão: os deuses desceram até 
nós na aparência de homens (Ehrman, 2012, p. 37).

O povo de Listra, familiarizado com a fábula de Filêmon e Báucis, acreditava que 
os deuses haviam retornado. Tão convencidos estavam de que Barnabás era Zeus e Paulo, 
Hermes, que o sacerdote local de Zeus se apressou em trazer touros e guirlandas para 
sacrificar aos apóstolos. No entanto, Paulo e Barnabás, em um esforço para corrigir essa 
confusão, insistiram que eram apenas homens, “da mesma natureza que vocês”.

Aproveitando a oportunidade, Paulo compartilhou sua mensagem evangélica com 
fervor, tentando converter os presentes, embora nem todos tenham se convencido de sua 
mensagem: com essas palavras, refrearam com dificuldade as pessoas de lhes oferecerem 
sacrifícios (Atos 14, 18). 

E, assim, as interações entre os deuses e os homens continuam a fascinar, revelando 
uma história de amor, transformação e divindade que ainda ressoa em nossos dias 
(Ehrman, 2012, p. 40). Não é surpreendente que os devotos de Zeus em Listra estivessem 
tão ansiosos para reconhecer que os deuses haviam se disfarçado de humanos em meio 
a eles. Eles bem se lembravam do que ocorrera na última vez que ignoraram a adoração 
que era devida. Para nós, pouco importa se o relato em Atos é uma relíquia histórica 
das peripécias missionárias de Paulo ou simplesmente uma lenda que ganhou vida 
posteriormente, como a história de Filêmon e Báucis.

No universo romano, a crença de que os deuses poderiam assumir formas 
humanas era amplamente disseminada, e muitos acreditavam que, entre nós, poderiam 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

165

estar camuflados seres divinos. As antigas mitologias grega e romana transbordam de 
histórias que abarcam essa ideia (Ehrman, 2014a). Luciano de Samósata (Alex. Pseu., II, 
23) comenta:

Enquanto Apolônio era considerado um deus que havia se materializado na Terra, 
essa não era a concepção comum entre os gregos e romanos sobre como um ser 
divino poderia vir ao mundo a partir de uma mortal. A visão predominante era 
que um deus se unia a uma mulher humana, gerando assim uma prole que, de 
alguma forma, possuía uma natureza divina. Nos mitos, Zeus frequentemente se 
aventurava em tais relações moralmente ambíguas, descendo do Olimpo para se 
envolver em encontros exóticos com beldades mortais, resultando em gravidezes 
extraordinárias.

Entretanto, as narrativas sobre Zeus e suas amantes não eram meros caprichos 
mitológicos. Muitas vezes, essas histórias se referiam a figuras históricas reais, como 
Alexandre, o Grande (356–323 a.C.). De acordo com seu biógrafo, o erudito grego 
Plutarco, que nos legou biografias de muitos ícones da época, muitos acreditavam que 
Alexandre era filho de Zeus. O pai de Alexandre era Felipe, o Grande, rei da Macedônia, 
que se enamorou de uma mulher chamada Olímpia. Plutarco conta que, na véspera 
do casamento, Olímpia teve um sonho em que um raio descia do céu e a penetrava. 
Presumivelmente, era Zeus exercendo suas artimanhas (Ehrman, 2014a, p. 15).

Enquanto isso, Felipe, em uma de suas incursões noturnas, deparou-se com uma 
cena que esfriou sua paixão: viu uma serpente entrelaçada em um enlace conjugal com 
Olímpia. Nos tempos antigos, Zeus, frequentemente, era retratado sob a forma de uma 
serpente, e para aqueles que acreditavam nessa narrativa, Alexandre não era apenas um 
mortal, mas sim o verdadeiro filho de um deus. 

As histórias de Zeus, ou de seu equivalente romano, Júpiter, se envolvem em 
episódios ainda mais fascinantes, e nenhuma delas é tão intrigante quanto a narrativa 
do nascimento de Hércules (Ehrman, 2014a). Essa fábula assume muitas formas na 
Antiguidade, mas uma das mais memoráveis é a cômica trama da peça Anfitrião, do 
dramaturgo romano Plauto. A história gira em torno de Anfitrião, um general de Tebas, 
casado com a deslumbrante Alcmena. Quando Anfitrião parte para a guerra, deixando 
sua esposa grávida, Júpiter, com um olhar lascivo, decide que deve possui-la. Para isso, 
disfarça-se de Anfitrião e retorna para casa, onde Alcmena o acolhe de braços abertos. 
O deus desfruta tanto de sua escapada que ordena às constelações que parem seu 
movimento, como se o tempo devesse congelar até que ele se sentisse satisfeito.

Quando Júpiter finalmente retorna ao céu, Alcmena, exausta após uma noite de 
intensa atividade, aguarda o verdadeiro Anfitrião. Este, ao voltar para casa, fica perplexo 
ao notar a falta de entusiasmo da esposa. Para ela, que acreditava ter passado a noite 
nos braços do marido, a situação era perfeitamente compreensível. O desenrolar dessa 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade166

narrativa resulta em uma gestação: Alcmena, já grávida de Anfitrião, concebe novamente, 
desta vez de Júpiter (afinal, a precisão em biologia não era o forte das narrativas 
mitológicas). O resultado dessa curiosa história são gêmeos: Hércules, filho de Júpiter, e 
Íficles, seu irmão mortal (Ehrman, 2014a).

É claro que a saga de Anfitrião e Alcmena se insere no reino do mito, e não há 
clareza sobre se alguém realmente acreditava nela. A premissa de que uma mulher 
poderia gerar uma criança concebida por um deus era uma ideia amplamente aceita na 
Antiguidade. Não seria surpreendente pensar que alguns dos grandes conquistadores, 
como Alexandre, o Grande, ou até mesmo filósofos de sabedoria quase divina, como 
Platão, pudessem ter uma origem distinta da nossa, sendo filhos de um pai celestial e de 
uma essência divina. Vale ressaltar que, ao dar à luz Hércules, o filho de Júpiter, Alcmena 
não experimentou um nascimento virginal. 

Ao contrário, já havia se unido ao marido e teve o que poderia ser classificado 
como um encontro divino com Júpiter. Nas narrativas que falam sobre humanos divinos 
gerados da união de um deus e uma mortal, a figura feminina nunca é virgem. Essa é 
uma das maneiras pelas quais as histórias cristãs de Jesus se distinguem das narrativas de 
outros humanos divinos da Antiguidade. É verdade que o Deus judaico engravida Maria, 
mãe de Jesus, por meio do Espírito Santo (ver evangelho de Lucas 1, 35). 

No entanto, os cristãos monoteístas concebiam um Deus elevado demais para 
imaginar que ele poderia, temporariamente, assumir a forma humana para satisfazer 
desejos terrenos. Os deuses gregos e romanos poderiam agir de maneira tão libertina, 
mas o Deus de Israel transcendia tais questões (Ehrman, 2014a, p.17). O terceiro modelo 
de entendimento sobre os humanos divinos na cultura grega e romana ofereceu uma 
base conceitual crucial para os primeiros cristãos ao tentarem decifrar como Jesus poderia 
ser simultaneamente humano e divino. 

O estudioso britânico Richard Rubenstein (2001) ressalta que é fundamental 
enfatizar que o imperador Constantino tinha uma crença profunda em um Jesus que, 
na verdade, era o próprio Deus. Para ele, a figura que lhe apareceu em sonho era Deus 
manifestado na forma de Jesus Cristo, que o guiou rumo à vitória na batalha contra seu 
opositor, Maxêncio (Rubenstein, 2001, p. 88). Ademais, muitos imperadores da sociedade 
romana eram considerados deuses. 

Portanto, não surpreende que numerosos cristãos da época em questão vissem 
Jesus como a manifestação divina. Assim, a carga herética se direcionou a Ário e seus 
adeptos, que sustentavam uma visão alternativa, acreditando que Jesus não era Deus, mas 
sim uma criação do mesmo. Essa crença de Ário e de seus seguidores parecia, de certa 
forma, ressoar com a tradição judaica, que aguardava a vinda de um messias humano, 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

167

enviado por Deus (Scardelai, 1998, p. 51-58). A discussão não se baseava em como um ser 
divino poderia se tornar humano – fosse por meio de uma encarnação temporária ou de 
um ato sexual, mas em como um ser humano poderia ascender à divindade. Acreditava-
se que isso ocorria, frequentemente, na Antiguidade grega e romana, e um dos exemplos 
mais notáveis é Rômulo, o lendário fundador de Roma.

Humanos divinizados

Em meio aos ecos da história romana, destaca-se a figura de Rômulo, o lendário 
fundador de Roma, cujos feitos e destinos têm sido narrados e recontados ao longo dos 
séculos. Um dos relatos mais fascinantes é o do renomado historiador Lívio (59 a.C.–17 
d.C.), que, em suas crônicas, ousa afirmar que Rômulo era um “deus nascido de um deus” 
(Tito Lívio, Ab Urbe Condita, 1, 16).3 

Este fragmento de sabedoria nos leva a investigar não apenas a vida, mas também 
a ascensão e o desfecho do grande Rômulo (Ehrman, 2014a). A concepção de Rômulo 
não era comum; sua mãe, uma virgem vestal, estava destinada a permanecer pura, mas o 
destino, ou talvez a intervenção divina, tinha outros planos. Acredita-se que o deus Marte 
tenha sido o responsável pela gravidez, o que levanta questões que ecoaram no tempo: 
seria essa uma simples explicação para a origem de um ser extraordinário? Ou um sinal 
de que o divino se entrelaça com o humano?

À medida que Roma se firmava e Rômulo governava com firmeza, um evento 
dramático e quase poético aguardava o desenlace de sua história. Em um dia fatídico, 
enquanto se reunia com os senadores para revisar as tropas no Campo de Marte, uma 
tempestade feroz irrompeu, trazendo consigo estrondos e relâmpagos. Em meio à névoa 
que se formou, Rômulo desapareceu como um sonho ao amanhecer. O que seguiu foi 
uma onda de rumores: alguns acreditavam que os senadores, temendo o poder de um 
tirano, haviam tramado sua morte, enquanto outros, mais inclinados à crença popular, 
sustentavam que Rômulo havia sido arrebatado aos céus por um vendaval, tornando-se 
um deus. Sobre isso Ehrman diz (2014a, p. 18):

Os romanos acolheram a divindade do homem Rômulo com ardor e entusiasmo. 
Um trio de deuses – Júpiter, Marte e Quirino – vivia no coração da antiga Roma, na 
antiga colina Capitolina. Originalmente, Quirino pode ter sido um deus adorado 

3 Tito Lívio, frequentemente chamado apenas de Lívio, foi um renomado historiador da Roma Antiga que se destacou 
ao escrever a monumental obra História de Roma. Nesse relato fascinante, ele narra a saga da fundação da cidade 
eterna e seu crescimento até o período em que viveu. A narrativa sobre Rômulo, o mítico fundador de Roma e seu 
primeiro soberano, emerge como um tema central, sendo explorada com riqueza de detalhes no primeiro livro dessa 
obra grandiosa.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade168

pelos sabinos, um dos povos incorporados ao estado romano nos primórdios de 
sua história. No entanto, na época em que Lívio escreveu, Quirino era considerado 
Rômulo divinizado, adorado bem ali, com o grande pai dos deuses.

A narrativa se enriquece ainda mais com a aparição de Próculo Júlio, que declarou 
ter encontrado Rômulo após sua morte. Em um relato vívido, ele conta que o fundador de 
Roma desceu dos céus e, com uma voz que ecoava autoridade, exortou o povo a valorizar a 
arte da guerra. Os romanos, então, não apenas reconheceram Rômulo como um deus, mas 
celebraram sua ascensão com entusiasmo, solidificando sua presença no panteão romano, 
onde habitava ao lado dos deuses Júpiter, Marte e Quirino (Ehrman, 2014a, p. 19).

Avançando na linha do tempo, encontramos a figura de Júlio César, um homem 
que, assim como Rômulo, buscou a divindade. Após sua trágica morte nos Idos de Março, 
de 44 a.C., César foi elevado ao status de deus, um reconhecimento formal do Senado que 
ressoou na crença popular. A ligação entre César e o divino não era apenas um capricho 
político, mas uma estratégia de legitimação de seu poder. 

Suetônio descreve como, após sua morte, um cometa brilhante por sete dias foi 
interpretado como a alma de César ascendendo aos céus, um espetáculo que reforçou 
sua nova condição divina. No entanto, a história não para por aí. O filho adotivo de César, 
Otaviano, que mais tarde se tornaria César Augusto, também almejou e alcançou um 
status quase divino. A narrativa de seu nascimento, envolvendo a intervenção do deus 
Apolo, apenas cimentou sua imagem como o escolhido. A antiga prática de adoração 
ao imperador começou a ganhar força, e assim, a história de homens que se tornaram 
deuses continuou a se desdobrar nas páginas da história.

Por fim, a ascensão de figuras como Rômulo e Júlio César nos leva a refletir sobre a 
relação entre o poder, a divindade e a crença popular. O que nos resta é um mosaico de 
histórias, onde o humano se entrelaça com o divino, moldando não apenas a identidade 
de Roma, mas também a compreensão do que significa ser considerado um deus entre 
os homens (Ehrman, 2014a).

Naquela noite mágica e cheia de mistério, enquanto as estrelas dançavam no 
céu da Trácia, o marido de Ácia, ausente em uma guerra distante, teve um sonho 
que mudaria os rumos da história. Ele viu seu filho, não como uma criança comum, 
mas como uma figura colossal, maior que a vida, empunhando um raio e um cetro, 
adornado com os emblemas de Júpiter Ótimo Máximo. E, para completar esse 
espetáculo celestial, doze cavalos brancos, imaculados como a luz da manhã, puxavam 
sua carruagem (Ehrman, 2014a).



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

169

Esse sonho, segundo relatos de Augusto deificado, era mais que uma visão: era 
um presságio claro de que aquela criança estava destinada a ser uma divindade entre os 
mortais. Para Ehrman (2014a, p. 20):

Ao contrário de alguns imperadores posteriores, em seu governo Augusto não 
manifestou entusiasmo por ser adorado como um deus. Suetônio diz que ele 
não permitia que lhe dedicassem templos nas províncias romanas a menos que 
fossem conjuntamente dedicados à deusa Roma – a padroeira da cidade. Às vezes, 
as cidades burlavam essa relutância imperial erguendo um templo dedicado ao 
“gênio” de Augusto. A palavra gênio nesse caso não se refere ao brilhantismo 
intelectual de Augusto, mas ao espírito guardião que cuidava de sua família e em 
especial dele como líder, fazendo-o ser quem era. Em certo sentido, ao adorar o 
gênio de Augusto, essas cidades reverenciavam-no de forma despersonalizada, 
mas altamente divinizada.

Ainda assim, mesmo em sua moderação, Otaviano foi saudado como “filho de 
Deus”, já em 40 a.C., muito antes de ocupar o trono imperial. Moedas cunhadas no ano 
de 38 a.C. traziam essa insígnia, enquanto um decreto da cidade grega de Cós exaltava-o 
como o deus Sebastos, afirmando que sua benevolência superava até os deuses do 
Olimpo. Para os que o seguiam, ele era mais que um mortal; era uma encarnação do 
divino.

Após sua morte, Augusto foi elevado à divindade, consagrado como “o divino” 
ou “aquele que foi feito divino”. Quando seu corpo foi consumido pelas chamas, 
um oficial romano de prestígio afirmou ter visto a imagem de Augusto ascendendo 
aos céus. Sua memória perdurou, reverenciada por gerações futuras, incluindo os 
imperadores que o sucederam.

É importante destacar que, para um historiador da Antiguidade, o termo culto 
não carrega as mesmas conotações que possui hoje. Não se refere a seitas excêntricas, 
mas a um “cuidado com os deuses”, uma prática que se assemelha ao que chamamos de 
religião. O culto ao imperador, que teve início com Augusto, continuou a florescer sob 
seus sucessores, muitos dos quais não compartilhavam de sua moderação em ser visto 
como uma manifestação do divino.

Em um discurso do renomado orador romano Quintiliano somos presenteados 
com a ideia de que alguns deuses eram louvados por sua imortalidade, ao passo que 
outros a conquistaram por suas bravuras. Ele menciona que a piedade do imperador 
Domiciano elevou a glória de seus tempos. Assim, a deificação dos imperadores tornou-
se uma prática comum, geralmente reconhecida postumamente pelo Senado romano. 
Esse ato não criava um deus, mas reconhecia a divindade que já havia existido entre eles, 
uma figura poderosa e benevolente (Ehrman, 2014a).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade170

No entanto, essa adoração não era universalmente aceita. Muitos estudiosos antigos 
eram céticos, argumentando que a maioria das pessoas não acreditava genuinamente 
que o imperador era um deus, mas sim que as honras divinas eram uma forma de lisonja. 
Essa visão se baseava nas obras da elite literária, que não refletiam a percepção da vasta 
maioria da população, que não tinha acesso à escrita e à erudição.

Com o tempo, a imagem do imperador tornou-se um símbolo de propaganda, 
uma forma de reforçar o poder romano nas províncias. As cidades erguiam templos 
não apenas aos grandes deuses de Roma, mas também ao “deus” imperador. Sacrifícios 
eram realizados em sua honra, e mesmo que sua divindade fosse considerada inferior, a 
veneração se concentrava nas figuras que haviam sido deificadas após a morte.

Atualmente, a visão dos estudiosos mudou. A adoração ao imperador não é mais 
vista como uma mera manipulação da elite, mas como uma série de iniciativas locais que 
reverenciavam a grandeza do Império. Em Roma, e além, muitos realmente acreditavam 
que o imperador era uma divindade e o tratavam como tal. Sacrifícios eram oferecidos 
não apenas aos deuses, mas também ao imperador, à sua essência divina – o “gênio” 
que representava seu poder e status. Assim, a história de Augusto e a construção do 
culto imperial revelam uma complexa engenharia de crenças e práticas que moldaram o 
mundo romano, no qual o mortal e o divino se entrelaçaram de maneiras surpreendentes.

Um governante que não apenas exerce o poder, mas que também é reverenciado 
como uma figura quase divina. Essa era a realidade no mundo romano, no qual a palavra 
“benemerência” ecoava em inscrições dedicadas a líderes – especialmente os imperadores. 
Um exemplo dessa reverência pode ser encontrado na história do governante sírio Antíoco 
III, que viveu entre os séculos III e II a.C. (Ehrman, 2014a). Antíoco, um libertador, livrou a 
cidade de Teas das garras de um opressor estrangeiro. Em agradecimento, a cidade fez 
algo extraordinário: ergueu estátuas de Antíoco e de sua amada esposa, Laódice. 

Em uma cerimônia pública que parecia saída de um épico, sacrifícios foram 
oferecidos em honra ao casal, que se tornou parte do panteão local, ao lado de Dioniso, 
o deus principal da cidade. A inscrição que acompanhava essas magníficas estátuas 
proclamava: tendo tornado a cidade e seu território sagrados e tendo nos libertado de 
obrigações devem receber de todas as honras possíveis tornando-se salvadores conjuntos 
de nossa cidade e nos concedendo benefícios conjuntos (Ehrman, 2014a, p.22).

Esses benfeitores políticos eram vistos como verdadeiros heróis religiosos. Eram 
imortalizados em estátuas, tinham seu espaço sagrado nos templos, e sacrifícios eram 
realizados em sua honra. A palavra “salvador” não era apenas uma etiqueta; era um 
reconhecimento profundo de suas ações. Ele se aplicava aos imperadores, como Augusto, 
cuja grandeza foi celebrada anualmente na província da Ásia. 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

171

Os cidadãos expressavam sua gratidão por seu “benefício à humanidade” e por 
ser “um salvador que pôs fim à guerra e estabeleceu todas as coisas.” Augusto não era 
apenas um governante; ele era o grande benfeitor, um deus cujos feitos trouxeram “boas 
novas” ao mundo. 

Essa narrativa pode soar familiar aos ouvidos de muitos cristãos. O imperador, 
uma figura divina, cujo nascimento era celebrado por ter trazido ao mundo uma era de 
esperança; um salvador, em todos os sentidos da palavra, que superava todos os que 
vieram antes dele. 

Jesus, portanto, não foi o único “Deus-salvador” a ser reconhecido nas antigas 
civilizações. Até agora, ao explorar a divindade entre os humanos, concentrei-me nos 
governantes poderosos. Contudo, a história nos revela que outros indivíduos notáveis 
também possuíam essa qualidade quase sobrenatural. Entre nós, existem aqueles que 
são razoavelmente poderosos, sábios ou virtuosos. Outros ainda se destacam por serem 
notavelmente excepcionais. 

E, por fim, há aqueles cuja grandeza parece desafiar a própria lógica – verdadeiros 
titãs de poder, sabedoria e virtude (Ehrman, 2014b). Se a magnitude do poder ou da 
sabedoria de uma pessoa parece quase inacreditável, talvez seja porque essa pessoa não 
se encaixa na moldura do humano comum. Nos mundos grego e romano antigos, a 
crença era de que tais indivíduos poderiam ser deuses disfarçados de humanos. Uma das 
maneiras mais fascinantes de mergulhar nas crenças de uma sociedade é examinar as 
sátiras e as histórias que emergem dela, revelando a complexidade das relações entre o 
divino e o humano.

Crenças e sátiras

A sátira, essa forma de arte provocativa, ergue-se como um espelho distorcido que 
reflete as suposições, perspectivas e crenças da sociedade. Seu poder emerge quando 
se volta contra aquilo que é amplamente aceito, revelando as camadas ocultas das 
convicções culturais. E, quando se fala de sátira, não podemos deixar de mencionar as 
obras brilhantes que brotaram do solo fértil da Roma antiga.

Um dos satiristas mais astutos da Antiguidade foi Luciano de Samósata, um gênio 
da língua grega que, no século II, se destacou como um crítico implacável das pretensões 
humanas, especialmente em relação a filosofias e religiões. Entre suas obras, brilha a 
narrativa intitulada A passagem de Peregrino.4 

4 A criação literária de Luciano de Samósata que aborda A passagem de Peregrino (em grego: Περὶ τῆς Περεγρίνου 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade172

Peregrino, um autoproclamado filósofo cínico, encarna o espírito provocador da 
filosofia antiga. Ser cínico, naquela época, não se resumia a ser desdenhoso; era uma 
postura filosófica que desafiava as convenções da vida cotidiana. Os cínicos eram firmes 
em sua crença de que as “boas coisas” da vida – bens materiais, status social, até mesmo 
prazeres simples – não deveriam ser o centro da existência. Para eles, nada externo deveria 
ter importância; tudo que escapasse ao seu controle era irrelevante. Se a casa pegasse 
fogo, era apenas uma inevitabilidade. Se um emprego se desvanecesse, que se fizesse as 
pazes com a incerteza. E se a família se fragmentasse, a dor não deveria ser um peso a ser 
carregado. O que realmente importa, segundo os cínicos, são as reações e atitudes diante 
dos caprichos da vida (Ehrman, 2014a, p. 24). Ehrman (2014a, p. 23) comenta que:

Na filosofia antiga, ser cínico não significava apenas ser cínico, era um estilo 
filosófico. Os filósofos cínicos eram inflexíveis em que não se deve viver para as 
“boas coisas” da vida; não se deve dar importância para o que se possui, veste 
ou come. Na verdade, não se deve dar importância para nada externo, nada que 
no fim das contas esteja fora de sua capacidade de controle. Se a sua casa pega 
fogo, isso está fora de seu controle, por isso você não deve ficar pessoalmente 
comprometido com sua casa. Se você é demitido do emprego, isso está fora de 
seu controle, por isso você não deve ficar pessoalmente comprometido com seu 
emprego. Se seu cônjuge se divorcia ou seu filho morre de repente, são coisas 
fora de seu controle, por isso você não deve se comprometer pessoalmente com 
sua família. O que você pode controlar são as suas atitudes a respeito das coisas 
em sua vida. De modo que é com seu eu interior, suas atitudes, que você deve 
se preocupar.

Alguns admiradores viam neles a encarnação da sabedoria, enquanto outros, 
desejosos de serem reconhecidos como filósofos, se lançavam na mesma vertente. Para 
Luciano, essa postura cínica era uma farsa, uma estratégia para atrair a atenção do público, 
desprovida de qualquer essência filosófica genuína. Assim, ele se dedicava a ridicularizar 
os cínicos e suas práticas, e o alvo mais notório de seu desprezo foi o cínico Peregrino.

Em A Passagem de Peregrino, Luciano nos apresenta a história dessa personagem 
que muitos de sua época consideravam uma divindade disfarçada. Peregrino aspirava à 
fama e à adulação, e Luciano, com seu olhar crítico, expõe a hipocrisia por trás de suas 
alegações de renúncia. Assim, o autor narra a vida de Peregrino com um toque de humor 
ácido, mas é a narrativa de sua morte que realmente nos cativa.

Peregrino, que se proclamava a encarnação do deus Proteu, decidiu que sua 
virtude divina seria testada por meio de uma morte dramática e dolorosa. Em um ato 
de pura hipocrisia, anunciou sua intenção de se autoimolar, em busca de provar que a 

Τελευτῆς, ou seja, Sobre a morte de Peregrino) é uma sátira que ilustra o filósofo cínico Peregrino Proteu. Esta obra se 
destaca por sua crítica à cultura do período, incluindo uma análise preliminar do cristianismo por um autor que não 
professava a fé, apresentando-o como generoso para com os peregrinos. O texto narra a morte de Peregrino, que se 
consumiu em chamas durante os Jogos Olímpicos.



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

173

vida deveria ser vivida sem apego aos prazeres mundanos. E assim, sob a expectativa de 
uma multidão ansiosa, ele preparou uma grande pira e, à meia-noite, diante dos Jogos 
Olímpicos, se lançou nas chamas (Ehrman, 2014a).

Luciano, que se apresentou como testemunha desse espetáculo grotesco, não pôde 
deixar de achar a cena risível. Ao se afastar do local, encontrou pessoas que chegavam 
tarde demais para ver o grande homem em sua demonstração de bravura, e, em tom 
sarcástico, informou a elas sobre o que haviam perdido. Para apimentar ainda mais a 
história, ele inventou que, quando a pira foi acesa, a terra tremeu, e um abutre alçou voo, 
proclamando sua ascensão ao Olimpo. E assim, Peregrino, na forma de um abutre – não 
uma águia majestosa, mas um carniceiro – supostamente voou para os céus, onde se 
tornaria um humano divino. 

Para Luciano, essa farsa apenas evidenciava a fraqueza humana. Logo após, ele 
se deparou com um homem que também comentava sobre o evento, afirmando ter 
encontrado Peregrino em sua nova forma celestial, vestindo uma túnica branca e uma 
coroa de oliveira, como se realmente fosse um deus. As histórias proliferaram, narradas 
de boca em boca, aceitas como verdades inquestionáveis. Luciano, com seu olhar afiado, 
zombou desse fenômeno, sublinhando que, no fim das contas, Peregrino era apenas um 
homem comum, que nunca buscou a verdade, mas apenas a glória e os aplausos da 
multidão. E assim se encerra a saga desse pobre coitado, que se lançou nas chamas, 
acreditando que, ao fazê-lo, conquistaria a imortalidade nas memórias dos homens.

A intersecção do humano e do divino na mitologia grega e romana

A partir das reflexões acima, as divindades eram vistas com traços humanos, 
enquanto os mortais eram elevados à condição de deuses nas culturas antigas. Essa 
ideia, rica em complexidade, se distancia da visão predominante que muitos têm hoje, 
especialmente aqueles que se encontram nas tradições religiosas ocidentais, como o 
judaísmo, o cristianismo e o islamismo. Atualmente, a concepção comum é que o reino 
divino e o humano estão separados por um abismo intransponível. 

Deus é frequentemente entendido como uma entidade distinta, enquanto a 
humanidade é vista como algo completamente diferente – raramente se encontrando, 
exceto em momentos singulares, como na figura de Jesus, que aparece como uma 
interseção notável entre os dois reinos (Ehrman, 2012). Agora, vamos explorar como essa 
união foi concebida. 

A essência dessa ideia reside em uma percepção singular do mundo, na qual a 
divindade não está irremediavelmente distante da humanidade, mas sim em uma relação 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade174

de relativa separação. Nas antigas cosmovisões, humanidade e divindade coexistiam em 
um contínuo vertical, em que os dois planos podiam, em certos momentos, se cruzar 
– na extremidade superior de um e na extremidade inferior do outro. Em contraste, 
muitas sociedades contemporâneas, especialmente no Ocidente, sustentam a crença 
de que Deus se encontra acima de nós em todos os aspectos, em um grau infinito de 
superioridade.

Para essas culturas, não há continuidade em Deus. Existe apenas um único Deus, 
que transcende tudo o que conseguimos imaginar, não se tratando apenas de uma 
superioridade relativa. É verdade que alguns humanos podem se aproximar mais da 
divindade do que outros – como os santos da Igreja Católica que, em certas tradições, 
parecem compartilhar uma interseção com o divino. Contudo, mesmo nesses casos, Deus 
permanece completamente Outro, situado em uma dimensão inteiramente distinta.

De acordo com Ehrman, essa visão não era a norma nas civilizações antigas. 
Excluindo os judeus, quase todas as culturas eram politeístas. Nesse universo de múltiplas 
divindades, havia uma hierarquia de deuses que refletia a maneira como os povos antigos 
reverenciavam os seres divinos. Um exemplo notável pode ser encontrado em uma 
inscrição da cidade de Mitilene, que desejou honrar o imperador como uma divindade. O 
decreto menciona aqueles humanos que atingiram glória celestial e possuíam a eminência 
e o poder dos deuses (Ehrman, 2014a, p. 26). Afinal, a crença de que seres divinos 
podiam assumir formas humanas e humanos podiam ascender à divindade permeava a 
mentalidade de seu povo. E, assim, a jornada de entendimento continua.

Considerações finais

Neste artigo, analisamos a metamorfose de Jesus, um humilde pregador judeu 
que, ao ser crucificado, transcendeu os limites da história para se tornar uma figura divina 
reverenciada nas antigas Grécia e Roma. Exploramos como esse simples homem, cujas 
palavras ecoaram nas sinagogas da Judeia, conquistou o coração e a mente de civilizações 
inteiras, transformando-se em um ícone que transcendeu culturas e fronteiras. E, por fim, 
no complexo universo do mundo antigo, as crenças sobre divindades e seres humanos 
eram frequentemente confirmadas em rituais e narrativas que, à primeira vista, pareciam 
contraditórias. Em alguns ciclos, essas crenças se entrechocavam, criando um emaranhado 
de ideias que desafiavam a lógica e a razão. Assim, olhamos um terreno fértil de disputas 
e harmonias, onde o sagrado e o mundano revelam as nuances da espiritualidade e da 
identidade humana.



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

175

Referências

Documentação textual 

BÍBLIA. Português. A Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.
FILÓSTRATO. Vida de Apolonio de Tiana. Traducción, introducción y notas de Alberto 

Bernabé Pajares. Madrid: Gredos, 1992.
LUCIANO. Obras. Traducción y notas por José Luis Navarro Gonzáles. Madrid: Gredos, 

1988. v. II.
TITO LÍVIO. História de Roma: as origens de Roma e a realeza. Minas: Heraclito, 2023. v. I.

Obras de apoio

BOWMAN, A.; CAMERON, A.; GARNSEY, P. (ed.).The Cambridge Ancient History. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2005. v. XII.

CARDOSO, C. F. Sete olhares sobre a Antiguidade. Brasília: Editora da UnB, 1994.
CHEVITARESE, A. L. CORNELLI, G. (org.). Judaísmo, cristianismo e helenismo: ensaios acerca 

das interações culturais no Mediterrâneo Antigo. São Paulo: Annablume, 2007.
COELHO, A. M. O dualismo antropológico no discurso neopentecostal. São Paulo: D3 

Educacional, 2022. 
CORNELLI, G. Sábios, filósofos, profetas ou magos? Equivocidade na recepção das figuras 

de θεῖοι ἅνδρες na literatura helenística: a magia incômoda de Apolônio de Tiana 
e Jesus de Nazaré. Tese (Doutorado em Ciências da Religião) – Programa de Pós-
Graduação em Ciências da Religião da Universidade Metodista de São Paulo, São 
Paulo, 2001.

EHRMAN, B. D. Como Jesus se tornou Deus. São Paulo: LeYa, 2014a.
EHRMAN, B. D. Jesus existiu ou não? New York: HarperCollins, 2014b.
EHRMAN, B. D. The New Testament: a historical introduction to the Early Christian writings. 

Oxford: Oxford University Press, 2012.
HORSLEY, R. A.; HANSON, J. S. Bandidos, profetas e messias: movimentos populares no 

tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995.
JONES, C. Testimonia. In: PHILOSTRATUS. Apollonius of Tyana. Cambridge: Harvard 

University Press, 2006, p. 81-143.
MACHADO, C. A. R. Imperadores em construção: modelos imperiais na História Augusta. 

Phoînix, p. 93-114, 2001.

https://www.google.com.br/search?sca_esv=ebb47a98c5227d4f&sxsrf=ADLYWIIQ6Z9bpQlqmUc-3TsKr4vMJycXLA:1731208218118&q=Nova+Iorque&si=ACC90nzx_D3_zUKRnpAjmO0UBLNxnt7EyN4YYdru6U3bxLI-L3fTUNL_1Pq5ALFup99vKaiUHvNV_LJ3KKZdDbV_l6YAFhstcXDJ5nSCt2EwnRxRHZNZ65npkQbH4at1fuy07RF81fksGSC8T8DcXQMEhTO_TTVfmVOeD-9oW2il-VKDWHMyAkLOMI0FcSe_R7rhnjOYbiTL&sa=X&ved=2ahUKEwje7v2W5dCJAxXIK7kGHYRQArYQmxMoAHoECCYQAg
https://www.google.com.br/search?sca_esv=ebb47a98c5227d4f&sxsrf=ADLYWIIQ6Z9bpQlqmUc-3TsKr4vMJycXLA:1731208218118&q=Nova+Iorque&si=ACC90nzx_D3_zUKRnpAjmO0UBLNxnt7EyN4YYdru6U3bxLI-L3fTUNL_1Pq5ALFup99vKaiUHvNV_LJ3KKZdDbV_l6YAFhstcXDJ5nSCt2EwnRxRHZNZ65npkQbH4at1fuy07RF81fksGSC8T8DcXQMEhTO_TTVfmVOeD-9oW2il-VKDWHMyAkLOMI0FcSe_R7rhnjOYbiTL&sa=X&ved=2ahUKEwje7v2W5dCJAxXIK7kGHYRQArYQmxMoAHoECCYQAg
https://www.google.com.br/search?sca_esv=ebb47a98c5227d4f&sxsrf=ADLYWIIQ6Z9bpQlqmUc-3TsKr4vMJycXLA:1731208218118&q=Nova+Iorque&si=ACC90nzx_D3_zUKRnpAjmO0UBLNxnt7EyN4YYdru6U3bxLI-L3fTUNL_1Pq5ALFup99vKaiUHvNV_LJ3KKZdDbV_l6YAFhstcXDJ5nSCt2EwnRxRHZNZ65npkQbH4at1fuy07RF81fksGSC8T8DcXQMEhTO_TTVfmVOeD-9oW2il-VKDWHMyAkLOMI0FcSe_R7rhnjOYbiTL&sa=X&ved=2ahUKEwje7v2W5dCJAxXIK7kGHYRQArYQmxMoAHoECCYQAg


Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade176

RUBENSTEIN, R. E. Quando Jesus se tornou Deus: a luta épica sobre a divindade de Cristo 
nos últimos dias de Roma. Rio de Janeiro: Fisus, 2001.

SCARDELAI, D. Movimentos messiânicos no tempo de Jesus: Jesus e outros profetas. São 
Paulo: Paulus, 1998.

YSSELT, D. V. S. V. Stradanus drawings for the “Life of Apollonius of Tyana”. Master Drawings, 
v. 32, n. 4, p. 351-359, 1994.


	_2bn6wsx
	_hktruvym1vb2
	_snrf2rezd9jy
	_fydurhuz1n15
	_3ep43zb
	_GoBack
	_hiqp14xhlowz
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.nudxtudk8ggz
	_heading=h.1fob9te
	_GoBack
	bookmark=id.3znysh7
	_qsh70q
	_3as4poj
	_u24n19dhnvzi
	_k9mowyh4nr4a
	_q2m9sexdux45
	_3o7alnk
	_41q0pu6byutk
	_1302m92
	_o1zknglzb8sq
	_tdlx8qspv11i
	_35nkun2
	_ob2kgawpl8lz
	_GoBack
	_heading=h.p7bpngqxaq36
	_GoBack
	_heading=h.iy7h5el4du7h
	_heading=h.j9jpvp63tted
	_heading=h.e2596nimnoln
	_GoBack
	_heading=h.deu4nb7039p0
	_GoBack
	_heading=h.m9hzr77nw6fg
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.gf1gfzpbzldh
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.89um2h9jrppe
	_GoBack
	_heading=h.i194rtl815eb
	_GoBack
	_heading=h.bsl0jwydnpa4

