Da cruz a divindade: a transformacao
de Jesus na Antiguidade greco-romana

André Magalhaes Coelho’

Resumo: Este artigo explora a metamorfose de Jesus, de um humilde
pregador judeu crucificado, que foi elevado a divindade pelos cristdos
nas antigas Grécia e Roma. Apos sua morte, seus discipulos passaram a
adora-lo como Deus. Isso suscita indagacdes sobre como um camponés
crucificado conseguiu alcancar o status de Senhor do universo. O método
que empregaremos para esta pesquisa sera o bibliografico.

Abstract: This article explores the metamorphosis of Jesus, from a humble
Jewish preacher who was crucified, to being elevated to divinity by
Christians in ancient Greece and Rome. After his death, his disciples began
to worship him as God. This raises questions about how a crucified peasant
managed to achieve the status of Lord of the universe. The method we will
employ for this research will be bibliographical.

Palavras-chave:
Deus;

Jesus;
divindade;
transformacao.

Keywords:
God;

Jesus;

divinity;
transformation.

Recebido em: 20/11/2024
Aprovado em: 15/05/2025

* Doutor em Ciéncia da Religido pela Pontificia Universidade Catdlica de Sdo Paulo (PUC-SP). Mestre em Ciéncias da
religido pela Universidade Metodista de Sdo Paulo e pds-doutorando pela mesma instituicdo (UMESP).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



156

Da cruz a divindade

Introducao

ste artigo investiga a transformacao de Jesus, um simples pregador judeu que, apds

ser crucificado, ascendeu a condi¢ao divina nas culturas da antiga Grécia e Roma. Com

sua morte, seus seguidores passaram a reverencia-lo como uma divindade. Pense-se
em um quadro nas amplas paisagens da Galileia, onde um pregador de origem simples,
conhecido como Jesus, avanga por entre campos exuberantes e aldeias acolhedoras,
espalhando mensagens de esperancga e renovacao. Mas este ndao € um camponés qualquer;
ele se torna o centro de um dos fendmenos mais fascinantes da historia: sua crucificacao,
marcada por acusa¢des de transgressdes contra o Estado. Eis que, apds sua morte, algo
extraordinario acontece: seus seguidores, em um ato de fé quase incompreensivel, comegam
a proclama-lo como o proprio Deus, o Senhor dos céus e da terra. Como pode um ser
humano que foi condenado e crucificado elevar-se a tal estatura divina? Como Jesus, um
mero mortal, se transformou em Deus? Essa questao, envolta em ironia e complexidade,
ressoa através dos séculos, navegando pelos labirintos da imaginagdo e da fé. No cerne da
religido crista reside a poderosa ideia de que, em Jesus, Deus se fez homem.

No credo niceno, ele é exaltado como o Filho Unico de Deus, gerado, ndo criado,
consubstancial ao Pai. Historiadores do cristianismo primitivo dedicaram quase trés
décadas a explorar o Novo Testamento e a génese da religido cristd sob uma perspectiva
historica. Assim, a indagagdo se transforma: em vez de questionar como Deus se fez
homem, comegamos a nos perguntar: como um homem se tornou Deus?

A resposta tradicional sugere que Jesus, sendo de fato divino, naturalmente
reivindicava essa condicao. No entanto, desde o final do século XVIII, uma nova corrente
de historiadores tem desafiado essa visdo, apresentando argumentos instigantes que
contestam o entendimento convencional sobre o Jesus historico. Se esses estudiosos
estiverem corretos, emerge um novo enigma: como 0s primeiros seguidores de Jesus
passaram a vé-lo como Deus?

Neste artigo, iremos explorar essa questao de uma forma que ndo apenas enriqueca
o entendimento de historiadores seculares, mas também dialogue com evangélicos
que ainda sustentam a divindade de Jesus. Para este estudo, utilizaremos o método de
pesquisa bibliografica.

Humanos divinos: entre mitologia e realidade na Grécia e Roma antigas

Antes que a humanidade pudesse acolher sua presenca, um mensageiro dos céus

visitou sua mae, trazendo uma revelacao: seu filho ndo seria um simples mortal, mas

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho

157

uma entidade divina, destinada a deixar uma marca indelével na historia. O nascimento
desse ser foi celebrado com sinais resplandecentes no céu, prenunciando a grandeza que
estava prestes a se manifestar.

Ao alcancaraidade adulta, ele deixou a casa que o viu crescer, iniciando uma jornada
de pregacao itinerante. Por vilarejos e cidades, espalhou uma mensagem poderosa: ndo
se apeguem ao material; busquem o que é “espiritual” e eterno. Ao seu redor, formou
um grupo de seguidores que ndo viam nele apenas um homem, mas o proéprio filho de
Deus. E ndo sem razdo: ele realizou prodigios impressionantes — curou os enfermos,
expulsou demonios e até ressuscitou os mortos. No ocaso de sua trajetdria, enfrentou
a resisténcia das autoridades romanas e foi submetido a um julgamento que visava a
silencia-lo. Contudo, sua esséncia transcendeu essa tentativa de erradicacao.

Ele ascendeu aos céus, onde permanece até hoje. Para reafirmar sua presenca,
manifestou-se novamente a um de seus seguidores mais céticos, que entdo se convenceu
de que o filho de Deus realmente continuava entre nés (Ehrman, 2014a).

Mais adiante, alguns de seus dedicados seguidores escreveram sobre suas
experiéncias, o que permitiu que ainda hoje possamos acessar essas narrativas. No
entanto, é provavel que muitos de vocés ainda ndo tenham se deparado com esses
escritos. Imagino que a maioria nem sequer tenha ouvido falar desse filho de Deus, um
grande executor de milagres. Refiro-me a um homem notavel chamado Apolénio, oriundo
da cidade de Tiana. Ele era um pagao — um adorador de multiplos deuses romanos — e
um filésofo respeitado em sua época. Seus seguidores acreditavam que ele era imortal,
e temos a disposicao um livro sobre sua vida, escrito por Filéstrato, um devoto que viveu
posteriormente (Cornelli, 2001, p. 65).

A obra de Filéstrato, composta em oito volumes no inicio do século Ill, entre 220 e
230 (Ehrman, 2014a, p. 10), € fruto de uma pesquisa meticulosa, baseada em relatos de uma
testemunha ocular e companheiro de Apoldnio. Este Ultimo viveu alguns anos apés outro
filho de Deus e milagroso, originario de uma regido distante do império: Jesus de Nazaré.
Para Christopher Jones (2006), os adeptos de ambos os homens divinos perceberam
uma rivalidade crescente entre eles, refletindo uma luta mais ampla da época entre o
paganismo — que abragava uma diversidade de cultos politeistas — e o cristianismo, que
emergia como um novo fendmeno religioso, proclamando a existéncia de um Unico Deus
e que Jesus era seu Filho. Os cristdaos viam Apol6nio como um charlatdo, enquanto os
adoradores de Apoldnio sustentavam que Jesus era o verdadeiro impostor. Cada grupo
possuia relatos escritos que fundamentavam suas crencas (Jones, 2006).

Por outro lado, na visao judaica do primeiro século, o messias seria um ser humano,
um legitimo descendente da linhagem do rei Davi, que lideraria uma grande revolucao

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



158

Da cruz a divindade

contra os romanos, expulsando-os da Terra de Israel. Assim, a ideia de transformar o
filho de um humilde carpinteiro em um semideus ou até mesmo em Deus representava,
para os judeus, uma enorme afronta, especialmente para os mais eruditos entre eles.
Dessa maneira, 0 movimento de Jesus se desvinculou completamente das expectativas
messianicas judaicas, surgindo como uma nova religido que trazia consigo apenas
vestigios do movimento original fundado por Jesus de Nazaré, ao mesmo tempo em
que absorveu tradi¢des e elementos culturais e religiosos dos povos gregos e romanos
(Scardelai, 1998, p. 327-328).

Os estudiosos, entdo, viram-se diante da tarefa de investigar os Evangelhos do
Novo Testamento com um olhar critico, buscando discernir quais narrativas sobre o Jesus
historico eram genuinas e quais eram aderecos criados por seus fervorosos seguidores.
Da mesma forma, os estudiosos da antiga religido romana examinaram os escritos de
Filéstrato com ceticismo, em busca de distinguir as lendas dos fatos e descobrir o que
realmente poderiam aprender sobre o Apol6nio histérico. De maneira geral, ha um
consenso de que ele era um filésofo pitagorico, defensor das ideias do génio grego
Pitagoras, do século V a.C. (Ehrman, 2012). Apolonio viveu na segunda metade do século
|, enquanto Jesus existiu na primeira metade.

Ele percorreu as regides orientais do Império Romano como um pregador moral
e religioso, frequentemente residindo em templos e oferecendo conselhos a lideres civis
e religiosos. Com um numero consideravel de discipulos, era bem recebido pela elite
romana nas localidades que visitava. Seu proposito era claro: persuadir as pessoas a
abandonarem o materialismo excessivo e a se voltarem para o que realmente importa —
os assuntos da alma.

De acordo com a estudiosa Dorine Ysselt (1994), mais do que a vida do Apolonio
historico, o que fascina € o conjunto de lendas que floresceram ao seu redor e conquistaram
a aceitacdo entre seus contemporaneos. Suas profundas reflexdes filoséficas levaram
muitos a acreditarem que ele ndo poderia ser um simples mortal, mas sim uma divindade
caminhando entre os homens (Ysselt, 1994).

Pouco mais de um século apds sua morte, Apoldnio foi homenageado com um
santuario em Tiana, sua cidade natal, erguido pelo imperador romano Caracala, que
governou de 198 a 217. Diz a lenda que o imperador Alexandre Severo (222-235) mantinha
uma imagem de Apoldnio entre seus diversos deuses domésticos. E, em um gesto de
veneracgao, o imperador Aureliano (270-275), fervoroso adorador do Deus-Sol, também
o reverenciava como divino. A narrativa do nascimento de Apol6nio, como retratada na
obra Vida de Apolénio de Tiana, de Fildstrato, é especialmente digna de nossa atencédo
(Ehrman 2014a, p. 11).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho

159

A histéria da “"anunciacao” nos presenteia com um enredo de semelhancas e
distingdes emrelacao a narrativa do Evangelho de Lucas (1:26-38). No centro dessa fabula
mistica estd a mae de Apolonio, que, em um momento de profundo encantamento,
teve uma visdao de uma majestosa entidade celestial: o deus egipcio Proteu, conhecido
por sua incomensuravel sabedoria. Quando a curiosidade a impeliu a indagar sobre a
identidade de seu futuro filho, o deus sussurrou, com um tom enigmatico: "Eu mesmo”
(Ehrman, 2012, p. 33).

Luciano observa que o nascimento de Apoldnio foi, sem duvida, miraculoso. Afirma-
se que sua mae, guiada por uma forga desconhecida, dirigiu-se a um campo, onde, ao se
deitar sobre a grama fresca, adormeceu profundamente. Ao despertar, foi envolvida pelo
encantador som do bater das asas de cisnes, como se a propria natureza celebrasse o
novo milagre. O povo, em éxtase, assegurou que um relampago rasgou os céus naquele
exato momento, pairando majestoso no ar antes de desaparecer nas alturas, como um
sinal divino de grandeza e virtude que indicava a proximidade do futuro mestre com os
deuses (Lucian, Alexander sive pseudopropheta, 1). Os habitantes da regido logo chegaram
a conclusao de que Apoldnio nao era apenas um homem comum, mas sim o préprio Filho
de Zeus. Contudo, a trajetoria de Apolonio nao foi isenta de desafios. Em um momento
sombrio de sua vida, ele se viu diante do imperador Domiciano, acusado de receber
adoracao que, segundo muitos, pertencia apenas aos deuses.

Aqui, as semelhancas com a historia de Jesus tornam-se inegaveis: ambos foram
apresentados a autoridades que viam suas declaracdes como uma ameaga ao bem-
estar do Estado. A narrativa de Apolonio nao termina aqui. Fildstrato nos presenteia com
diversas versdes sobre o destino do fildsofo. Uma delas o retrata partindo para a ilha de
Creta, em uma jornada até um santuario dedicado a um deus local, guardado por cades
ferozes. Ciro Cardoso (1994) salientou, em sua obra Sete olhares sobre a Antiguidade, que
a separacao entre o dominio religioso e outros setores da existéncia humana, que hoje
nos parece clara, ndo tinha relevancia para as civilizagdes antigas do Oriente. Segundo
suas palavras: “Governo e culto, astronomia e astrologia, lei divina e lei humana, entre
outros, nao eram percebidos como entidades distintas ou separadas. A religiao permeava
todos os aspectos da existéncia, tudo estava interligado” (Cardoso, 1994, p. 57).

Surpreendentemente, em vez de serem hostis, os caes acolheram Apolénio com
uma familiaridade surpreendente (Ehrman, 2014a, p. 13). Os guardides do santuario,
intrigados, o acusaram de feiticaria ao conseguirem passar ileso por ali. No entanto,
em uma reviravolta digna de um épico, Apoldnio libertou-se sob a luz da meia-noite,
convocando os carcereiros para testemunhar um espetaculo extraordinario. Ao correr em
direcao as portas do santuario, elas se abriram magicamente, permitindo sua entrada. De

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



160

Da cruz a divindade

'II

dentro, vozes femininas ressoaram, incitando-o a “Va da terra! Va para o céu! Va!". Era
um chamado a ascensdo, um convite para deixar o mundo terreno e alcar voo ao reino
dos deuses. E, assim, Apolonio desapareceu, nunca mais sendo visto entre os mortais
(Luc., Alex. Pseu., Il, 5). Mais uma vez, os ecos da histéria de Jesus ressoam: ao final de sua
trajetoria, ele também provocou um tumulto, foi preso e, apds sua morte, ascendeu aos
céus, onde permanece.

Apolonio, por sua vez, ensinou que a alma humana é imortal; a carne pode se
desfazer, mas a esséncia do ser persiste eternamente. Embora muitos nao tenham
acreditado em suas palavras, apds sua ascensao, Apolonio se manifestou em uma visao
para um seguidor repleto de duvidas. Ele convenceu o fiel de que ainda estava presente
entre eles, assim como Jesus fez com seus discipulos, até mesmo com o cético Tomé,
que precisou de provas de que a vida continuava apds a morte (Luc, Alex. Pseu., l).
Atualmente, estudiosos se debrucam sobre as conexdes entre Jesus e Apoldnio, uma
discussdao que ndo é nova. No inicio do século IV, Hiérocles, um autor pagao, publicou
O amante da verdade,” no qual comparava os dois supostos filhos de Deus, exaltando a
versao paga.

Embora ndo possuamos o texto completo, sabemos que sua obra foi confrontada
por Eusébio, um padre da Igreja do século IV, que se tornou conhecido como o “pai da
historia da Igreja” por tragar a narrativa do cristianismo desde a era de Jesus até sua
época (Jones, 2006).

Eusébio, em seus escritos, se voltou contra Hiérocles e sua apoteose de Apoldnio,
citando até mesmo trechos das palavras do oponente. Na ansia de exaltar Jesus, eles
correm de um lado para o outro tagarelando sobre como ele fez o cego enxergar e
operou milagres desse tipo (Ehrman, 2014a). Ao refletirmos sobre essas narrativas, somos
convidados a considerar a profundidade das histérias que moldaram a espiritualidade
humana, revelando a rica tapecaria de crencas e mitos que conectam figuras tao iconicas
e inspiradoras. Bart Ehrman (20144, p. 13) diz:

Hiérocles zomba dos Evangelhos do Novo Testamento por conterem contos de
Jesus remendados por Pedro e Paulo e uns outros desse tipo —homens mentirosos,
desprovidos de educacao e adivinhos. Os registros sobre Apol6nio, por outro lado,
haviam sido escritos por autores altamente educados (ndo camponeses da classe

' Sosiano Hiérocles foi um aristocrata e ocupante de cargos publicos do periodo romano tardio. Atuou como governador
(praeses) na Siria sob o governo de Diocleciano durante a década de 290. Supde-se que tenha sido nomeado vicario
de alguma area, provavelmente da Diocese do Oriente (que abarcava a Siria, Palestina e, a época, o Egito) até 303, ano
em que foi transferido para a provincia da Bitinia. E por suas aces anticristds na regido que permanece na memoria
contemporanea. Como menciona o Cambridge Ancient History, ele foi "um dos mais fervorosos perseguidores” dos
cristdos. Durante esse periodo, Hiérocles produziu a obra Amante da Verdade (em grego: ®AaARONG), uma critica ao
cristianismo. Amante da Verdade é recordada como a primeira manifestagdo da comparacdo, notavel e controversa,
entre o santo homem Apoldnio de Tiana e Jesus Cristo (Bowman; Cameron; Garnsey, 2005).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho

161

baixa) e testemunhas oculares dos acontecimentos. Devido a vida magnifica e ao
tipo de morte — foi para os céus no corpo fisico e acompanhado pelos deuses —
devemos com certeza classificar o homem entre os deuses. A resposta do cristdo
Eusébio foi direta e caustica. Apolonio ndo era divino, mas maligno; ndo era um
filho de Deus, mas um homem empoderado por um demoénio.

A resposta do cristdo Eusébio foi contundente e incisiva. Para ele, Apolénio nao era
uma divindade, mas sim uma entidade maligna; ndo um filho de Deus, mas um homem
tomado por demonios. Ao analisarmos este embate sob uma ética histérica, torna-se evidente
que Eusébio saiu triunfante. No entanto, essa conclusdo nao era tao clara na época em que
Hiérocles produziu suas obras, quando o cristianismo ainda estava em seus primérdios.

Apolonio e Jesus, em seus contextos, eram percebidos como competidores na
busca por honrarias divinas: um era o devoto de multiplos deuses, enquanto o outro era
o monoteista que prestava culto a um Unico Deus; um era o porta-voz da filosofia paga,
e o outro, o fundador da religidao crista. Ambos foram aclamados como deuses entre os
homens, apesar de sua inegavel humanidade. De certa forma, eram considerados homens
divinos (Ehrman, 2014a).

Por certo, Apoldnio e Jesus ndo eram os Unicos a ostentar tal status. De fato,
embora Jesus seja atualmente reconhecido como o Unico filho de Deus e um realizador
de milagres, existia uma infinidade de figuras semelhantes na Antiguidade. Nao
devemos enxergar Jesus como “Unico”, caso essa palavra implique que ele era o Unico
ser humano excepcional e distinto, um homem que, em certo sentido, possuia uma
centelha divina (Ysselt, 1994).

Na Histéria Antiga, muitos homens foram vistos como divinos. E aqui ndo estamos
debatendo se eram realmente divinos ou nao, mas como eram percebidos dessa maneira.
Compreender essa percepcao é o primeiro passo para desvendar como Jesus comegou
a ser iluminado sob essa luz especial. Curiosamente, tanto Jesus quanto Apolonio nao
eram considerados seres divinos enquanto estavam vivos; foi apenas apds sua morte que
a figura de Jesus comecou a ser reverenciada como um deus entre os mortais. Mas como
isso aconteceu?

O ponto de partida reside em entender como outros individuos foram considerados
divinos no mundo antigo. Assim, a conversa se desenrola, revelando um panorama sobre
a espiritualidade e a veneragdo que permeavam a Antiguidade — um convite a reflexao
sobre a natureza humana e o divino. Cristianismo e Império Romano, o mito grego. Foi
durante este mesmo periodo de intensa agitacao politica, econémica, social e religiosa
que emergiu, na Judeia, um homem de raizes camponesas da Galleia, que se dedicava a
ensinar a obediéncia as Leis de Deus, proferindo discursos impressionantes que atraiam
multidoes (Mt 5, 1-12).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



162

Da cruz a divindade

Seu nome, inicialmente em hebraico, era Yeshua, e em grego, lesous. ApOs sua
morte, ocorrida por volta dos anos 30, em meio ao contexto greco-romano, passou a ser
conhecido como lesous Christos (Jesus Cristo), o filho de Deus. Mais tarde, na segunda
metade do | século, muitos de seus seguidores passaram a vé-lo como a prépria encarnacao
de Deus (Horsley; Hanson, 1995, p. 89).

Os judeus do primeiro século da era cristd esperavam ansiosamente a chegada de
um redentor messianico que restauraria a liberdade nacional e religiosa do povo judaico.
A Judeia, nesse contexto, era uma provincia romana e o ber¢co do monoteismo hebraico.

Foi na primeira metade desse periodo que surgiu Jesus, conhecido também
como Nazareno, um nome que lhe foi atribuido por ser Nazaré a cidade onde,
supostamente, nasceu, passou a maior parte de sua vida e iniciou sua pregagao
(Chevitarese; Cornelli, 2007, p. 41). Muitos de seus discipulos o consideravam o
messias prometido de Israel (Mt16, 16).

De maneira geral, € importante destacar que a sabedoria se tornou um dos atributos
reivindicados pelos imperadores, funcionando quase como uma condi¢ao necessaria para
sua futura divinizacao. Segundo Machado (2001, p. 95), desde os primordios do Império,
foram moldados padrdes de conduta e virtudes que deveriam estar presentes nos
soberanos exemplares, fundamentando-se na rica tradigao filosofica que se consolidou
no periodo helenistico, a qual, na realidade, remontava ao ideal platonico do rei-filésofo.
Assim, desenvolvia-se a concepcao de que o rei precisava ser sabio, virtuoso, um bom
lider militar e, ainda, um possuidor da classica paideia.

No livro O dualismo antropolégico no discurso neopentecostal, Coelho (2022) nos
apresenta a origem do cristianismo, uma corrente de fé que emergiu no vasto e agitado
contexto do Império Romano, logo apds a morte de Jesus, por volta do ano 30. A cultura
grega, com sua riqueza e complexidade, permeava a metade oriental do Império de tal
forma que a lingua que unificava essa regido, o grego, tornou-se a voz mediante a qual
o Novo Testamento foi insculpido. Para mergulharmos nas nuances das perspectivas dos
primeiros cristdos, € imprescindivel situa-los em seu contexto histérico e cultural, imersos
nos mundos grego e romano (Coelho, 2022, p. 27).

Os judeus da Antiguidade possuiam percepcdes Unicas e diversificadas, mas, em
muitos aspectos relevantes ao nosso estudo, compartilhavam, de sua prépria forma, ideias
com 0s romanos que os cercavam. Compreender essa interse¢do é essencial, pois Jesus,
em sua esséncia mais auténtica, era judeu, assim como os seus primeiros seguidores —
aqueles que se atreveram a afirmar que ele ndo era apenas um homem comum, mas a
prépria divindade encarnada. Mas como seria possivel que um deus, ou a concepcao de
um deus, assumisse a forma humana? Um exemplo dessa questao € Apolonio de Tiana,

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho

163

cuja mae recebeu, antes de seu nascimento, a previsdo de que ele seria uma manifestacdo
de um ser divino preexistente, o deus Proteu. Essa narrativa ressoa com a interpretacao
teoldgica que mais tarde se consolidaria sobre Jesus — a ideia de que ele era Deus que se
fez carne ao nascer de Maria. Contudo, ndo é comum encontrar, no pensamento grego
e romano antigo, essa nocao de um “deus-homem”, na qual uma divindade ja existente
adentra o mundo por meio de uma mulher mortal. Entretanto, existem outras ideias que
tangenciam essa concepcao, e a seguir exploraremos trés delas.

Um dos maiores poetas romanos, Ovidio (43 a.C.—17 d.C.), contemporaneo de
Jesus, deixou um legado literario admiravel com sua obra-prima, Metamorfoses,> uma
celebracdo das metamorfoses e transforma¢des da mitologia antiga. Em suas paginas,
deuses que, em momentos de curiosidade ou compaixao, assumem formas humanas
para interagir com os mortais (Ehrman, 2014a, p. 14).

Uma das fabulas mais cativantes de Ovidio narra a histéria de dois camponeses
idosos, Filemon e Baucis, que habitam a Frigia, uma regido que atualmente corresponde
a Turquia (Ehrman, 2014a). Neste conto, os deuses Jupiter e Mercurio, disfarcados
de humanos, vagam pela terra em busca de hospitalidade, mas se deparam com
a ingratiddo de uma vizinhanca que se recusa a acolhé-los. Finalmente, chegam
a modesta morada de Filémon e Baucis, que, longe de se envergonharem de sua
pobreza, recebem-os calorosamente.

O casal gentil oferece aos deuses o que ha de melhor em sua casa simples e cuida
de seus pés cansados com agua morna. Em gratiddo, os deuses prometem que a taca de
vinho nunca se esvaziara; por mais que bebam, ela permanecera cheia. Em um momento
de revelacao, Jupiter e Mercurio se identificam, e, apds reconhecerem a bondade do
casal, oferecem-lhes a oportunidade de expressar um desejo. Filémon e Baucis, em sua
sabedoria, pedem para se tornarem sacerdotes do santuario dos deuses e desejam morrer
juntos, nunca se separando um do outro.

Ehrman (2014a), por meio de sua obra, Como Jesus se tornou Deus, comenta que a
resposta divina é surpreendente: o santuario é erguido, e, quando chega o momento de
partir deste mundo, Filémon e Baucis sdo transformados em duas arvores que brotam de
um unico tronco, simbolizando a unido eterna do casal. Os adoradores que frequentam

2 Metamorfoses € uma das criacdes mais renomadas e considerada como a obra-prima do poeta latino Ovidio. Este
poema narrativo foi divulgado por volta do ano, 8 e, junto a Fastos, pode ser classificado como um de seus poemas
inacabados, em razédo do exilio que sofreu no Ponto Euxino, uma regido costeira do Mar Negro, afastada de Roma. A
justificativa para o exilio é desconhecida, mas ha duas teorias: ou Augusto ndo aprovou o conteldo de sua obra desde
A arte de amar, e as Metamorfoses de Ovidio, em contraste com a visdo de ordem e estabilidade do imperador, pois
retratam um universo em constante transformacéo, ou o poeta romano foi indiscreto ao abordar algum aspecto intimo
do soberano ou de sua familia.

Romanitas — Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



164

Da cruz a divindade

o santuario reconhecem a continuidade da “vida” do casal e acreditam que eles foram
elevados a divindade, merecendo adoracao. Assim, a historia de amor transcende a vida
e a morte, revelando a complexidade da relacao entre deuses e humanos.

Quando Filémon e Baucis sdo adorados nao porque possuem o mesmo poder que
Jupiter e Mercurio, mas porque foram mortais elevados a condi¢do divina, aprendemos
uma licao fundamental sobre a natureza da divindade (Ehrman, 2012). O reino divino se
apresenta sob diversas formas, com multiplas camadas. Hoje, muitas vezes concebemos
Deus como completamente separado de nossa existéncia terrena, como se houvesse um
abismo intransponivel entre os dois reinos. No entanto, para muitos povos antigos, a
divindade e a humanidade estavam entrelacadas de maneiras fascinantes.

Os deuses, por vezes, desciam para interagir com os homens, e, quando o faziam,
as consequéncias podiam ser tanto maravilhosas quanto tragicas. Essa licdo ecoou através
do tempo, sendo absorvida pelos habitantes posteriores da Frigia e registrada nas paginas
do Novo Testamento. No evangelho dos Atos (14, 11), encontramos Paulo e Barnabas
em uma jornada missionaria na mesma regiao, onde Paulo cura um homem aleijado. A
multiddo, maravilhada com o milagre, chega a uma conclusdo: os deuses desceram até
nds na aparéncia de homens (Ehrman, 2012, p. 37).

O povo de Listra, familiarizado com a fabula de Filémon e Baucis, acreditava que
os deuses haviam retornado. Tao convencidos estavam de que Barnabas era Zeus e Paulo,
Hermes, que o sacerdote local de Zeus se apressou em trazer touros e guirlandas para
sacrificar aos apostolos. No entanto, Paulo e Barnabas, em um esforco para corrigir essa
confusao, insistiram que eram apenas homens, “da mesma natureza que vocés”.

Aproveitando a oportunidade, Paulo compartilhou sua mensagem evangélica com
fervor, tentando converter os presentes, embora nem todos tenham se convencido de sua
mensagem: com essas palavras, refrearam com dificuldade as pessoas de lhes oferecerem
sacrificios (Atos 14, 18).

E, assim, as interacdes entre os deuses e os homens continuam a fascinar, revelando
uma histéria de amor, transformacao e divindade que ainda ressoa em nossos dias
(Ehrman, 2012, p. 40). Nao é surpreendente que os devotos de Zeus em Listra estivessem
tdo ansiosos para reconhecer que os deuses haviam se disfarcado de humanos em meio
a eles. Eles bem se lembravam do que ocorrera na Ultima vez que ignoraram a adoragao
que era devida. Para nos, pouco importa se o relato em Atos € uma reliquia histérica
das peripécias missionarias de Paulo ou simplesmente uma lenda que ganhou vida
posteriormente, como a histéria de Filémon e Baucis.

No universo romano, a crenca de que os deuses poderiam assumir formas
humanas era amplamente disseminada, e muitos acreditavam que, entre nds, poderiam

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho

165

estar camuflados seres divinos. As antigas mitologias grega e romana transbordam de
histérias que abarcam essa ideia (Ehrman, 2014a). Luciano de Samosata (Alex. Pseu., I,
23) comenta:

Enquanto Apoldnio era considerado um deus que havia se materializado na Terra,
essa ndo era a concepgdo comum entre 0s gregos e romanos sobre como um ser
divino poderia vir ao mundo a partir de uma mortal. A visdo predominante era
gue um deus se unia a uma mulher humana, gerando assim uma prole que, de
alguma forma, possuia uma natureza divina. Nos mitos, Zeus frequentemente se
aventurava em tais relagdes moralmente ambiguas, descendo do Olimpo para se
envolver em encontros exéticos com beldades mortais, resultando em gravidezes
extraordinarias.

Entretanto, as narrativas sobre Zeus e suas amantes nao eram meros caprichos
mitologicos. Muitas vezes, essas historias se referiam a figuras histéricas reais, como
Alexandre, o Grande (356-323 a.C.). De acordo com seu bidgrafo, o erudito grego
Plutarco, que nos legou biografias de muitos icones da época, muitos acreditavam que
Alexandre era filho de Zeus. O pai de Alexandre era Felipe, o Grande, rei da Macedoénia,
que se enamorou de uma mulher chamada Olimpia. Plutarco conta que, na véspera
do casamento, Olimpia teve um sonho em que um raio descia do céu e a penetrava.
Presumivelmente, era Zeus exercendo suas artimanhas (Ehrman, 2014a, p. 15).

Enquanto isso, Felipe, em uma de suas incursdes noturnas, deparou-se com uma
cena que esfriou sua paixao: viu uma serpente entrelacada em um enlace conjugal com
Olimpia. Nos tempos antigos, Zeus, frequentemente, era retratado sob a forma de uma
serpente, e para aqueles que acreditavam nessa narrativa, Alexandre nao era apenas um
mortal, mas sim o verdadeiro filho de um deus.

As historias de Zeus, ou de seu equivalente romano, Jupiter, se envolvem em
episodios ainda mais fascinantes, e nenhuma delas é tdo intrigante quanto a narrativa
do nascimento de Hércules (Ehrman, 2014a). Essa fabula assume muitas formas na
Antiguidade, mas uma das mais memoraveis € a comica trama da pega AnfitriGo, do
dramaturgo romano Plauto. A histéria gira em torno de Anfitrido, um general de Tebas,
casado com a deslumbrante Alcmena. Quando Anfitrido parte para a guerra, deixando
sua esposa gravida, Jupiter, com um olhar lascivo, decide que deve possui-la. Para isso,
disfarca-se de Anfitrido e retorna para casa, onde Alcmena o acolhe de bracos abertos.
O deus desfruta tanto de sua escapada que ordena as constelagdes que parem seu
movimento, como se o tempo devesse congelar até que ele se sentisse satisfeito.

Quando Jupiter finalmente retorna ao céu, Alcmena, exausta apds uma noite de
intensa atividade, aguarda o verdadeiro Anfitrido. Este, ao voltar para casa, fica perplexo
ao notar a falta de entusiasmo da esposa. Para ela, que acreditava ter passado a noite
nos bragos do marido, a situacéo era perfeitamente compreensivel. O desenrolar dessa

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



166

Da cruz a divindade

narrativa resulta em uma gestacao: Alcmena, ja gravida de Anfitrido, concebe novamente,
desta vez de Jupiter (afinal, a preciséo em biologia ndo era o forte das narrativas
mitologicas). O resultado dessa curiosa historia séo gémeos: Hércules, filho de Jupiter, e
ificles, seu irmao mortal (Ehrman, 2014a).

E claro que a saga de Anfitrido e Alcmena se insere no reino do mito, e ndo ha
clareza sobre se alguém realmente acreditava nela. A premissa de que uma mulher
poderia gerar uma crianga concebida por um deus era uma ideia amplamente aceita na
Antiguidade. Nao seria surpreendente pensar que alguns dos grandes conquistadores,
como Alexandre, o Grande, ou até mesmo filésofos de sabedoria quase divina, como
Platdo, pudessem ter uma origem distinta da nossa, sendo filhos de um pai celestial e de
uma esséncia divina. Vale ressaltar que, ao dar a luz Hércules, o filho de Jupiter, Alcmena
nao experimentou um nascimento virginal.

Ao contrario, ja havia se unido ao marido e teve o que poderia ser classificado
como um encontro divino com Jupiter. Nas narrativas que falam sobre humanos divinos
gerados da unido de um deus e uma mortal, a figura feminina nunca é virgem. Essa é
uma das maneiras pelas quais as historias cristds de Jesus se distinguem das narrativas de
outros humanos divinos da Antiguidade. E verdade que o Deus judaico engravida Maria,
mae de Jesus, por meio do Espirito Santo (ver evangelho de Lucas 1, 35).

No entanto, os cristdos monoteistas concebiam um Deus elevado demais para
imaginar que ele poderia, temporariamente, assumir a forma humana para satisfazer
desejos terrenos. Os deuses gregos e romanos poderiam agir de maneira tao libertina,
mas o Deus de Israel transcendia tais questdes (Ehrman, 2014a, p.17). O terceiro modelo
de entendimento sobre os humanos divinos na cultura grega e romana ofereceu uma
base conceitual crucial para os primeiros cristdos ao tentarem decifrar como Jesus poderia
ser simultaneamente humano e divino.

O estudioso britanico Richard Rubenstein (2001) ressalta que é fundamental
enfatizar que o imperador Constantino tinha uma crenga profunda em um Jesus que,
na verdade, era o proprio Deus. Para ele, a figura que Ihe apareceu em sonho era Deus
manifestado na forma de Jesus Cristo, que o guiou rumo a vitoria na batalha contra seu
opositor, Maxéncio (Rubenstein, 2001, p. 88). Ademais, muitos imperadores da sociedade
romana eram considerados deuses.

Portanto, nao surpreende que numerosos cristdos da época em questdo vissem
Jesus como a manifestacdo divina. Assim, a carga herética se direcionou a Ario e seus
adeptos, que sustentavam uma visao alternativa, acreditando que Jesus nao era Deus, mas
sim uma criacdo do mesmo. Essa crenca de Ario e de seus seguidores parecia, de certa
forma, ressoar com a tradicdo judaica, que aguardava a vinda de um messias humano,

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho

167

enviado por Deus (Scardelai, 1998, p. 51-58). A discussao nao se baseava em como um ser
divino poderia se tornar humano — fosse por meio de uma encarnagao temporaria ou de
um ato sexual, mas em como um ser humano poderia ascender a divindade. Acreditava-
se que isso ocorria, frequentemente, na Antiguidade grega e romana, e um dos exemplos
mais notaveis € Romulo, o lendario fundador de Roma.

Humanos divinizados

Em meio aos ecos da histéria romana, destaca-se a figura de Romulo, o lendario
fundador de Roma, cujos feitos e destinos tém sido narrados e recontados ao longo dos
séculos. Um dos relatos mais fascinantes € o do renomado historiador Livio (59 a.C.—-17
d.C.), que, em suas crdnicas, ousa afirmar que Romulo era um “deus nascido de um deus”
(Tito Livio, Ab Urbe Condita, 1, 16).3

Este fragmento de sabedoria nos leva a investigar nao apenas a vida, mas também
a ascensdo e o desfecho do grande Romulo (Ehrman, 2014a). A concepcao de Romulo
nao era comum; sua mae, uma virgem vestal, estava destinada a permanecer pura, mas o
destino, ou talvez a intervencao divina, tinha outros planos. Acredita-se que o deus Marte
tenha sido o responsavel pela gravidez, o que levanta questdes que ecoaram no tempo:
seria essa uma simples explicacdo para a origem de um ser extraordinario? Ou um sinal
de que o divino se entrelaca com o humano?

A medida que Roma se firmava e Romulo governava com firmeza, um evento
dramatico e quase poético aguardava o desenlace de sua historia. Em um dia fatidico,
enquanto se reunia com os senadores para revisar as tropas no Campo de Marte, uma
tempestade feroz irrompeu, trazendo consigo estrondos e relampagos. Em meio a névoa
que se formou, Romulo desapareceu como um sonho ao amanhecer. O que seguiu foi
uma onda de rumores: alguns acreditavam que os senadores, temendo o poder de um
tirano, haviam tramado sua morte, enquanto outros, mais inclinados a crenca popular,
sustentavam que Romulo havia sido arrebatado aos céus por um vendaval, tornando-se
um deus. Sobre isso Ehrman diz (2014a, p. 18):

Os romanos acolheram a divindade do homem Romulo com ardor e entusiasmo.

Um trio de deuses — Jupiter, Marte e Quirino — vivia no coragdo da antiga Roma, na
antiga colina Capitolina. Originalmente, Quirino pode ter sido um deus adorado

3 Tito Livio, frequentemente chamado apenas de Livio, foi um renomado historiador da Roma Antiga que se destacou
ao escrever a monumental obra Histéria de Roma. Nesse relato fascinante, ele narra a saga da fundacdo da cidade
eterna e seu crescimento até o periodo em que viveu. A narrativa sobre Rdmulo, o mitico fundador de Roma e seu
primeiro soberano, emerge como um tema central, sendo explorada com riqueza de detalhes no primeiro livro dessa
obra grandiosa.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



168 Da cruz a divindade

pelos sabinos, um dos povos incorporados ao estado romano nos primordios de
sua histéria. No entanto, na época em que Livio escreveu, Quirino era considerado
Romulo divinizado, adorado bem ali, com o grande pai dos deuses.

A narrativa se enriquece ainda mais com a apari¢ao de Prdculo Jalio, que declarou
ter encontrado Romulo apds sua morte. Em um relato vivido, ele conta que o fundador de
Roma desceu dos céus e, com uma voz que ecoava autoridade, exortou o povo a valorizar a
arte da guerra. Os romanos, entao, ndo apenas reconheceram Rémulo como um deus, mas
celebraram sua ascensao com entusiasmo, solidificando sua presenca no pantedo romano,
onde habitava ao lado dos deuses Jupiter, Marte e Quirino (Ehrman, 2014a, p. 19).

Avangando na linha do tempo, encontramos a figura de Julio César, um homem
que, assim como Rémulo, buscou a divindade. Apo6s sua tragica morte nos Idos de Marco,
de 44 a.C., César foi elevado ao status de deus, um reconhecimento formal do Senado que
ressoou na crenga popular. A ligacdo entre César e o divino ndo era apenas um capricho
politico, mas uma estratégia de legitimacao de seu poder.

Suetbnio descreve como, apos sua morte, um cometa brilhante por sete dias foi
interpretado como a alma de César ascendendo aos céus, um espetaculo que reforcou
sua nova condicao divina. No entanto, a histéria nao para por ai. O filho adotivo de César,
Otaviano, que mais tarde se tornaria César Augusto, também almejou e alcangou um
status quase divino. A narrativa de seu nascimento, envolvendo a interven¢ao do deus
Apolo, apenas cimentou sua imagem como o escolhido. A antiga pratica de adoragao
ao imperador comecou a ganhar forca, e assim, a historia de homens que se tornaram
deuses continuou a se desdobrar nas paginas da historia.

Por fim, a ascensao de figuras como Romulo e Julio César nos leva a refletir sobre a
relacao entre o poder, a divindade e a crenca popular. O que nos resta € um mosaico de
historias, onde o humano se entrelaca com o divino, moldando nao apenas a identidade
de Roma, mas também a compreensao do que significa ser considerado um deus entre
os homens (Ehrman, 2014a).

Naquela noite magica e cheia de mistério, enquanto as estrelas dangavam no
céu da Tracia, o marido de Acia, ausente em uma guerra distante, teve um sonho
que mudaria os rumos da histéria. Ele viu seu filho, ndo como uma crianga comum,
mas como uma figura colossal, maior que a vida, empunhando um raio e um cetro,
adornado com os emblemas de Jupiter Otimo Méaximo. E, para completar esse
espetaculo celestial, doze cavalos brancos, imaculados como a luz da manha, puxavam

sua carruagem (Ehrman, 2014a).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho

169

Esse sonho, segundo relatos de Augusto deificado, era mais que uma visao: era
um pressagio claro de que aquela crianca estava destinada a ser uma divindade entre os
mortais. Para Ehrman (2014a, p. 20):

Ao contrério de alguns imperadores posteriores, em seu governo Augusto ndo
manifestou entusiasmo por ser adorado como um deus. Suetonio diz que ele
nao permitia que Ihe dedicassem templos nas provincias romanas a menos que
fossem conjuntamente dedicados & deusa Roma — a padroeira da cidade. As vezes,
as cidades burlavam essa relutancia imperial erguendo um templo dedicado ao
“génio” de Augusto. A palavra génio nesse caso ndo se refere ao brilhantismo
intelectual de Augusto, mas ao espirito guardido que cuidava de sua familia e em
especial dele como lider, fazendo-o ser quem era. Em certo sentido, ao adorar o
génio de Augusto, essas cidades reverenciavam-no de forma despersonalizada,
mas altamente divinizada.

Ainda assim, mesmo em sua moderacdo, Otaviano foi saudado como “filho de
Deus”, ja em 40 a.C., muito antes de ocupar o trono imperial. Moedas cunhadas no ano
de 38 a.C. traziam essa insignia, enquanto um decreto da cidade grega de Cos exaltava-o
como o deus Sebastos, afirmando que sua benevoléncia superava até os deuses do
Olimpo. Para os que o seguiam, ele era mais que um mortal; era uma encarnagao do
divino.

Apds sua morte, Augusto foi elevado a divindade, consagrado como “o divino”
ou "aquele que foi feito divino”. Quando seu corpo foi consumido pelas chamas,
um oficial romano de prestigio afirmou ter visto a imagem de Augusto ascendendo
aos céus. Sua memoria perdurou, reverenciada por geragdes futuras, incluindo os
imperadores que o sucederam.

E importante destacar que, para um historiador da Antiguidade, o termo culto
nao carrega as mesmas conotagdes que possui hoje. Nao se refere a seitas excéntricas,
mas a um “cuidado com os deuses”, uma pratica que se assemelha ao que chamamos de
religido. O culto ao imperador, que teve inicio com Augusto, continuou a florescer sob
seus sucessores, muitos dos quais nao compartilhavam de sua moderagdao em ser visto
como uma manifestacdo do divino.

Em um discurso do renomado orador romano Quintiliano somos presenteados
com a ideia de que alguns deuses eram louvados por sua imortalidade, ao passo que
outros a conquistaram por suas bravuras. Ele menciona que a piedade do imperador
Domiciano elevou a gléria de seus tempos. Assim, a deificacdo dos imperadores tornou-
se uma pratica comum, geralmente reconhecida postumamente pelo Senado romano.
Esse ato ndo criava um deus, mas reconhecia a divindade que ja havia existido entre eles,
uma figura poderosa e benevolente (Ehrman, 2014a).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



170

Da cruz a divindade

No entanto, essa adoragao ndo era universalmente aceita. Muitos estudiosos antigos
eram céticos, argumentando que a maioria das pessoas ndo acreditava genuinamente
que o imperador era um deus, mas sim que as honras divinas eram uma forma de lisonja.
Essa visdo se baseava nas obras da elite literaria, que ndo refletiam a percepg¢ao da vasta
maioria da populagdo, que ndo tinha acesso a escrita e a erudigao.

Com o tempo, a imagem do imperador tornou-se um simbolo de propaganda,
uma forma de reforcar o poder romano nas provincias. As cidades erguiam templos
nao apenas aos grandes deuses de Roma, mas também ao “deus” imperador. Sacrificios
eram realizados em sua honra, e mesmo que sua divindade fosse considerada inferior, a
veneracao se concentrava nas figuras que haviam sido deificadas apos a morte.

Atualmente, a visdo dos estudiosos mudou. A adoracdo ao imperador nao € mais
vista como uma mera manipulacao da elite, mas como uma série de iniciativas locais que
reverenciavam a grandeza do Império. Em Roma, e além, muitos realmente acreditavam
que o imperador era uma divindade e o tratavam como tal. Sacrificios eram oferecidos
nao apenas aos deuses, mas também ao imperador, a sua esséncia divina — o “génio”
que representava seu poder e status. Assim, a historia de Augusto e a construcao do
culto imperial revelam uma complexa engenharia de crencas e praticas que moldaram o
mundo romano, no qual o mortal e o divino se entrelacaram de maneiras surpreendentes.

Um governante que nao apenas exerce o poder, mas que também é reverenciado
como uma figura quase divina. Essa era a realidade no mundo romano, no qual a palavra
“benemeréncia” ecoava em inscri¢des dedicadas a lideres — especialmente os imperadores.
Um exemplo dessa reveréncia pode ser encontrado na historia do governante sirio Antioco
lll, que viveu entre os séculos lll e Il a.C. (Ehrman, 2014a). Antioco, um libertador, livrou a
cidade de Teas das garras de um opressor estrangeiro. Em agradecimento, a cidade fez
algo extraordinario: ergueu estatuas de Antioco e de sua amada esposa, Laddice.

Em uma cerimbnia publica que parecia saida de um épico, sacrificios foram
oferecidos em honra ao casal, que se tornou parte do panteao local, ao lado de Dioniso,
o deus principal da cidade. A inscricdo que acompanhava essas magnificas estatuas
proclamava: tendo tornado a cidade e seu territorio sagrados e tendo nos libertado de
obrigacdes devem receber de todas as honras possiveis tornando-se salvadores conjuntos
de nossa cidade e nos concedendo beneficios conjuntos (Ehrman, 2014a, p.22).

Esses benfeitores politicos eram vistos como verdadeiros herdis religiosos. Eram
imortalizados em estatuas, tinham seu espaco sagrado nos templos, e sacrificios eram
realizados em sua honra. A palavra “salvador” nao era apenas uma etiqueta; era um
reconhecimento profundo de suas agdes. Ele se aplicava aos imperadores, como Augusto,
cuja grandeza foi celebrada anualmente na provincia da Asia.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho

171

Os cidadaos expressavam sua gratidao por seu “"beneficio a humanidade” e por
ser "um salvador que pOs fim a guerra e estabeleceu todas as coisas.” Augusto ndo era
apenas um governante; ele era o grande benfeitor, um deus cujos feitos trouxeram “boas
novas” ao mundo.

Essa narrativa pode soar familiar aos ouvidos de muitos cristdos. O imperador,
uma figura divina, cujo nascimento era celebrado por ter trazido ao mundo uma era de
esperanga; um salvador, em todos os sentidos da palavra, que superava todos os que
vieram antes dele.

Jesus, portanto, ndo foi o Unico "Deus-salvador” a ser reconhecido nas antigas
civilizagbes. Até agora, ao explorar a divindade entre os humanos, concentrei-me nos
governantes poderosos. Contudo, a histéria nos revela que outros individuos notaveis
também possuiam essa qualidade quase sobrenatural. Entre nds, existem aqueles que
sdao razoavelmente poderosos, sabios ou virtuosos. Outros ainda se destacam por serem
notavelmente excepcionais.

E, por fim, ha aqueles cuja grandeza parece desafiar a propria l6gica — verdadeiros
titds de poder, sabedoria e virtude (Ehrman, 2014b). Se a magnitude do poder ou da
sabedoria de uma pessoa parece quase inacreditavel, talvez seja porque essa pessoa nao
se encaixa na moldura do humano comum. Nos mundos grego e romano antigos, a
crenca era de que tais individuos poderiam ser deuses disfarcados de humanos. Uma das
maneiras mais fascinantes de mergulhar nas crencas de uma sociedade é examinar as
satiras e as histérias que emergem dela, revelando a complexidade das relagdes entre o
divino e o humano.

Crencas e satiras

A satira, essa forma de arte provocativa, ergue-se como um espelho distorcido que
reflete as suposicdes, perspectivas e crencas da sociedade. Seu poder emerge quando
se volta contra aquilo que é amplamente aceito, revelando as camadas ocultas das
convicgOes culturais. E, quando se fala de satira, ndo podemos deixar de mencionar as
obras brilhantes que brotaram do solo fértil da Roma antiga.

Um dos satiristas mais astutos da Antiguidade foi Luciano de Samédsata, um génio
da lingua grega que, no século Il, se destacou como um critico implacavel das pretensdes
humanas, especialmente em relacéo a filosofias e religides. Entre suas obras, brilha a
narrativa intitulada A passagem de Peregrino.*

4 A criagdo literaria de Luciano de Samoésata que aborda A passagem de Peregrino (em grego: MNept TA¢ Mepeypivou

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



172

Da cruz a divindade

Peregrino, um autoproclamado filésofo cinico, encarna o espirito provocador da
filosofia antiga. Ser cinico, naquela época, ndo se resumia a ser desdenhoso; era uma
postura filosofica que desafiava as convencdes da vida cotidiana. Os cinicos eram firmes
em sua crenca de que as “boas coisas” da vida — bens materiais, status social, até mesmo
prazeres simples — ndo deveriam ser o centro da existéncia. Para eles, nada externo deveria
ter importancia; tudo que escapasse ao seu controle era irrelevante. Se a casa pegasse
fogo, era apenas uma inevitabilidade. Se um emprego se desvanecesse, que se fizesse as
pazes com a incerteza. E se a familia se fragmentasse, a dor nao deveria ser um peso a ser
carregado. O que realmente importa, segundo os cinicos, sao as reacdes e atitudes diante
dos caprichos da vida (Ehrman, 2014a, p. 24). Ehrman (2014a, p. 23) comenta que:

Na filosofia antiga, ser cinico ndo significava apenas ser cinico, era um estilo
filosofico. Os fildsofos cinicos eram inflexiveis em que nao se deve viver para as
“boas coisas” da vida; ndo se deve dar importancia para o que se possui, veste
ou come. Na verdade, ndo se deve dar importancia para nada externo, nada que
no fim das contas esteja fora de sua capacidade de controle. Se a sua casa pega
fogo, isso esta fora de seu controle, por isso vocé ndo deve ficar pessoalmente
comprometido com sua casa. Se vocé é demitido do emprego, isso esta fora de
seu controle, por isso vocé ndo deve ficar pessoalmente comprometido com seu
emprego. Se seu conjuge se divorcia ou seu filho morre de repente, sdo coisas
fora de seu controle, por isso vocé nao deve se comprometer pessoalmente com
sua familia. O que vocé pode controlar sdo as suas atitudes a respeito das coisas
em sua vida. De modo que é com seu eu interior, suas atitudes, que vocé deve
se preocupar.

Alguns admiradores viam neles a encarnagdo da sabedoria, enquanto outros,
desejosos de serem reconhecidos como filésofos, se langavam na mesma vertente. Para
Luciano, essa postura cinica era uma farsa, uma estratégia para atrair a aten¢do do publico,
desprovida de qualquer esséncia filosofica genuina. Assim, ele se dedicava a ridicularizar
0s cinicos e suas praticas, e o alvo mais notério de seu desprezo foi o cinico Peregrino.

Em A Passagem de Peregrino, Luciano nos apresenta a historia dessa personagem
que muitos de sua época consideravam uma divindade disfarcada. Peregrino aspirava a
fama e a adulacao, e Luciano, com seu olhar critico, expde a hipocrisia por tras de suas
alegacdes de renuncia. Assim, o autor narra a vida de Peregrino com um toque de humor
acido, mas é a narrativa de sua morte que realmente nos cativa.

Peregrino, que se proclamava a encarnacdo do deus Proteu, decidiu que sua
virtude divina seria testada por meio de uma morte dramatica e dolorosa. Em um ato

de pura hipocrisia, anunciou sua intengao de se autoimolar, em busca de provar que a

TeAeuTiig, ou seja, Sobre a morte de Peregrino) é uma satira que ilustra o fildsofo cinico Peregrino Proteu. Esta obra se
destaca por sua critica a cultura do periodo, incluindo uma analise preliminar do cristianismo por um autor que nao
professava a fé, apresentando-o como generoso para com os peregrinos. O texto narra a morte de Peregrino, que se
consumiu em chamas durante os Jogos Olimpicos.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho

173

vida deveria ser vivida sem apego aos prazeres mundanos. E assim, sob a expectativa de
uma multidao ansiosa, ele preparou uma grande pira e, a meia-noite, diante dos Jogos
Olimpicos, se langcou nas chamas (Ehrman, 2014a).

Luciano, que se apresentou como testemunha desse espetaculo grotesco, ndo péde
deixar de achar a cena risivel. Ao se afastar do local, encontrou pessoas que chegavam
tarde demais para ver o grande homem em sua demonstracao de bravura, e, em tom
sarcastico, informou a elas sobre o que haviam perdido. Para apimentar ainda mais a
historia, ele inventou que, quando a pira foi acesa, a terra tremeu, e um abutre alcou voo,
proclamando sua ascensé@o ao Olimpo. E assim, Peregrino, na forma de um abutre — ndo
uma aguia majestosa, mas um carniceiro — supostamente voou para os céus, onde se
tornaria um humano divino.

Para Luciano, essa farsa apenas evidenciava a fraqueza humana. Logo ap0s, ele
se deparou com um homem que também comentava sobre o evento, afirmando ter
encontrado Peregrino em sua nova forma celestial, vestindo uma tunica branca e uma
coroa de oliveira, como se realmente fosse um deus. As histérias proliferaram, narradas
de boca em boca, aceitas como verdades inquestionaveis. Luciano, com seu olhar afiado,
zombou desse fendbmeno, sublinhando que, no fim das contas, Peregrino era apenas um
homem comum, que nunca buscou a verdade, mas apenas a gloria e os aplausos da
multidao. E assim se encerra a saga desse pobre coitado, que se lancou nas chamas,
acreditando que, ao fazé-lo, conquistaria a imortalidade nas memérias dos homens.

A interseccao do humano e do divino na mitologia grega e romana

A partir das reflexdes acima, as divindades eram vistas com tracos humanos,
enquanto os mortais eram elevados a condi¢do de deuses nas culturas antigas. Essa
ideia, rica em complexidade, se distancia da visao predominante que muitos tém hoje,
especialmente aqueles que se encontram nas tradi¢cdes religiosas ocidentais, como o
judaismo, o cristianismo e o islamismo. Atualmente, a concep¢do comum € que o reino
divino e o humano estao separados por um abismo intransponivel.

Deus é frequentemente entendido como uma entidade distinta, enquanto a
humanidade é vista como algo completamente diferente — raramente se encontrando,
exceto em momentos singulares, como na figura de Jesus, que aparece como uma
intersecdo notavel entre os dois reinos (Ehrman, 2012). Agora, vamos explorar como essa
unido foi concebida.

A esséncia dessa ideia reside em uma percepcao singular do mundo, na qual a
divindade nao esta irremediavelmente distante da humanidade, mas sim em umarelacao

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



174

Da cruz a divindade

de relativa separacao. Nas antigas cosmovisdes, humanidade e divindade coexistiam em
um continuo vertical, em que os dois planos podiam, em certos momentos, se cruzar
— na extremidade superior de um e na extremidade inferior do outro. Em contraste,
muitas sociedades contemporaneas, especialmente no Ocidente, sustentam a crenca
de que Deus se encontra acima de n6s em todos os aspectos, em um grau infinito de
superioridade.

Para essas culturas, nao ha continuidade em Deus. Existe apenas um Unico Deus,
que transcende tudo o que conseguimos imaginar, ndo se tratando apenas de uma
superioridade relativa. E verdade que alguns humanos podem se aproximar mais da
divindade do que outros — como os santos da Igreja Catdlica que, em certas tradigdes,
parecem compartilhar uma intersecao com o divino. Contudo, mesmo nesses casos, Deus
permanece completamente Outro, situado em uma dimensao inteiramente distinta.

De acordo com Ehrman, essa visao ndo era a norma nas civilizacdes antigas.
Excluindo os judeus, quase todas as culturas eram politeistas. Nesse universo de multiplas
divindades, havia uma hierarquia de deuses que refletia a maneira como os povos antigos
reverenciavam os seres divinos. Um exemplo notavel pode ser encontrado em uma
inscricao da cidade de Mitilene, que desejou honrar o imperador como uma divindade. O
decreto menciona aqueles humanos que atingiram glodria celestial e possuiam a eminéncia
e o poder dos deuses (Ehrman, 2014a, p. 26). Afinal, a crenca de que seres divinos
podiam assumir formas humanas e humanos podiam ascender a divindade permeava a
mentalidade de seu povo. E, assim, a jornada de entendimento continua.

Consideracgoes finais

Neste artigo, analisamos a metamorfose de Jesus, um humilde pregador judeu
que, ao ser crucificado, transcendeu os limites da historia para se tornar uma figura divina
reverenciada nas antigas Grécia e Roma. Exploramos como esse simples homem, cujas
palavras ecoaram nas sinagogas da Judeia, conquistou o coracdo e a mente de civilizagdes
inteiras, transformando-se em um icone que transcendeu culturas e fronteiras. E, por fim,
no complexo universo do mundo antigo, as crengas sobre divindades e seres humanos
eram frequentemente confirmadas em rituais e narrativas que, a primeira vista, pareciam
contraditorias. Em alguns ciclos, essas crengas se entrechocavam, criando um emaranhado
de ideias que desafiavam a l6gica e a razdo. Assim, olhamos um terreno fértil de disputas
e harmonias, onde o sagrado e o mundano revelam as nuances da espiritualidade e da
identidade humana.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



André Magalhaes Coelho 175

Referéncias
Documentacao textual

BIBLIA. Portugués. A Biblia de Jerusalém. Sao Paulo: Paulus, 2002.

FILOSTRATO. Vida de Apolonio de Tiana. Traduccién, introduccién y notas de Alberto
Bernabé Pajares. Madrid: Gredos, 1992.

LUCIANO. Obras. Traduccién y notas por José Luis Navarro Gonzales. Madrid: Gredos,
1988. v. Il.

TITO LiVIO. Histéria de Roma: as origens de Roma e a realeza. Minas: Heraclito, 2023. v. I.

Obras de apoio

BOWMAN, A.; CAMERON, A.; GARNSEY, P. (ed.).The Cambridge Ancient History. Cambridge:
Cambridge University Press, 2005. v. XII.

CARDOSO, C. F. Sete olhares sobre a Antiguidade. Brasilia: Editora da UnB, 1994.

CHEVITARESE, A. L. CORNELLI, G. (org.). Judaismo, cristianismo e helenismo: ensaios acerca
das interacOes culturais no Mediterraneo Antigo. Sdo Paulo: Annablume, 2007.

COELHO, A. M. O dualismo antropolégico no discurso neopentecostal. Sao Paulo: D3
Educacional, 2022.

CORNELLI, G. Sabios, filésofos, profetas ou magos? Equivocidade na recepcao das figuras
de B¢lol Gvdpeg na literatura helenistica: a magia incbmoda de Apoldnio de Tiana
e Jesus de Nazaré. Tese (Doutorado em Ciéncias da Religiao) — Programa de Pos-
Graduacao em Ciéncias da Religidao da Universidade Metodista de Sdo Paulo, Sao
Paulo, 2001.

EHRMAN, B. D. Como Jesus se tornou Deus. Sao Paulo: LeYa, 2014a.

EHRMAN, B. D. Jesus existiu ou ndo? New York: HarperCollins, 2014b.

EHRMAN, B. D. The New Testament: a historical introduction to the Early Christian writings.
Oxford: Oxford University Press, 2012.

HORSLEY, R. A,; HANSON, J. S. Bandidos, profetas e messias: movimentos populares no
tempo de Jesus. Sao Paulo: Paulus, 1995.

JONES, C. Testimonia. In: PHILOSTRATUS. Apollonius of Tyana. Cambridge: Harvard
University Press, 2006, p. 81-143.

MACHADO, C. A. R. Imperadores em constru¢é@o: modelos imperiais na Historia Augusta.
Phoinix, p. 93-114, 2001.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.


https://www.google.com.br/search?sca_esv=ebb47a98c5227d4f&sxsrf=ADLYWIIQ6Z9bpQlqmUc-3TsKr4vMJycXLA:1731208218118&q=Nova+Iorque&si=ACC90nzx_D3_zUKRnpAjmO0UBLNxnt7EyN4YYdru6U3bxLI-L3fTUNL_1Pq5ALFup99vKaiUHvNV_LJ3KKZdDbV_l6YAFhstcXDJ5nSCt2EwnRxRHZNZ65npkQbH4at1fuy07RF81fksGSC8T8DcXQMEhTO_TTVfmVOeD-9oW2il-VKDWHMyAkLOMI0FcSe_R7rhnjOYbiTL&sa=X&ved=2ahUKEwje7v2W5dCJAxXIK7kGHYRQArYQmxMoAHoECCYQAg
https://www.google.com.br/search?sca_esv=ebb47a98c5227d4f&sxsrf=ADLYWIIQ6Z9bpQlqmUc-3TsKr4vMJycXLA:1731208218118&q=Nova+Iorque&si=ACC90nzx_D3_zUKRnpAjmO0UBLNxnt7EyN4YYdru6U3bxLI-L3fTUNL_1Pq5ALFup99vKaiUHvNV_LJ3KKZdDbV_l6YAFhstcXDJ5nSCt2EwnRxRHZNZ65npkQbH4at1fuy07RF81fksGSC8T8DcXQMEhTO_TTVfmVOeD-9oW2il-VKDWHMyAkLOMI0FcSe_R7rhnjOYbiTL&sa=X&ved=2ahUKEwje7v2W5dCJAxXIK7kGHYRQArYQmxMoAHoECCYQAg
https://www.google.com.br/search?sca_esv=ebb47a98c5227d4f&sxsrf=ADLYWIIQ6Z9bpQlqmUc-3TsKr4vMJycXLA:1731208218118&q=Nova+Iorque&si=ACC90nzx_D3_zUKRnpAjmO0UBLNxnt7EyN4YYdru6U3bxLI-L3fTUNL_1Pq5ALFup99vKaiUHvNV_LJ3KKZdDbV_l6YAFhstcXDJ5nSCt2EwnRxRHZNZ65npkQbH4at1fuy07RF81fksGSC8T8DcXQMEhTO_TTVfmVOeD-9oW2il-VKDWHMyAkLOMI0FcSe_R7rhnjOYbiTL&sa=X&ved=2ahUKEwje7v2W5dCJAxXIK7kGHYRQArYQmxMoAHoECCYQAg

176 Da cruz a divindade

RUBENSTEIN, R. E. Quando Jesus se tornou Deus: a luta épica sobre a divindade de Cristo
nos ultimos dias de Roma. Rio de Janeiro: Fisus, 2001.

SCARDELAI, D. Movimentos messiGnicos no tempo de Jesus: Jesus e outros profetas. Sao
Paulo: Paulus, 1998.

YSSELT, D.V.S. V. Stradanus drawings for the “Life of Apollonius of Tyana”. Master Drawings,
v.32,n.4, p. 351-359, 1994.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 155-176, 2025. ISSN: 2318-9304.



	_2bn6wsx
	_hktruvym1vb2
	_snrf2rezd9jy
	_fydurhuz1n15
	_3ep43zb
	_GoBack
	_hiqp14xhlowz
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.nudxtudk8ggz
	_heading=h.1fob9te
	_GoBack
	bookmark=id.3znysh7
	_qsh70q
	_3as4poj
	_u24n19dhnvzi
	_k9mowyh4nr4a
	_q2m9sexdux45
	_3o7alnk
	_41q0pu6byutk
	_1302m92
	_o1zknglzb8sq
	_tdlx8qspv11i
	_35nkun2
	_ob2kgawpl8lz
	_GoBack
	_heading=h.p7bpngqxaq36
	_GoBack
	_heading=h.iy7h5el4du7h
	_heading=h.j9jpvp63tted
	_heading=h.e2596nimnoln
	_GoBack
	_heading=h.deu4nb7039p0
	_GoBack
	_heading=h.m9hzr77nw6fg
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.gf1gfzpbzldh
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.89um2h9jrppe
	_GoBack
	_heading=h.i194rtl815eb
	_GoBack
	_heading=h.bsl0jwydnpa4

