
Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

Uma filosofia para os romanos: 
Cícero e a Nova Academia

A philosophy for the Romans: Cicero and the New Academy

Claudia Beltrão*1

Resumo: Nas últimas décadas, houve uma notável reavaliação de Cícero 
como um pensador significativo e um dos mais desafiadores, dada a 
variedade e a extensão dos seus escritos em diferentes gêneros literários e 
seu engajamento criativo com a filosofia helenística. A obra de Cícero fornece 
pistas essenciais para a compreensão da vida intelectual do Mediterrâneo 
e da Roma tardo-republicana, a circulação dos conhecimentos, sua 
produção e disseminação. Este artigo explorará alguns elementos da vida 
intelectual do período e do projeto filosófico ciceroniano com base em 
passagens de discursos forenses e diálogos filosóficos de Cícero.

Abstract: In the last decades, Cicero has been reassessed as a significant 
and complex thinker due to the diversity and breadth of his writings across 
various literary genres, as well as his creative engagement with Hellenistic 
philosophy. Cicero’s work offers substantial insights into the intellectual life 
of the Mediterranean and late Republican Rome, as well as the production 
and circulation of knowledge during that time. This article will explore 
aspects of his intellectual landscape and how Cicero’s philosophical project 
is reflected in some of his forensic speeches and philosophical dialogues.

* Professora titular de História Antiga da Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO).

Palavras-chave:
filosofia romana;
Nova Academia; 
Pro Murena;
In Pisonem;
De finibus.

Keywords:
roman philosophy; 
New Academy;
Pro Murena;
In Pisonem;
De finibus.

Recebido em: 10/02/2025
Aprovado em: 03/04/2025



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

31

Desse modo, parece-me que você ensinou o latim à filosofia, dando-lhe, de certo 
modo, a cidadania, pois até então ela parecia ser uma estrangeira em Roma e não 
participava das nossas conversas (Cícero, De finibus, 3, 40).1

Numa tarde de 52 AEC,2 em Túsculo, Cícero visita a biblioteca do jovem Lúculo a 
fim de emprestar dele alguns livros. Ao chegar, encontra Catão rodeado de livros 
de pensadores estoicos, em plena leitura, e comenta:

[H]avia nele tal paixão pela leitura, como você sabe,3 que não se podia saciar; ele 
desprezava as vãs repreensões do vulgo e realmente lia na própria Cúria quando 
o senado se reunia, sem economizar esforços pela República. Lia ainda mais nos 
momentos de ócio, quase parecendo devorar a maior quantidade possível de 
livros, se pudermos usar este termo para falar sobre uma ocupação tão elevada 
(Cic., Fin., 3, 7).4

Metáforas gastronômicas para a leitura já eram comuns na Antiguidade, como 
“devorar um livro”, “digerir uma ideia”, e outras que associam a função de ler a funções 
corporais essenciais.5 E a conversação do Livro 3 do De finibus, de 45, entre o “faminto 
por livros”, Catão, e o também bibliófilo, Cícero, tem início de modo significativo para o 
tema deste artigo:

Nosso encontro foi uma surpresa mútua, e ele se levantou imediatamente. Então, 
dissemos as primeiras coisas que se costuma dizer em tais situações: ‘O que lhe 
traz aqui?’, ele perguntou, ‘Suponho que você esteja em sua villa. Se eu soubesse 
que estava aqui, teria lhe visitado’. E eu lhe disse: ‘Ontem os jogos começaram, 
e eu deixei a cidade e cheguei à tarde. O motivo de eu vir aqui foi emprestar 
alguns livros. Nosso Lúculo devia tomar ciência dessa grande coleção, e espero 
que ele se divirta mais com esses livros do que com qualquer outro ornamento 
da villa. Estou muito preocupado, mesmo sabendo que este é um encargo seu, 
que ele receba uma educação que lhe faça digno de seu pai, de Cepião6 e de você 
mesmo, que são parentes próximos. Tenho boas razões para minha preocupação, 
e sou movido pela memória do seu tio – e você sabe o quanto estimei a Cepião 
que, em minha opinião, estaria entre os nossos principais se estivesse vivo. Lúcio 
Lúculo vive diante dos meus olhos, um homem de grande distinção em todas as 
virtudes, ligado a mim pela amizade, pela opinião e atitude’ (Cic., Fin., 3, 8).7 

1 itaque mihi videri Latine docere philosophiam et ei quasi civitatem dare, quae quidem adhuc peregrinari Romae videbatur 
nec offerre sesi nostris sermonibus (Cic., Fin., 3, 40).
2 Todas as datas são antes da era comum. 
3 No prefácio, Cícero se remete a Bruto, o destinatário do diálogo.
4 erat enim, ut scis, in eo aviditas legendi, nec satiari poterat, quippe qui ne reprehensionem quidem vulgi inanem 
reformidans in ipsa curia soleret legere saepe, dum senatus cogeretur, nihil operae rei publicae detrahens. quo magis tum 
in summo otio maximaque copia quasi helluari libris, si hoc verbo in tam clara re utendum est, videbatur(Cic., Fin., 3, 7). 
As traduções do De finibus têm como base as edições de Annas e Woolf (2004), e Bassetto (2018).
5 Uma das metáforas gastronômicas mais drásticas da literatura antiga surge em Ezequiel 2.9-10, quando a “imagem de 
fogo” de sua visão lhe ordena que abra a boca e “coma” o que o manuscrito que desenrola revelará.
6 Caepio é uma figura de difícil identificação, assim como há divergências nos manuscritos. Alguns editores e tradutores 
preferem dizer “avô”, como Bassetto (2018, p. 225), enquanto outros o definem como “tio” do jovem Lúculo – e, 
segundo Annas e Woolf (2004, p. 67), Cepião ter sido avô de Lúculo não é factível. É possível que se trate de Q. Servilio 
Cépio, cunhado e tio do jovem Lúculo e de Bruto, o destinatário do De finibus, que morreu ainda jovem, como propõem 
Annas e Woolf, o que faz mais sentido para a compreensão da passagem.
7 quod cum accidisset ut alter alterum necopinato videremus, surrexit statim. deinde prima illa, quae in congressu solemus: 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos32

É possível que os primeiros leitores de Cícero conhecessem muito bem essas 
personagens e as circunstâncias de suas mortes. Sabiam que Catão, cunhado da mãe do 
jovem Lúculo, filho de L. Licínio Lúculo (cos. 74),8 era seu tutor, e que Cícero tinha algum 
tipo de responsabilidade sobre ele; sabiam também que Catão se suicidara após a derrota 
em Tapsos, poucos meses antes da publicação do De finibus, não compactuando com 
o perdão de César. Esses dados certamente são relevantes para uma boa compreensão 
do contexto político e social do diálogo. Este artigo, contudo, se interessa pelo contexto 
intelectual de Cícero e de sua geração.

O amplo uso da escrita e o apreço pela leitura e pelo conhecimento dessa 
destacada geração de romanos produziu textos que nos abrem uma via de acesso, sempre 
historicamente contingente, à vida intelectual de Cícero e de seus contemporâneos. Nas 
passagens, Cícero fala em uma rica biblioteca, menciona a educação literária, livros como 
ornamentos de uma villa, leitores ativos e, especialmente, em tornar uma estrangeira 
grega que aprendeu o latim, a filosofia, uma presença familiar em Roma, dando-lhe a 
cidadania. A partir desses trechos do De finibus, este artigo lidará com alguns aspectos 
desse grande movimento intelectual detectado na República tardia, no qual Cícero se 
dedicou às atividades intelectuais e à escrita, e defendeu um lugar de destaque para a 
filosofia na vida de seus pares e das novas gerações de romanos.

Um interesse renovado pelo pensamento de Cícero

Há pelo menos quarenta anos, assiste-se a uma retomada do interesse pelo 
pensamento romano sob novas bases, superando a visão negativa que prevaleceu no 
século XIX e boa parte do século XX. Essa visão é derivada do desapreço pela produção 
intelectual romana expresso por nomes como Hermann Usener, Theodor Mommsen, 
Hermann Diels e Hans von Arnim,9 excelentes estudiosos da história e do pensamento 
antigos, que escreveram sob o clima intelectual do idealismo e romantismo do século 

Quid tu, inquit, huc? a villa enim, credo, et: Si ibi te esse scissem, ad te ipse venissem. Heri, inquam, ludis commissis ex urbe 
profectus veni ad vesperum. causa autem fuit huc veniendi ut quosdam hinc libros promerem. et quidem, Cato, hanc totam 
copiam iam Lucullo nostro notam esse oportebit; nam his libris eum malo quam reliquo ornatu villae delectari. est enim 
mihi magnae curae—quamquam hoc quidem proprium tuum munus est—, ut ita erudiatur, ut et patri et Caepioni nostro et 
tibi tam propinquo respondeat. laboro autem non sine causa; nam et avi eius memoria moveor—nec enim ignoras, quanti 
fecerim Caepionem, qui, ut opinio mea fert, in principibus iam esset, si viveret—, et Lucullus mihi versatur ante oculos, vir cum 
virtutibus omnibus excellens, tum mecum et amicitia et omni voluntate sententiaque coniunctus (Cic., Fin., 3, 8).
8 Os leitores de Cícero também sabiam que Lúculo foi o interlocutor de Cícero na primeira versão dos Academica, o 
Lucullus, publicado poucos meses antes do De finibus, que defende o pensamento de Antíoco de Ascalão contra o 
neoacadêmico Cícero.
9 Diels (1879), Mommsen (1886), Usener (1887) e Von Arnim (1903-1924). Esses livros receberam diversas edições e 
reedições desde então, e suas primeiras edições estão disponíveis no repositório Internet Archive (https://archive.org/).



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

33

XIX, no qual a Antiguidade romana seria o “último capítulo” da Antiguidade, ou seja, 
um momento negligenciável do estabelecimento do “absoluto”, a recordar um termo 
hegeliano, por sua incapacidade de perceber a “essência da filosofia”. O trabalho dos 
estudiosos supracitados é grandioso e, de fato, somos tributários dos seus esforços 
monumentais de pesquisa, mas não temos que acatar tais preconceitos que geraram toda 
uma helenofilia “clássica” que se estendeu até o século XX. Todo o pensamento romano 
passou a ser visto como derivativo, de qualidade inferior, glosa ou, mesmo, cópia.

Entre a morte de Aristóteles e Cícero, à exceção de poucos textos de Epicuro, 
não chegaram textos filosóficos até nós. No século XIX, como fez Von Arnim em seus 
Stoicorum vetera fragmenta, publicados em quatro volumes, entre 1903 e 1924, pinçavam-
se referências, especialmente de textos de Cícero e de outros (poucos) autores de língua 
grega ou latina, e montavam-se “quebra-cabeças” do pensamento helenístico – e esses 
“quebra-cabeças” são fundamentais até hoje. 

Em linhas gerais, ao mesmo tempo em que eram desvalorizadas, as obras de 
Cícero, de Lucrécio e outros escritores se tornaram doxografias a serem minadas por seus 
detratores em busca das “originais” doutrinas do platonismo, peripatetismo, epicurismo, 
estoicismo, etc., dada a perda da maior parte do material grego. É certo que, sem Cícero, 
o que saberíamos sobre a ciência e filosofia helenística seria muito, muito pouco, e pode-
se continuar usando a obra de Cícero para buscar menções a outros autores; mas pode-
se também fazer coisas diferentes com ela. Cícero foi uma das principais “fontes” desses 
estudiosos, que o viam negativamente e o consideravam estúpido ou inepto em filosofia, 
o que hoje parece um contrassenso. Ao aplicar essa noção oitocentista de “originalidade”, 
poucos filósofos seriam realmente filósofos na tradição ocidental.10 Em suma, usava-se a 
obra de Cícero para “reconstruir” a filosofia grega, e Cícero era considerado “fraco”.

Atualmente, a obra de Cícero é vista não apenas como fonte para estudar outros 
pensadores, mas como objeto de estudo por direito próprio.11 O contexto dessa reviravolta 
foi a crescente revalorização do pensamento helenístico, que teve como efeito uma nova 
apreciação dos escritores romanos. Cícero e seus pares literários, então, voltaram a ser 
lidos como autores de obras filosóficas e científicas, apesar de os romanos, muitas vezes, 

10 Ao longo do tempo, o filósofo ora foi identificado com o teórico, ora com o cientista, com o lógico ou com o moralista 
e, de fato, autores que em determinado momento estavam inseridos no cânone dos filósofos eram dele excluídos em 
outro.
11 A “virada” para a percepção da relevância do pensamento helenístico e romano, e especialmente de Cícero, foi lenta 
e gradual nos últimos quarenta anos, com grandes nomes como Anthony Long e David Sedley (1987), que publicaram 
a obra The Hellenistic Philosophers, Miriam Griffin, Jonathan Barnes e os estudiosos reunidos nas coletâneas intituladas 
Philosophia togata, publicadas entre 1989 e 1997, Carlo Lévy (1992), com a obra Cicero academicus, Jonathan Powell 
e os autores da coletânea Cicero, the Philosopher, publicada em 1995, e outros grandes iniciadores ou consolidadores 
dessa “virada” não citados aqui para garantir a concisão deste artigo.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos34

ainda serem definidos pejorativamente como tendo mentes “práticas”, construtoras de 
aquedutos, estradas e impérios, mas incapazes de sutilezas teóricas. Outro preconceito, 
mais sutil e ainda muito vivo, é a crença de que, para os romanos, a filosofia não era 
exatamente uma atividade intelectual, mas um “estilo de vida”, e não estavam muito 
interessados em sistemas intelectuais.12 Contudo, a filosofia como um “modo de viver 
bem” era uma das preocupações do pensamento helenístico, em geral, assim como na 
Atenas “clássica” a filosofia era simultaneamente um objeto de estudo, um gênero literário 
e um modo de vida. Desse modo, esses preconceitos não mais se sustentam.13

Alguns estudiosos tomam a obra de Cícero como uma “enciclopédia” da filosofia 
helenística, o que não é infundado. O próprio comentário de Cícero (Cic., De divinatione, 
2, 1-4) sobre sua obra no prólogo do De divinatione sustenta essa posição, começando 
com um convite à filosofia no Hortensius e a defesa da Nova Academia nos Academica, 
passando aos fundamentos da ética no De finibus e à “medicina filosófica” para os males 
da alma nas Tusculanae, chegando ao estudo da física, da cosmologia e da teologia em 
De natura deorum, De divinatione e no De fato, acrescentando-se o que pode-se chamar 
“filosofia política” com o De re publica, e as regras do discurso em De oratore, Brutus e o 
Orator. Esta é uma seleção feita pelo próprio Cícero, um tipo de “currículo de estudos” 
em uma ordem não cronológica, e pode parecer surpreendente que alguns diálogos 
muito famosos, como o De legibus, não sejam citados. Muitos e excelentes estudos já 
foram realizados tentando dar conta dessa seleção e ordem, mas, decididamente, essa 
sequência sugere as três divisões tradicionais do pensamento helenístico: a lógica, a 
física e a ética.14

Cícero não escreveu tratados ou compêndios exaustivos, mas, especialmente, 
diálogos filosóficos, com cenários e personagens complexos, e cartas,15 visando a leitores 
e correspondentes que tinham, no mínimo, uma noção prévia das ideias e debates 

12 Essa interpretação de uma filosofia romana restrita a um “estilo de vida” é altamente controversa e seus adeptos são, 
de um modo ou de outro, herdeiros de Michel Foucault e de Pierre Hadot, respectivamente em História da sexualidade 
e Filosofia como modo de vida, obras muito bem-sucedidas em cursos da área de Humanidades no Brasil.
13 Obviamente, não é possível dar conta deste tema em um texto com escopo limitado. Sobre as inovações intelectuais 
e científicas da época de Cícero e dos dois primeiros séculos imperiais, ressaltando as figuras intelectuais e o “modo 
romano” de pensar o mundo e as coisas, ver Lehoux (2012) e o estudo seminal de Moatti (1997). Ver também os artigos 
reunidos em König e Woolf (2017) sobre o saber e a ciência na Antiguidade romana, com ênfase na autoridade dos 
escritores. Mais recentemente, Volk (2021) é um precioso estudo sobre a atividade intelectual e literária em Roma nos 
anos 50 e 40.
14 Uma interessante leitura deste “catálogo” feito por Cícero é Schofield (2013), que dá sentido ao porquê e quando 
Cícero escreveu o que escreveu, além de fornecer uma ideia de como ele concebia a própria filosofia.
15 Ver Aubert-Baillot (2021), que analisa o pensamento de Cícero por meio de um rigoroso estudo linguístico e filosófico 
do vocabulário de sua correspondência, sem negligenciar as questões metodológicas envolvidas na transmissão textual 
e nas diferenças entre as edições das cartas. Sobre as cartas, ver também Hall (2009), Baraz (2012), McConnell (2014) e 
Gilbert (2015).



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

35

filosóficos do seu tempo. Nessas obras, é nítida também sua preocupação com questões 
de vocabulário, não somente de tradução de palavras do grego para o latim, mas traduções 
de conceitos de um contexto cultural para outro. A proficiência de Cícero na língua e no 
pensamento grego era notável. Sua educação foi marcada por sua familiaridade com 
filósofos, gramáticos e oradores gregos.16 Esta maestria no uso do grego se reflete, por 
exemplo, nas ponderações e explicações que apresenta sobre suas traduções de noções 
e conceitos gregos, fazendo de Cícero um dos primeiros teóricos da tradução, cujas 
escolhas são contextualizadas e baseadas em seu contexto social, seu uso de modelos 
literários e nas regras dos gêneros literários de seu tempo. 

Uma boa indicação do que Cícero pensava estar fazendo pode ser vista no prefácio 
do Livro 2 do De finibus, quando pergunta aos hipotéticos críticos de uma filosofia em 
latim: “Como assim? Se não exercemos a tarefa do tradutor, mas preservamos o que foi 
dito por aqueles que aprovamos e unimos a eles nosso julgamento e nossa ordem de 
composição?” (Fin., 2, 15). Aliás, a própria proficiência linguística, filosófica e literária de 
Cícero contribuiu para que ele fosse visto, no século XIX, como um mero “tradutor” do 
pensamento grego – e isso ocorreu também com Lucrécio em relação ao epicurismo, mas 
esta visão também não se sustenta.

Cícero é, então, novamente considerado um autor fundamental para o estudo do 
pensamento filosófico. Através de sua obra monumental – a mais extensa e variada que 
chegou até nós via tradição manuscrita –, ele tornou a filosofia em latim familiar aos 
romanos, numa época em que ela era um gênero literário grego a ser feito em grego. 
Contudo, entre a φιλοσοφία e a philosophia, ocorreu um grande processo de “tradução 
cultural”, no qual havia que se decidir o que era philosophia para os romanos. O que havia 
de ser feito para que a filosofia deixasse de ser algo exclusivamente grego?17

É certo que os contatos e diálogos dos romanos com a cultura grega são anteriores 
à geração de Cícero. Quase todos os estudos sobre a filosofia em Roma começam com um 
evento em 155, quando Atenas, após saquear a cidade ática de Oropos e ser multada por 
Roma, enviou uma embaixada à urbs, composta por representantes de escolas filosóficas, 
possivelmente para pedir o perdão ou a diminuição da multa. Os embaixadores foram 
Carnéades, Critolaus e Diógenes da Babilônia, respectivamente, escolarcas da Academia, 
do Liceu e da Stoa. Esses filósofos, além de suas atividades oficiais, palestraram sobre 
diversos temas durante sua estadia em Roma, e é famoso o embaraço causado pelo 

16 Já não se sustenta a noção de que o bilinguismo romano foi o efeito de uma “helenização” de Roma. Um estudo 
seminal sobre o tema é Adams (2003).
17 Ver, especialmente, Henderson (2006) sobre o processo de “tradução cultural” e criação da philosophia em Cícero. Ver 
também Haddad (2022), especificamente no que tange à recepção de Filo de Larissa e Antíoco de Ascalão por Cícero.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos36

neoacadêmico Carnéades, discursando pró e contra a ideia de justiça. Costuma-se ligar 
essa embaixada a um início – mais propriamente, ao incremento – do interesse dos 
romanos pela filosofia. Se havia contatos anteriores com a filosofia grega, no século I 
esse movimento cultural se intensificou. Bibliotecas inteiras chegavam a Roma como 
butim de guerra, como a própria biblioteca de Lúculo na villa de Túsculo, onde Cícero 
encontra Catão rodeado de livros, ou por meio da compra de milhares de volumina por 
nobres romanos, e Roma se tornava um polo de atração para intelectuais de língua grega. 
Especialmente após as campanhas de Lúculo – pai do nosso jovem Lúculo –, o regime 
tirânico do epicurista ateniense Aristion e o saque de Sulla a Atenas, em 88, no contexto 
da guerra contra Mitrídates, muitos intelectuais de língua grega deixaram Atenas e 
passaram a residir em Roma ou a orbitar nobres romanos, como os acadêmicos Filo de 
Larissa e Antíoco de Ascalão, ambos mestres de Cícero, o orador Apolônio Molon e o 
polímata estoico Posidônio, com quem Cícero tinha laços de amizade. Já o gramático 
Tirânio, que organizou uma das bibliotecas de Cícero, o poeta Parteno e Alexandre, o 
polímata, chegaram a Roma como escravos.18 O patronato romano, no centro do poder 
no Mediterrâneo, não era algo que os filósofos ignorassem.

Assim, a centralidade de Atenas como o centro filosófico do Mediterrâneo foi minada. 
Outras cidades se destacavam, como Alexandria e Rodes, e as escolas paulatinamente 
perderam seus laços estreitos com a cidade ática, realocando-se em diferentes cidades 
e mantendo estreitos contatos com a elite romana. A geração de Cícero conheceu um 
mundo filosoficamente descentrado, e isso gerou mudanças na própria atividade filosófica. 
Uma das mudanças mais significativas foi a crescente relevância do texto escrito, ou seja, 
o comentário textual se tornou uma das principais formas da atividade filosófica – o que 
perdura até os nossos dias. Outra mudança substancial foi a ampliação dos diálogos e 
debates entre as diferentes escolas e doutrinas, muitas vezes derivados de polêmicas 
literárias. Por exemplo, os estoicos cada vez mais se envolviam com temas platônicos; 
Enedésimo, que fez reviver o ceticismo pirrônico, encontrou em Heráclito um grande 
apoio ao pirronismo, e o acadêmico Antíoco, disputando com seu antigo mestre, Filo 
de Larissa, adotou muitos elementos aristotélicos e, até certo ponto, estoicos em seu 
platonismo.19 Desse modo, diferentes doutrinas, referências culturais e livros estavam à 

18 Esses dados são conhecidos principalmente por meio das obras ciceronianas. Sobre intelectuais gregos em Roma, 
neste período, ver Hutchinson (2013) e Hatzimichali (2013, p. 1-7). Sobre as bibliotecas, há, por exemplo, uma referência 
de Cícero (Epistulae ad Atticum, 4, 10) à biblioteca de Sulla e à biblioteca de Lúculo, em Túsculo, conforme observado 
neste artigo. Ver também Houston (2014, p. 121-125), que demonstra que a maior parte dos papiros da Vila dos Papiros, 
em Herculano, são datados entre o fim do século II até meados do século I.
19 Esses diálogos – e o consequente avanço e crescente complexidade do conhecimento filosófico – foram (e, muitas 
vezes, ainda são) definidos como sincretismo ou ecletismo. Este tema escapa aos objetivos deste artigo, mas são, 
ambos, termos altamente discutíveis e geralmente disfarçam crenças em doutrinas “puras” e “originais”. Ver, por 



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

37

disposição, e as ideias eram tão diversas como as pessoas que chegavam a Roma, assim 
como jovens romanos da elite viajavam para estudar em grandes centros culturais da 
época, como Rodes e Alexandria. À época de Cícero, Roma se tornara um dos principais 
centros intelectuais do Mediterrâneo.

A formação do próprio Cícero permite um vislumbre desse grande movimento 
intelectual. Em Atenas, Cícero, Ático e outros amigos passaram pelo menos seis meses 
estudando com Antíoco de Ascalão e com o epicurista Fedro.20 Em Roma, Cícero 
estudou filosofia e retórica com Filo de Larissa e os romanos Élio Stilus e Ácio – que 
foi aluno de Hermágoras. Cícero estudou também com outros filósofos, oradores e 
intelectuais em Atenas e Rodes, como Apolônio Molon, o estoico Posidônio e o filósofo 
peripatético Crátipo, que também ensinou filosofia para seu filho, o jovem Marco Cícero.21 
Explicitamente, Cícero era um neoacadêmico, seu irmão Quinto era peripatético, Catão 
era estoico, enquanto Varrão e Bruto seguiam a Academia na linha de Antíoco. Por sua 
vez, Ático era epicurista, assim como Cássio (notório, junto com Bruto, pelo assassinato 
de César) e L. Calpúrnio Pisão, sogro de César que tinha como hóspede o famoso filósofo 
epicurista Filodemo, discípulo de Zenão de Sidon. O peripatético Staseas de Nápoles 
viveu na villa tusculana de M. Púpio Pisão, assim como o estoico Diódoto viveu em Roma 
como filósofo residente de Cícero por quase trinta anos.22 O epicurista Fedro ensinou em 
Roma, quando foi hóspede de Cícero, e outro epicurista famoso, Siro, mestre de Horácio 
e Virgílio, ensinava na Baía de Nápoles. Essa concentração geográfica deu origem ao 
chamado “epicurismo campaniano”. Note-se que a primeira doutrina filosófica grega a 
ser expressa em latim foi o epicurismo – notadamente, a física epicurista –, e conhecemos 
os nomes de Caio Amafínio, Caio Rabírio e Cátio Insuber que, ao que parece, foram bem-
sucedidos em termos de público antes que Lucrécio escrevesse o De rerum natura. O 
epicurismo parece ter sido a corrente filosófica mais popular em Roma à época de Cícero, 
César e Varrão.23

exemplo, Dillon (1988) e, especialmente Maso (2022, p. 88-115).
20 Sobre Antíoco, ver Cícero (Brutus, 315; Fin., 5, 1; De natura deorum, 1, 6). Sobre Fedro, ver Cícero (Fin., 1, 16; Fin. 
5, 2; Nat. D., 1, 93). Sobre Filo de Larissa há diversas menções; ver, por exemplo, Cícero (Brut., 306). Filo sucedeu 
Clitômaco de Cartago como escolarca da Academia em Atenas, e Antíoco foi seu mais famoso pupilo, mas não há 
evidências seguras de que Antíoco acompanhou Filo a Roma. Cícero, Varrão, Bruto e Ático, os mais famosos estudantes 
de Antíoco, ouviram suas lições em Atenas e no Ptolomaeum, em Alexandria. Em 87, Antíoco já morava em Alexandria, 
e acompanhou Lúculo em suas campanhas: ver Cícero (Lucullus, 4-7).
21 Ver Cícero (De officiis, 1, 1-2). Plutarco (Caesar, 24) afirma que Cícero convenceu César a dar a cidadania romana a 
Crátipo. Sobre a sólida educação epicurista de Cícero, ver Maso (2015, p. 33-46) e Woolf (2015).
22 Sobre Diódoto, ver, e.g., Cícero (Cic., Brut., 309). Sobre Filodemo, cf. (Philodemus, Anth. Pal., 144). Sobre Staseas, ver 
Cícero (Cic., De or., 1, 104; Fin., 5, 8).
23 Nem Lucrécio, nem Cícero foram os primeiros a escrever filosofia em latim. Ver, e.g., Zetzel (2016), Beltrão (2020a) e 
Sant’Angelo (2024).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos38

Essa foi, portanto, uma época de grande entusiasmo pela filosofia, assim como 
um momento de controvérsias muito produtivas, conduzidas não por meio de debates 
orais em escolas filosóficas, como no período “clássico”, mas, especialmente, em disputas 
literárias, como as polêmicas entre os acadêmicos Filo de Larissa e Antíoco de Ascalão 
sobre graves questões relacionadas às percepções humanas – e, também, sobre quem era 
o melhor leitor de Platão.24 Contudo, e a despeito dessa intensa mobilidade intelectual e 
do apreço romano à filosofia, Cícero aponta alguma tensão entre a vida intelectual e o 
comportamento moral adequado a um nobre romano, se não em suas obras teóricas, em 
seus discursos forenses.25 Retomemos a frase do De finibus que serviu como epígrafe a 
este artigo: “Desse modo, parece-me que você ensinou o latim à filosofia, dando-lhe, de 
certo modo, a cidadania, pois até então ela parecia ser uma estrangeira em Roma e não 
participava das nossas conversas” (Fin., 3, 40). Pode-se perguntar, portanto, que filosofia 
merecia a cidadania romana para Cícero.

Qual filosofia para os romanos?

Já foi estudado como Cícero usava o termo philosophia e seus derivados e, quando 
ele queria apresentar a filosofia como algo estranho ou peculiar, utilizava termos derivados 
do grego, enquanto termos romanos apresentavam a filosofia como algo apropriado aos 
nobres romanos.26 

No Pro Murena, de 63, o primeiro discurso em que explicitamente cita a filosofia 
e a educação filosófica, ele não emprega o termo philosophia.27 Catão, seu louvável 
interlocutor no De finibus, foi então seu adversário como principal acusador de Murena, a 
quem Cícero defendia. No discurso, Cícero ataca Catão como um estoico rígido e quase 
desumano, mas não descreve suas atividades intelectuais como philosophia, preferindo 
sapientia e doctrina. Cita muitos filósofos gregos em defesa de Murena, sem enfatizar sua 
origem e idioma e, mais ainda, sem designá-los filósofos. Certamente, a audiência sabia 
que eram gregos – a começar por seus nomes –, mas Cícero não faz qualquer menção a 

24 Sobre a controvérsia entre Filo e Antíoco, a principal fonte são os Academici libri, especialmente, Luc. 19, 30-32. Sobre 
Antíoco, ver Tarrant (1985, p. 84-118), Karamanolis (2006, p. 44-84), e os estudos reunidos em Sedley (2012). Sobre Filo, 
ver, especialmente, Brittain (2001). Ver também Haddad (2022), no que tange a Cícero.
25 Sobre o projeto filosófico de Cícero, ver Bishop (2019) e Baraz (2012). Ver Gildenhard (2007), que estuda o modo 
como Cícero lidou com as ambivalências romanas em relação à filosofia grega. Ver também Krostenko (2001, p. 168-
176), que observa como Cícero refuta acusações de filelenismo. Ver também Plutarco (Cicero, 5, 2) e Dion Cássio (46, 
18, 1-2).
26 Ver Hine (2016, p. 11-19), sobre os usos do substantivo philosophus e suas nuanças nos diálogos filosóficos de Cícero.
27 No Pro Archia, de 62, discurso em que defende o lugar da cultura grega em Roma, Cícero notadamente usa os termos 
latinos studia e doctrina, evita palavras derivadas do grego e argumenta que são benéficos para os romanos.



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

39

esse detalhe. Do mesmo modo, Cícero afirma que o fato de Catão acusar injustamente 
Murena não é culpa sua, mas do estoicismo, uma doutrina até certo ponto adequada aos 
mores romanos, mas demasiado extremista. Por exemplo, Catão recusou o pedido de 
revisão das taxas contratuais dos publicanos não por sua culpa, mas porque o estoicismo 
ensina que a gratia é um erro a ser evitado pelo sábio, e a própria acusação de Murena 
ocorreu porque a pietas não faz parte dessa doutrina que, se prega a virtude, não ensina 
como agir de modo coerente.

Cícero argumenta que os estoicos ensinam o amor à virtude, o que é ótimo, 
mas não sabem como agir virtuosamente em sociedade. Quando levado ao extremo, o 
estoicismo é prejudicial não só para Catão, mas para os romanos em geral,28 e uma das 
passagens mais significativas é a seguinte:

Meus mestres – pois devo admitir, Catão, que, quando jovem, eu também 
desconfiei da minha inteligência e busquei o apoio de uma doctrina –, meus 
mestres foram as doutrinas de Platão e Aristóteles, homens moderados e 
equilibrados que diziam que a graça pode influenciar o sábio; que um homem 
bom é misericordioso; que há diferentes níveis de delitos e diferentes punições; 
que deve haver um lugar para o perdão em um homem constante. Que o sábio 
muitas vezes “supõe” algo de que ele não tem certeza, às vezes se zanga, cede a 
súplicas e apaziguamentos, às vezes muda o que disse se for preciso e, às vezes, 
muda de ideia; todas as virtudes devem ser moderadas pelo meio-termo (Cic., 
Pro Murena, 63).29

Cícero contrasta sua formação baseada em Platão e Aristóteles com a educação 
de Catão na escola de Zenão e, se defende a filosofia como uma disciplina integrada à 
sua vida, também a apresenta como potencialmente perigosa, dependendo de como 
os conhecimentos são postos em prática. É relevante que “moderar” significa impor um 
modus (= medida), e o rigor estoico não era adequado à urbanidade e à moderação 
que deviam reger as relações entre os romanos. De todo modo, o estoicismo era mais 
aceitável que outras doutrinas, notadamente o epicurismo. No De natura deorum, Cícero 
deixa claro que vê o estoicismo como mais adequado aos romanos do que o epicurismo, 
assim como no De finibus e em praticamente em toda a sua obra. É a Academia e o Liceu 
que merecem destaque na formação do nobre romano.30 Ainda assim, no prefácio do 

28 Dois excelentes estudos sobre o modo como Cícero apresenta o estoicismo levado ao extremo como uma doutrina 
perniciosa para os romanos são Van der Wald (2007) e Craig (1986).
29 Nostri autem illi – fatebor enim, Cato, me quoque in adulescentia diffisum ingenio meo quaesisse adiumenta doctrinae – 
nostri, inquam, illi a Platone et Aristotele, moderati homines et temperati, aiunt apud sapientem valere aliquando gratiam; 
viri boni esse misereri; distincta genera esse delictorum et disparis poenas; esse apud hominem constantem ignoscendi 
locum; ipsum sapientem saepe aliquid opinari quod nesciat, irasci non numquam, exorari eundem et placari, quod dixerit 
interdum, si ita rectius sit, mutare, de sententia decedere aliquando; omnis virtutes mediocritate quadam esse moderatas 
(Cic., Mur., 63). Tradução baseada na edição de MacDonald (1974).
30 Cícero declara, em muitos prefácios e diálogos, sua intenção de promover uma formação filosófica que equilibrasse o 
desenvolvimento dos dotes intelectuais, a excelência moral e a expertise política. Especialmente a tradição da Academia 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos40

Livro 1 do De finibus, Cícero diz ao seu destinatário – e a seus leitores – que apresentará 
as doutrinas que considera relevantes para os romanos, incluindo o epicurismo.

Um dos maiores ataques de Cícero ao epicurismo ocorre no discurso In Pisonem, 
de 55, contra L. Calpúrnio Pisão Cesonino, sogro de César e patrono de Filodemo. Cícero 
apresenta Pisão como um político corrupto e enfatiza seus laços com o epicurismo.31 
Neste discurso de acusação, e ao contrário do que ocorre no Pro Murena, abundam os 
termos philosophia e philosophus. Dois anos antes, no Post reditum in Senatu, Cícero já 
tinha derrisoriamente apresentado Pisão tentando filosofar ao modo grego, mas é no 
In Pisonem que ocorre o maior número de termos derivados do grego. A ideia geral é 
que o epicurista Pisão peca por não compreender bem a doutrina de Epicuro, pois fora 
cativado por uma simples palavra: prazer. E o amor ao prazer levou Pisão a um nível de 
corrupção tal que ele é chamado de belua, uma besta selvagem, algo inadmissível para 
um romano, especialmente um consularis. Neste discurso, portanto, Cícero apresenta 
a educação filosófica de Pisão sob uma luz negativa e, certamente, sua audiência 
tinha pelo menos alguma noção do papel do prazer como fim último da boa-vida no 
pensamento epicurista.

No discurso, os termos filósofo e epicurista são pejorativos não só para os romanos, 
mas também para os gregos.32 Cícero (Pis., 20) chama Pisão de “o bárbaro Epicuro” e refere-
se ao acusado como “nosso Epicuro” (Cic., Pis., 37). Pisão é um seguidor de Epicuro, mas é 
um mau seguidor. A invectiva chega ao seu auge com o argumento de que Pisão abraçou 
o epicurismo de modo ignorante e destrutivo (Cic., Pis., 55). Um entendimento genuíno 
da filosofia epicurista não interessava a Pisão, que desejava apenas o prazer. Pisão e seu 
mestre Filodemo, que Cícero jamais nomeia, mas certamente sua audiência estava ciente 
de que filósofo se tratava, são, ambos, deletérios a Roma e aos romanos.33 Filodemo é 
apresentado como um filósofo desavisado que não percebeu que seu pupilo era um 
degenerado. Cícero começa elogiando o mestre de Pisão como um brilhante escritor e 
uma boa pessoa, pelo menos quando não estava na companhia de Pisão, e comenta de 

tinha o potencial de prover uma sólida base filosófica para seus pares. Ver, por exemplo, Beltrão (2020a).
31 Sobre Pisão e Filodemo, ver especialmente Sedley (1989, p. 103-117). Ver também Cícero (Cic., Epistulae ad familiares, 
12, 2, 1). O próprio Filodemo (Phld., Mort., 35, 11-15) menciona sua ligação com Pisão, leal a César, no contexto da 
guerra civil entre Otaviano e M. Antônio. Uma visão geral da obra de Filodemo pode ser vista em Gigante (2001, p. 
23-50).
32 A crítica de Cícero ao envolvimento equivocado de Pisão com a filosofia continua no Pro Sestio. Em uma passagem 
sarcástica (Cic., Pro Sestio, 10), ele diz que um homo doctus costuma elogiar certos filósofos – cujos nomes Cícero finge 
não saber – como autoridades e entusiastas do prazer. O denominativo philosophi no discurso distancia o epicurismo 
do forum romanum, e Cícero parece usar este termo para enfatizar que esses pensadores eram estrangeiros. A título de 
comparação, quando comenta a filosofia e alguns filósofos no Pro Caelio, em defesa de M. Célio, Cícero não usa termos 
derivados do grego, apresentando esses pensadores, e a Célio, positivamente.
33 Cícero e Filodemo eram da mesma geração. Sobre sua visão ambígua do epicurismo e do próprio Filodemo, ver Lévy 
(2001), e os comentários de Ferrary (2001a), Ferrary (2001b) e Griffin (2001).



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

41

modo sarcástico (Cic., Pis., 68) a visão epicurista do prazer, levantando dúvidas sobre o 
valor desta doutrina que declara o prazer como a medida de todas as coisas, afirmando que 
os argumentos epicuristas em prol do prazer podem ser facilmente mal compreendidos 
e, pior ainda, podem ser perigosos para quem não é muito inteligente, como Pisão. E 
Cícero (Pis., 69) continua dizendo que Pisão ficou muito feliz ao encontrar um mestre que 
declarava que o prazer era o bem supremo. Por isso, o mestre foi um péssimo professor 
para Pisão por não ter lhe ensinado a virtude, mas estimulado sua luxúria. Em Pis., 70, 
Filodemo é apresentado como alguém seduzido por Pisão, ou talvez tivesse medo de Pisão, 
pois não corrigiu sua visão equivocada do epicurismo. Mas, ainda que Cícero demonstre 
alguma simpatia por Filodemo ter um péssimo e incontrolável pupilo, não o isenta de culpa 
pela corrupção desenfreada de Pisão, argumentando que, de fato, ele não era um bom 
filósofo, pois também não entendeu a doutrina de Epicuro, que desprezava a poesia como 
frivolidade, já que estava mais interessado na poesia que na filosofia.34 Assim, não só Pisão 
era um mau epicurista, como Filodemo era um mau filósofo.

Nesses discursos, o objetivo de Cícero era persuadir suas audiências – especialmente 
os juízes dos casos – e ser bem-sucedido, garantindo respectivamente a absolvição de 
Murena e a condenação de Pisão. Para atingir seus fins, Cícero tinha de levar em conta 
– e usar da melhor maneira possível – os lugares-comuns, os preconceitos e as crenças 
das suas audiências. Esses discursos podem nos revelar uma desconfiança em relação à 
filosofia como sendo, na melhor das hipóteses, a quintessência da inutilidade e, na pior, 
deletéria – o que, rigorosamente falando, ainda pode ser detectado hoje. Desse modo, 
ter em mente exclusivamente essas invectivas de Cícero sem considerar seu contexto 
forense pode gerar mal-entendidos. Contudo, nesses discursos, se ele destaca os perigos 
de uma educação filosófica mal conduzida, também toca nos benefícios da filosofia para 
os romanos.

Observar as cartas de Cícero é fundamental para a compreensão da promoção da 
filosofia como base para a ação do nobre romano, entre outras coisas, aperfeiçoando o 
caráter, fundamentando a ação política pelos studia, e servindo como uma terapêutica 
para momentos e situações difíceis, decerto, mas há muito mais que isso. A filosofia e a 
ciência faziam parte da vida intelectual, do vocabulário e da forma mentis do grupo social 
ao qual Cícero pertencia.35 Mas é em seus diálogos que Cícero desenvolve sua proposta 
filosófica, propugnando o método neoacadêmico que, se considera a verdade intangível, 

34 Filodemo inovou o pensamento epicurista no que tange à estética, especialmente na poesia e na música, pouco 
apreciadas por Epicuro e epicuristas anteriores. Ver, por exemplo, Tsouna (2001) sobre a contribuição da ética de 
Filodemo para a visão de Cícero sobre a vida feliz. Ver também Janko (2001) e Delattre (2001).
35 Sobre a rica e volumosa correspondência de Cícero ver Hall (2009), White (2010), Morello (2013) e, especialmente, 
Aubert-Baillot (2021). Sobre a popularidade da ciência e a filosofia em Roma ver Lehoux (2012).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos42

enfatiza o escrutínio das diversas opiniões sob as lentes rigorosas da argumentação, mas 
também permite que se aceite, ao menos provisoriamente, alguma teoria positiva.36

Os diálogos de Cícero geralmente têm como cenário uma villa luxuosa, na qual um 
anfitrião – que pode não ser o protagonista – recebe seus visitantes, personagens também 
destacadas na cena política romana, envolvidas de um modo ou de outro na gestão da 
res publica. Diálogos filosóficos exigem que o autor acrescente a dimensão dramática ao 
texto, e não apenas argumentos filosóficos coerentes. As personagens ciceronianas não 
são fictícias; são pessoas destacadas e bem-conhecidas por seus leitores, e a Roma de 
Cícero era uma sociedade na qual os livros eram produzidos e copiados a mão. Ter uma 
biblioteca e a própria produção de livros demandavam grandes recursos financeiros, e a 
disseminação dos livros era um processo eminentemente pessoal, além de o processo de 
revisão desses textos ser caracterizado por uma intensa atividade social.37 Essas figuras, 
pessoas reais, eram bibliófilos, muitos eram leitores vorazes, como Catão, e mantinham 
bibliotecários e scriptoria de copistas em suas residências; promoviam, hospedavam ou 
financiavam, de diversos modos, filósofos; muitos eram escritores, como Bruto e Ático, e 
a alguns temos acesso por meio da tradição manuscrita, como Varrão e César. 

Contudo, tanto o excesso de austeridade e a rigidez que tornavam o estoicismo 
uma doutrina indesejável, como a ataraxia epicurista e sua doutrina do prazer como fim 
último, não eram adequadas aos romanos. Cícero argumenta que, se alguns romanos, 
como Catão, no Pro Murena, e Pisão, no In Pisonem, adotaram doutrinas filosóficas de 
modo prejudicial, outros se engajaram com o pensamento grego de um modo mais 
produtivo e benéfico para Roma, como ele mesmo. De fato, anos mais tarde, no De officiis, 
ao discutir a teoria das quatro personae que definem as ações de cada indivíduo em cada 
contexto ou situação particular, Cícero (Cic., Off., 1, 107-112) afirma que o suicídio após 
a derrota em Tapsos foi apropriado a Catão, exclusivamente, e tal ato extremo não era 
adequado aos seus companheiros, que aceitaram a clemência de César. O suicídio como 
resposta à adversidade é a atitude mais apropriada a um estoico inflexível como Catão, 
mas não é uma regra geral.

36 De acordo com o método acadêmico, na linha de Carnéades, Clitômaco e Filo de Larissa, a tarefa do filósofo é 
descobrir, após o escrutínio rigoroso de todas as opiniões, o que é mais plausível ou mais semelhante à verdade. 
Sobre o probabile de Cícero, inspirado em, mas que não se confunde com, o pithanon de Carnéades, pois, além da 
persuasão, baseia-se na prova, testagem e aprovação, ver os recentes Reinhardt (2022), Woolf (2022), Skvirsky (2019), 
Auvray-Assayas (2006) e Gorman (2005). Nos Academica (1, 30), Cícero afirma que, se não é possível estabelecer uma 
base segura para o iudicium veritatis, ou, por assim dizer, um critério de verdade, é possível buscar um “critério de 
verossimilhança” para o juízo. Ver, por exemplo, Beltrão (2020b).
37 Ver, especialmente, Gurd (2012, p. 49-76). Sobre as dedicatórias de Cícero, ver Stroup (2010, p. 93-96), que se revelam 
como um meio eficaz para o estabelecimento ou a manutenção das relações interpessoais. Ver também o caso das 
cópias não autorizadas do De finibus, desviadas do scriptorium de Ático, em Beltrão (2024).



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

43

Com seus diálogos, Cícero pretendia que o leitor compreendesse as disputas 
filosóficas, comparando argumentos opostos, e desenvolvesse a reflexão e o senso crítico 
para formar um julgamento.38 Destacadamente, a forma dialógica recria a experiência 
do debate de ideias, incentivando o leitor a chegar às suas próprias conclusões. E os 
métodos acadêmicos seguidos por Cícero, notadamente as disputationes in contrariam 
partem e in utramque partem, limitam as pressuposições ao, simultaneamente, valorizar 
os argumentos em disputa e refutá-los. Desse modo, chega-se a uma posição não-
dogmática, que preza o debate e o diálogo.39 Cícero também valorizava a argumentação 
rigorosa e o arranjo retórico do discurso, explorando ao máximo o potencial da linguagem 
verbal, o que desafia os estudiosos modernos e, muitas vezes, dificulta a compreensão 
por sua complexidade. E é no prefácio do De natura deorum que encontramos a mais 
explícita defesa do método acadêmico escrita por Cícero:

Em filosofia, esse modo de dissertar contra tudo e de não julgar nada certo foi 
estabelecido por Sócrates, revivido por Arcesilaus e confirmado por Carnéades, e prosperou 
até nossa época, mas sei que está muito próximo da orfandade na própria Grécia. Mas não 
imputo isso a alguma falha da Academia e, sim, à indolência dos homens. Pois se é grande 
conhecer cada uma das disciplinas, muito maior é conhecer todas; fazer isso é necessário 
para descobrir a verdade e disputar pró e contra todos os filósofos. Não afirmo que eu 
tenha atingido o domínio dessa tão difícil e nobre faculdade, mas considero tê-la seguido 
diligentemente, e não é possível que aqueles que filosofaram desse modo não tenham 
conseguido nada do que buscaram. Eu falei sobre isso mais acurada e completamente 
em outro lugar, mas como alguns são mais indóceis e lentos, devem ser advertidos com 
mais frequência. Não somos daqueles que acreditam que nada há que seja verdadeiro, 
mas daqueles que dizem que há algumas falsidades tão misturadas com as verdades, 
tão semelhantes às verdades, que não há indícios seguros para julgar e assentir. Disso se 
segue que muitas coisas são prováveis, ainda que não evidentes, e parecem tão distintas 
e ilustres que o sábio pode regrar sua vida por elas (Nat. D., 1, 11-12).40

38 Ver Brittain e Osorio (2022) sobre a metodologia de Cícero, especialmente na philosophica, ou seja, as obras teóricas 
datadas entre 46 e 44.
39 Uma visão geral da Academia na época de Cícero pode ser vista em Brittain (2007) e, especialmente, Capello (2019).
40 Vt haec in philosophia ratio contra omnia disserendi nullamque rem aperte iudicandi profecta a Socrate repetita ab 
Arcesila confirmata a Carneade usque ad nostram uiguit aetatem; quam nunc prope modum orbam esse in ipsa Graecia 
intellego. quod non Academiae uitio sed tarditate hominum arbitror contigisse. nam si singulas disciplinas percipere 
magnum est, quanto maius omnis; quod facere is necesse est quibus propositum est veri reperiendi causa et contra omnes 
philosophos et pro omnibus dicere. Cuius rei tantae tamque difficilis facultatem consecutum esse me non profiteor, secutum 
esse prae me fero. Nec tamen fieri potest ut qui hac ratione philosophentur hi nihil habeant quod sequantur. Dictum est 
omnino de hac re alio loco diligentius, sed quia nimis indociles quidam tardique sunt admonendi uidentur saepius. Non 
enim sumus ii quibus nihil uerum esse uideatur, sed ii qui omnibus ueris falsa quaedam adiuncta esse dicamus tanta 
similitudine ut in iis nulla insit certa iudicandi et adsentiendi nota. Ex quo exsistit et illud, multa esse probabilia quae, 
quamquam non perciperentur, tamen, quia uisum quendam haberent insignem et inlustrem, his sapientis uita regeretur 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos44

Cícero declara Sócrates como fundador do método acadêmico e remete o leitor às 
teses distintas de Arcesilaus e Carnéades sobre a suspensão do julgamento.41 A menção 
aos Academica lhe permite ponderar que ele tenta aplicar o método com rigor, distinguir 
o que é nitidamente falso e não aceitar como verdade qualquer reivindicação, e seguir 
o que lhe parece probabile. Visa-se ao entendimento de cada doutrina em seus próprios 
termos, mas também a detecção das suas inconsistências, mesmo das teses que podem 
ser temporariamente endossadas como probabilia, o que exige dedicação ao estudo e um 
grande esforço intelectual, já que é muito mais simples e fácil seguir um mestre ou uma 
doutrina dogmática. Este é um convite para seu leitor receber o diálogo que se segue com 
a mente aberta, sem preconcepções, observando criticamente as disputas representadas 
para chegar a julgamentos fundamentados não na autoridade de um mestre, não em 
preceitos doutrinários, mas na razão. E, se não chegar a uma conclusão provável, deve-se 
suspender o julgamento e viver sem falsas crenças.

Conclusão

Cícero defendeu a Nova Academia e seus métodos como um elemento valioso na 
educação de seus pares.42 Vivendo em estreito contato com destacados filósofos de seu 
tempo, ele não reivindicou o título de filósofo para si mesmo, mas sua obra foi inovadora 
e influente em diversos sentidos, promovendo a filosofia como algo factível e benéfico 
para outros povos que não os gregos. Combinando sua formação de alto nível, seus 
dotes intelectuais e sua prática política, ele confrontou as escolas filosóficas de seu tempo 
com extrema competência.

Em sua obra, se Cícero reconhecia o valor do estoicismo em questões morais 
e religiosas, também considerava a excessiva austeridade de seus seguidores algo 
incompatível com seu ideal de urbanidade e moderação na vida política e social, como 
visto no Pro Murena. No caso do epicurismo, as coisas eram significativamente mais 
tensas. Cícero conhecia muito bem a doutrina epicurista, não só por seus estudos com 
Fedro, mas pela convivência com seus amigos epicuristas, a começar por Ático. Mas, 
para Cícero, o epicurismo não era adequado aos romanos por ameaçar, especialmente, 
o engajamento político e a ética romana. Cícero polemiza com o que considerava 
dogmático e irremediavelmente não-romano nessas doutrinas, e apresenta a Nova 

(Cic., Nat. D., 1, 11-12). Tradução baseada nas edições de Auvray-Assayas (2002) e Rackkam (1994).
41 Arcesilaus foi o escolarca da Academia a iniciar o longo debate com Zenão e os estoicos sobre o assentimento (as 
impressões catalépticas) e a defender a suspensão radical do julgamento, enquanto a posição de Carnéades, grosso 
modo, permite decidir uma questão, após uma investigação rigorosa, pelo que é persuasivo: ver nota 33.
42 Cf. De Or., 3, 57; Luc., 8; Brut., 119; Tusc., 2, 5-9; Fin., 5, 10; e, especialmente, Nat. D., 1, 10.



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

45

Academia como um remédio contra os quase antissociais estoicos, como o rígido Catão, 
e os seguidores de Epicuro que primavam pelo hedonismo, como Pisão e, mesmo, o 
refinado Filodemo.

O neoacadêmico Cícero confere a cidadania romana às doutrinas de Platão 
e Aristóteles e, especialmente, aos métodos da Nova Academia, que permitem que 
se chegue não à verdade, simplesmente inalcançável, mas ao probabile, por meio do 
pensamento crítico, e não a autoridade seja de que mestre for. A Nova Academia, para 
Cícero, oferecia as melhores técnicas retóricas e os instrumentos intelectuais adequados 
a um romano digno do nome.

Referências

Documentação textual

CASSIUS DIO. Roman History: Books 46-50. Translated by E. Cary. Cambridge: Harvard 
University Press, 1917. v. V.

CICERO. De natura deorum, Academica. Translated by H. Rackham. Cambridge: Harvard 
University Press, 1994.

CICERO. On moral ends. Edited by Julia Annas and translated by Raphael Woolf. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2004.

CICERO. Orations. In Catilinam 1-4. Pro Murena. Pro Sulla. Pro Flacco. Translated by C. 
Macdonald. Cambridge: Harvard University Press, 1974.

CICERO. Orations. Pro Milone. In Pisonem. Pro Scauro. Pro Fonteio. Pro Rabirio Postumo. 
Pro Marcello. Pro Ligario. Pro Rege Deiotaro. Translated by N. H. Watts. Cambridge: 
Harvard University Press, 1931.

CICÉRON. La nature des dieux. Traduit et commenté par Clara Auvray-Assayas. Paris: Les 
Belles Lettres, 2002.

FILODEMO. Epigrammi scelti: Anthologia Palatina. Edited by M. Gigante. Napoli: Bibliopolis, 
1988. 

MARCO TÚLIO CÍCERO. Os limites dos bens e dos males. Traduzido por Bruno Fregni 
Bassetto. Uberlândia: EDUFU, 2018.

PHILODÈME DE GADARA. Sur la mort: livre IV. Texte établi, traduit et annoté par Daniel 
Delattre. Paris: Les Belles Lettres, 2022. 

PLUTARCH. Lives: Demosthenes and Cicero. Alexander and Caesar. Translated by B. Perrin. 
Cambridge: Harvard University Press, 1919. v. II.

 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos46

Obras de apoio

ADAMS, J. N. Bilingualism and the Latin Language. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2003.

AUBERT-BAILLOT, S. Le grec et la philosophie dans la correspondance de Cicéron. 
Turnhout:Brepols, 2021.

AUVRAY-ASSAYAS, C. Cicéron. Paris: Les Belles Lettres, 2006.
BARAZ, Y. A written Republic: Cicero’s philosophical politics. Princeton: Princeton University 

Press, 2012.
BARNES, J., GRIFFIN, M. (ed.). Philosophia Togata II: Plato and Aristotle at Rome. Oxford: 

Oxford University Press, 1997.
BELTRÃO, C. ‘Species deorum’: imagens e conhecimento em Cícero. In: BELTRÃO, C.; 

SANTANGELO, F. (ed.). Estátuas na religião romana. Coimbra: Imprensa Universidade 
de Coimbra, 2020, p. 81-99.

BELTRÃO, C. Construindo a filosofia “clássica”: Cícero e o Epicurismo, Archai, n. 30, p. 1-24, 
2020.

BELTRÃO, C. Mulheres intelectuais em Cícero: o caso de Caerellia. In: BELTRÃO, C.; CUCHET, 
V. S. (ed.). De caso a caso: a regra e a exceção. Coimbra: Universidade de Coimbra, 
2024, p. 151-166.

BISHOP, C. Cicero, Greek learning, and the making of a Roman Classic. Oxford: Oxford 
University Press, 2019.

BRITTAIN, C. Middle Platonists on Academic Scepticism. In: SHARPLES, R. W.; SORABJI, 
R. (ed.). Greek and Roman Philosophy (100 BC – 200 AD). London: University of 
London, 2007, p. 297-315. v. II.

BRITTAIN, C. Philo of Larissa: the last of the academic sceptics. Oxford: Oxford University 
Press, 2001.

BRITTAIN, C., OSORIO, P. The Ciceronian dialogue. In: ATKINS, J. W.; BÉNATOUÏL, T. (ed.). 
The Cambridge companion to Cicero’s Philosophy. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2022, p. 25-42.

CAPELLO, O. The School of Doubt: Skepticism, History and Politics in Cicero’s Academica. 
Leiden: Brill, 2019.

CRAIG, C. P. Cato’s stoicism and the understanding of Cicero’s speech for Murena. 
Transactions of the American Philological Association, v. 116, p. 229-239, 1986.

DELATTRE, D. Vers une reconstruction de l’esthétique musicale de Philodème. In: AUVRAY-
ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. 
Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 371-384.



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

47

DIELS, H. Doxographi Graeci. Berlin: G. Reimeri, 1879.
DILLON, J. M. The question of Eclecticism: studies in Late Greek Philosophy. Chapel Hill: 

University of North Carolina Press, 1988.
FERRARY, J.-L. Réponse à Carlos Lévy. In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). Cicéron 

et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 77-84.
FERRARY, J.-L. Réponse à Miriam Griffin. In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). 

Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 101-
105.

GIGANTE, M. Philodème dans l’histoire de la littérature grecque. In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; 
DELATTRE, D. (ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue 
d’Ulm, 2001, p. 23-50.

GILBERT, N. Among friends: Cicero and the Epicureans. Toronto: Toronto University Press, 
2015.

GILDENHARD, I. Paideia romana: Cicero’s Tusculan Disputations. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2007.

GORMAN, R. The Socratic method in the dialogues of Cicero. Stuttgart: Franz Steiner, 2005.
GRIFFIN, M. Piso, Cicero and their Audience. In: In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. 

(ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 
85-99.

GRIFFIN, M., BARNES, J. (ed.). Philosophia togata I: essays on Philosophy and Roman 
society. Oxford: Oxford University Press, 1989.

GURD, S. Work in progress, literary revision as social performance in Ancient Rome. Oxford: 
Oxford University Press, 2012.

HADDAD, A. B. O drama da recepção: Cícero e a Academia. Phoînix, v. 28, n. 2, 2022, p. 
123-139.

HALL, J. Politeness and Politics in Cicero’s Letters. Oxford: Oxford University Press, 2009.
HATZIMICHALI, M. The texts of Plato and Aristotle in the First Century BC. In: M. SCHOFIELD, 

M. (ed.). Aristotle, Plato, and Pythagoreanism in the First Century BC: new directions 
for Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 2013, p. 1-27.

HENDERSON, J. From ΦΙΛΟΣΟΦIΑ to PHILOSOPHIA: Classicism and Ciceronianism. In: 
PORTER, J. I. (ed.). Classical Pasts: the Classical tradition of Ancient Greece and 
Rome. Princeton: Princeton University Press, 2006, p. 173-203.

HINE, H. Philosophy and philosophi: from Cicero to Apuleius. In: WILLIAMS, G. D.; VOLK, K. 
(ed.). Roman reflections: studies in Latin Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 
2016, p. 13-29.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos48

HOUSTON, G. W. Inside Roman libraries: book collections and their management in 
Antiquity. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2014. 

HUTCHINSON, G. O. Greek into Latin: frameworks and contexts for intertextuality. Oxford: 
Oxford University Press, 2013.

JANKO, R. Philodème et l’esthétique de la poésie. In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. 
(ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 
283-296.

KARAMANOLIS, G. E. Plato and Aristotle in agreement? Platonists on Aristotle from 
Antiochus to Porphyry. Oxford: Oxford University Press, 2006.

KÖNIG, J., WOOLF, G. (ed.). Authority and expertise in Ancient scientific culture. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2017.

KROSTENKO, B. A. Cicero, Catullus, and the Language of social performance. Chicago: 
Chicago University Press, 2001.

LEHOUX, D. What did the Romans know? An inquiry into science and worldmaking. 
Chicago: Chicago University Press, 2012.

LÉVY, C. Cicero academicus: recherches sur les académiques et sur la philosophie 
cicéronienne. Rome: École Française de Rome, 1992.

LÉVY, C. Cicéron et l’épicurisme: la problématique de l’éloge paradoxal. In: AUVRAY-
ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. 
Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 61-75.

LONG, A. A.; SEDLEY, D. The Hellenistic Philosophers I. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1987.

MASO, S. Cicero’s Philosophy. Berlin: De Gruyter, 2022.
MASO, S. Grasp and dissent: Cicero and Epicurean Philosophy. Turnhout: Brepols, 2015.
MCCONNELL, S. Philosophical Life in Cicero’s Letters. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2014. 
MOATTI, C. La raison de Rome: naissance de l’esprit critique à la fin de la République (IIe-

Ier s. avant J.-C.). Paris: Seuil, 1997.
MOMMSEN, T. The History of Rome. London: R. Bentley, 1886.
MORELLO, R. Writer and Addressee in Cicero’s Letters. In: STEEL, C. (ed.). The Cambridge 

Companion to Cicero. Cambridge: Cambridge University Press, 2013, p. 196-214.
POWELL, J. G. F. (ed.). Cicero the Philosopher. Oxford: Oxford University Press, 1995.
REINHARDT, T. Cicero’s Academic Skepticism. In: ATKINS, J. W.; BÉNATOUÏL, T. (ed.). The 

Cambridge companion to Cicero’s Philosophy. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2022, p. 103-119.



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

49

SANT’ANGELO, M. N. E. De rerum natura: Lucrécio e a religião romana. Rio de Janeiro: 
Nau, 2024.

SCHOFIELD, M. Writing Philosophy. In: STEEL, C. (ed.) The Cambridge companion to Cicero. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2013, p. 73-87. 

SEDLEY, D. N. (ed.), The Philosophy of Antiochus. Cambridge: Cambridge University Press, 
2012.

SEDLEY, D. Philosophical Allegiance in the Graeco-Roman World. In: GRIFFIN, M. T.; 
BARNES, J. (ed.). Philosophia togata I. Oxford: Oxford University Press, 1989, p. 97-
119.

SKVIRSKY, A. Doubt and Dogmatism in Cicero’s Academica. Archai, n. 27, p. 1-21, 2019.
STROUP, S. C. Catullus, Cicero, and a Society of Patrons: the generation of the text. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2010.
TARRANT, H. Scepticism or Platonism? The Philosophy of the fourth academy. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1985.
TSOUNA, V. Cicéron et Philodème: quelques considérations sur l’éthique. In: AUVRAY-

ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. 
Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 159-172.

USENER, H. Epicurea. Leipzig: Teubner, 1887.
VAN DER WALD, R. What a funny consul we have: Cicero’s dealing with Cato Uticensis and 

prominent friends in opposition. In: BOOTH, J. (ed.). Cicero on the Attack: invective 
and subversion in the orations and beyond. Swansea: The Classical Press of Wales, 
2007, p. 183-205.

VOLK, K. The Roman Republic of Letters: scholarship, philosophy, and politics in the Age of 
Cicero and Caesar. Princeton: Princeton University Press, 2021.

VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta: chrysippi fragmenta logica et physica. 
Leipzig: Teubner, 1903. v. II.

VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta: chrysippi fragmenta moralia. Leipzig: 
Teubner, 1903. v. III.

VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta: quo indices continentur. Leipzig: Teubner, 
1924. v. IV.

VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta: Zeno et zenonis discipuli. Leipzig: Teubner, 
1905. v. I.

WHITE, P. Cicero in Letters: Epistolary Relations of the Late Republic. Oxford: Oxford 
University Press, 2010.

WOOLF, R. Cicero: the Philosophy of a Roman Sceptic. London: Routledge, 2015.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos50

WOOLF, R. Cicero’s Academy Award. In: DIAZ, C.; SCHUBERT, C. (ed.). Zwischen Skepsis 
und Staatskult: neue perspektiven auf Ciceros ‘De natura deorum’. Stuttgart: Franz 
Steiner, 2022, p. 129-146.

ZETZEL, J. E. Philosophy is in the streets. In: WILLIAMS, G. D.; VOLK, K. (ed.). Roman 
reflections: studies in Latin Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 2016, 
p. 50-82.


	_2bn6wsx
	_hktruvym1vb2
	_snrf2rezd9jy
	_fydurhuz1n15
	_3ep43zb
	_GoBack
	_hiqp14xhlowz
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.nudxtudk8ggz
	_heading=h.1fob9te
	_GoBack
	bookmark=id.3znysh7
	_qsh70q
	_3as4poj
	_u24n19dhnvzi
	_k9mowyh4nr4a
	_q2m9sexdux45
	_3o7alnk
	_41q0pu6byutk
	_1302m92
	_o1zknglzb8sq
	_tdlx8qspv11i
	_35nkun2
	_ob2kgawpl8lz
	_GoBack
	_heading=h.p7bpngqxaq36
	_GoBack
	_heading=h.iy7h5el4du7h
	_heading=h.j9jpvp63tted
	_heading=h.e2596nimnoln
	_GoBack
	_heading=h.deu4nb7039p0
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.m9hzr77nw6fg
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.gf1gfzpbzldh
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.89um2h9jrppe
	_GoBack
	_heading=h.i194rtl815eb
	_GoBack
	_heading=h.bsl0jwydnpa4

