
Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

Filósofos e filósofos alegoristas na 
Grécia Antiga

Philosophers and Allegorist Philosophers in Ancient Greece

Thiago David Stadler*1

Resumo: Neste artigo, proponho investigar a noção de alegoria como um 
mecanismo de mediação entre a filosofia e as narrativas míticas. A alegoria 
dos gregos, também conhecida na historiografia como a “alegoria dos 
poetas”, foi um fenômeno interpretativo que buscou preservar o valor 
explicativo dos mitos e a moralidade expressa pelos poetas, elaborando 
um sentido oculto na trama narrativa. Assim, entre mito e filosofia emerge 
a alegoria, ou melhor, a alegorese, um modo interpretativo que, além de 
defender as tradições poéticas, recoloca a riqueza doutrinal dos mitos. 
Ao fim e ao cabo, a interpretação alegórica, a alegorese, acrescentou 
complexidade a um mundo que questionava o valor cognitivo e paidêutico 
da poesia. Desse modo, sustento que a querela entre mito e filosofia, bem 
como entre poetas e filósofos, pode ser melhor compreendida com a 
inserção dos chamados filósofos alegoristas.

Abstract: In this article, I propose to investigate the notion of allegory as 
a mediating mechanism between philosophy and mythical narratives. The 
Greek allegory, also known in historiography as the “allegory of the poets,” 
was an interpretative phenomenon aimed at preserving the explanatory 
value of myths and the morality expressed by poets by constructing a 
hidden meaning within the narrative structure. Thus, between myth and 
philosophy, allegory - or more precisely, allegoresis - emerges as an 
interpretative method that, in addition to defending poetic traditions, 
recontextualizes the doctrinal richness of myths. Ultimately, allegorical 
interpretation, or allegoresis, added complexity to a world that questioned 
the cognitive and educational value of poetry. Therefore, I argue that 
the debate between myth and philosophy, as well as between poets and 
philosophers, can be better understood through the inclusion of the so-
called allegorist philosophers.

* Professor associado do Colegiado de Filosofia da Universidade Estadual do Paraná campus de União da Vitória. 
Professor permanente do Programa de Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO). Professor Colaborador do 
Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Paraná (PPGHIS/UFPR). Pesquisador do Núcleo de 
Estudos Mediterrânicos (NEMED). Contato: thiago.stadler@unespar.edu.br. 

Palavras-chave:
alegoria;
alegorese;
filosofia;
mito.

Keywords:
allegory; 
allegoresis; 
philosophy;
myth.

Recebido em: 15/02/2025
Aprovado em: 03/04/2025

mailto:thiago.stadler@unespar.edu.br


Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

17

Arrastada pelos últimos dois milênios e meio, falou-se quase tudo sobre as 
alegorias. Se um pensamento é complicado e difícil de seguir, as alegorias 
trariam a simplicidade. Se uma ideia é simples demais, as alegorias ofereceriam 

rica figuração para disfarçar a nudez discursiva (Wind, 1972, p. 36). Também se discutiu o 
papel salvífico das alegorias ao salvaguardar a importância das poesias da antiga Grécia, 
as dificuldades de interpretação alegórica no processo educacional das crianças, seu 
papel de ornamento discursivo nas performances jurídicas dos fóruns romanos, e sua 
irmandade com as metáforas. Após idas e vindas, eis que também apareceram as atitudes 
de leitores iniciados, garantidas pelas alegorias místicas que revelavam as mensagens 
divinas. Se a vontade dos deuses, preparada pelos cochichos de seus intérpretes, teve 
lugar, há de se imaginar que as alegorias também significaram o refúgio da imperícia e 
uma atividade própria dos iletrados e loucos, algo a ser descartado pela abertura de uma 
paisagem fantasiosa. Sem entrar em todo esse vespeiro, disponho-me a escrever sobre o 
papel das alegorias como intermediárias no perpétuo diálogo entre filosofia e mito, entre 
filósofos e poetas na Antiguidade.

Agora, se apontei uma miríade de concepções conflituosas sobre os usos e 
entendimentos do que seria a própria alegoria, atento que também já se falou quase 
tudo sobre mito e a filosofia: o mito como mentira e a filosofia como verdade; o mito 
como o campo da imaginação e a filosofia irmanada à razão; o mito como revelador das 
cosmogonias e a filosofia tendo a cosmologia como parte integrante de suas especulações; 
mito e religiosidade versus filosofia e racionalidade. O mito como o lugar da não filosofia; 
a filosofia como uma mera abstração da mitologia; o mito como um desfavor para o 
pensamento filosófico; a filosofia como resgate da narrativa mitológica; filósofos que 
criaram mitos; mitólogos que fizeram filosofia. A filosofia vista como continuidade do 
mito ou como a sua ruptura. É claro que ocorreram exageros argumentativos ao longo 
dos mais de dois milênios e meio de debate, mas as relações entre mito e filosofia, na 
Grécia antiga, foram realmente disputadas. Insisto: relações conflituosas e disputadas, 
mas não necessariamente separatistas.

De maneira crua e manualesca, principalmente ao longo da Modernidade e da 
Contemporaneidade, entendeu-se que os processos histórico-filosóficos ocorridos 
com a chegada dos primeiros fisiológicos foram construindo a noção de filosofia como 
um passo dado contra a mitopoiésis e em direção a argumentações asseguradas em 
termos de causalidade. Foi justamente a partir desse tipo de definição que se forjou 
a ideia de uma filosofia “milagrosa”, descontextualizada e independente dos meandros 
socioculturais vigentes, uma filosofia que resplandecia raciocínios lógicos, em oposição 
à longa tradição poética indecorosa com os critérios de veracidade. No entanto, esta 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga18

rígida oposição não se valida ao lermos os textos dos filósofos da Antiguidade. Para 
compreender o quão distante esse tipo de entendimento esteve da realidade textual da 
Grécia antiga, basta recordar de Parmênides e seus versos, os cultos de iniciação órfico-
pitagórico, os enigmáticos fragmentos de Heráclito, os banquetes filosóficos de Agatão, 
ritmados pela presença de rapsodos e figuras míticas, a permanente preocupação de 
Platão com a criação de mitos, além da figura socrática como conhecedora profunda da 
poesia homérica. 

Essa íntima relação entre mito e filosofia, ao fim e ao cabo, pode ser melhor 
compreendida ao se atentar para um singelo fator: o mito é um elemento da tradição oral 
que, na Grécia antiga, concretizou-se na forma de poesia. Isso quer dizer que a narrativa 
mítica carrega tanto um conteúdo próprio quanto a temporalidade do tempo primordial, 
com personagens que transitam entre o mundo dos deuses e o mundo dos humanos, 
além de elementos que simbolizam a proto-identidade de grupos históricos. A narrativa 
mítica grega também se fazia pela forma versificada e cantada, que conduzia o ouvinte 
a um sentimento de admiração “associado à compreensão de algo que vai além de si 
mesmo e além do literal” (Obbink, 2010, p. 25). Tanto o conteúdo como a forma versificada 
e oral da narrativa mítica agiam, segundo Bernardo Lins Brandão (2020, p. 210), como um 
veículo para a verdade, e não como uma forma particular de conhecimento. Assim, pela 
composição da narrativa mítica, o ouvinte explorava a própria inteligência em direção às 
ponderações do seu viver.

Agora, outro passo pode ser dado: nem toda oralidade é poética. Sabe-se que os 
gregos antigos não construíram uma sociedade grafocêntrica, mas quase a totalidade 
da cultura era repassada de forma oral (Thomas, 2005, p. 2). Ouvia-se e falava-se muito 
mais do que se lia e escrevia. Então, ao mesmo tempo em que a tradição mitopoética 
se manifestava pelo som das palavras, com a pretensão de cantar somente aquilo que 
se diz e, com isso, abrir um mundo a ser explorado pela inteligência, o mundo político 
e filosófico também estava apegado ao universo da oralidade, muitas vezes avesso 
às palavras escritas. Exemplos não faltam: a própria noção de política se fez estreita à 
oralidade propagada na ágora; Sócrates não deixou nada escrito e, pelas letras de Platão, 
propôs diversas questões sobre a fiabilidade ou não da palavra escrita; Platão redigiu sua 
filosofia em forma de diálogo, transmitindo uma íntima semelhança com a fala; os sofistas 
se debruçaram sobre a arte do bem falar como fundamento de ação; Aristóteles e os 
peripatéticos filosofavam enquanto caminhavam e conversavam; o bem-viver de Epicuro 
não advogava pelo letramento, mas pela autodidaxia; os exercícios filosóficos estoicos 
aprimoravam a memória.



Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

19

Nota-se que a questão da escrita e da oralidade foi um tema que habitou a Grécia 
antiga. De tal feita que a longa História da Filosofia, assegurada nos testemunhos escritos, 
por vezes distorce a imagem da Antiguidade. Tomam-se indícios episódicos e parciais como 
corriqueiros e totais e, em termos contemporâneos, olha-se para a Antiguidade a partir de 
uma espécie de darwinismo histórico, “onde o que prosperou e sobreviveu foi, pelo mero 
fato de ter sobrevivido, considerado superior ao que desapareceu” (Lerner, 2019, p. 52).1 

Ora, entre os gregos antigos, mesmo a palavra escrita tinha como principal função estar 
a serviço da fala (Thomas, 2005, p. 6). Isso não significa que a cultura escrita não tenha 
“vencido” o jogo, pois venceu. Aqui estou eu, no uso da palavra escrita, manipulando 
uma cultura preponderantemente oral. É fato que, na própria Antiguidade grega, a escrita 
esteve presente, principalmente a partir do século V AEC, com a consolidação do gênero 
literário da história, a propagação dos escritos filosóficos e a tradição poética posta em 
letra escrita. Essa movimentação entre oralidade e escrita, entre discurso preparado e 
discurso improvisado, compõe hipóteses sobre os desandares entre mito e filosofia, já 
que, com a escrita, “passou-se a depender menos da memória individual cuja eficácia 
se apoiava no ritmo das palavras, [e] a prosa começou a ser cada vez mais utilizada; a 
narrativa foi substituída pela descrição e pela argumentação” (Brandão, 2020, p. 202).

Dentro desse universo da oralidade e da escrita, penso que a fratura entre narrativa 
e descrição/argumentação, entre mito e filosofia, torna-se menos dilacerada quando se 
adiciona a questão da alegoria no centro dessa querela. A alegoria dos gregos, também 
conhecida na historiografia como a alegoria dos poetas, foi um fenômeno interpretativo 
que buscou resguardar o valor explicativo dos mitos e a moralidade expressa pelos 
poetas ao elaborar um sentido oculto na trama narrativa (Brisson, 2014, p. 27). Assim, 
entre mito e filosofia, houve a alegoria, ou melhor, a alegorese, um modo interpretativo 
para defender as tradições poéticas e também descrever a riqueza doutrinal dos mitos. 
Ao fim e ao cabo, a interpretação alegórica, a alegorese, adicionou mais complexidade 
em um mundo que questionava o valor cognitivo da poesia, a partir da figura daqueles 
que historiavam o mundo, e também o valor paidêutico da poesia, a partir dos filósofos 
(Wdowiak, 2017, p. 218). Se antes do domínio da escrita, a poesia e a filosofia se valiam da 
oralidade, do poder farmacológico das palavras, da memória e do diálogo, com a entrada 

¹A citação de Gerda Lerner (2019), da obra A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos homens, 
publicada originariamente em 1986, está inserida dentro de outro contexto de apagamento: o da ausência das mulheres 
no construto histórico e filosófico do mundo. De tal sorte que a “vitória” das narrativas masculinas não pode ser 
entendida como um traço de superioridade pelo mero fato de sobreviver. Pode, isso sim, revelar quão lastimável foi o 
construto de subjugação, opressão e destruição da figura feminina na Antiguidade. Do mesmo modo, a tradição escrita 
saiu “vitoriosa” sobre a tradição oral. Disso não se conclui que a escrita foi dominante no período, nem mesmo que a 
escrita é superior à oralidade. Deve-se recordar que estas conclusões errôneas foram responsáveis por barbáries contra 
povos ágrafos, considerados inferiores e, portanto, passíveis de subjugação.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga20

do texto escrito e as possibilidades oriundas dessa nova técnica, o narrar uma história, o 
apelo às fórmulas mnemônicas, a plasticidade de enunciados como “conta-se que foi mais 
ou menos assim que (...)”, “cante-me, ó Musas”, foram gradualmente substituídos por um 
ordenamento textual, pela organização e descrição de fatos e fenômenos, e pelo apelo a 
uma memória arquivística, em contraste com uma memória enfeitada por imaginações e 
aberta à meditação.

Não por acaso, historicamente, a interpretação alegórica surgiu como uma 
solução a um problema específico: os textos fundantes da cultura grega, como Homero 
e Hesíodo, principalmente, ou mesmo a tradição oral assegurada nessas narrativas, não 
se amalgamavam facilmente com as novas interpelações morais e epistemológicas. 
Teria sido Teágenes de Régio (séc. VI AEC),2 de acordo com Porfírio, a primeira pessoa 
a escrever uma exegese alegórica de Homero, transformando as batalhas entre povos 
em batalhas dos elementos naturais, tal como defendiam Anaximandro e Anaxímenes 
(Naddaf, 2009, p. 109). Provavelmente, sem saber, Teágenes de Régio deu um passo 
que se transformou em uma maratona: dali em diante, pela escrita, as narrativas míticas 
seriam objeto de disputa entre aqueles que as consideravam como imagens (eikones) 
e aqueles que as recebiam como enigmas (ainigma). Os primeiros veem nas narrativas 
míticas a manifestação imagética daquilo que os filósofos abordavam de modo abstrato; 
os segundos recebem a narrativa mítica como uma mensagem bela e paradoxal que leva 
o cidadão a refletir e buscar sentidos mais profundos (Brandão, 2020, p. 216). Ambas as 
posições são propensas à interpretação alegórica, pois demonstram descontentamento 
com o limite imposto pela gramática escrita e, portanto, precisam objetivar outros 
sentidos, constituindo-se em co-sujeitos da narrativa mitológica.

Como dito anteriormente, foi Porfírio quem indicou que Teágenes de Régio, ao 
redor de 525 AEC, teria feito uma leitura alegórica da Ilíada,3 na qual os deuses seriam os 

² “οὗτος μὲν οὖν τρόπος ἀπολογίας ἀρχαῖος Ov πάνυ καὶ ἀπὸ Θεαγένους tod Ῥηγίνου, ὃς πρῶτας ἔγραψε περὶ 
Ὁμήρου, τοιοῦτός ἐστιν ἀπὸ τῆς λέξεως” (Porphyry, Quaestiones homericae, 67-75).
³ O trecho que Teágenes de Régio teria proposto uma interpretação alegórica foi o do Canto XX, versos 66-75, da Ilíada:
“Tal era o barulho surgido à entrada dos deuses no combate.
Pois frente a frente contra o soberano Poseidon
estava Febo Apolo, com suas setas aladas;
contra Ares Eniálio estava a deusa, Atena de olhos esverdeados;
contra Hera se posicionou a caçadora de flechas douradas,
Ártemis a arqueira, irmã do deus que age de longe;
contra Leto se posicionou o forte Auxiliador, Hermes;
e contra Hefesto, o grande rio de fundos redemoinhos,
a quem os deuses chamam Xanto, mas o homens, Escamandro” (Homer, Ilíada, XX, 66-75).
“τόσσος ἄρα κτύπος ὦρτο θεῶν ἔριδι ξυνιόντων. ἤτοι μὲν γὰρ ἔναντα Ποσειδάωνος ἄνακτος ἵστατ᾽ Ἀπόλλων 
Φοῖβος ἔχων ἰὰ πτερόεντα, ἄντα δ᾽ Ἐνυαλίοιο θεὰ γλαυκῶπις Ἀθήνη: 70Ἥρῃ δ᾽ ἀντέστη χρυσηλάκατος κελαδεινὴ 
Ἄρτεμις ἰοχέαιρα κασιγνήτη ἑκάτοιο: Λητοῖ δ᾽ ἀντέστη σῶκος ἐριούνιος Ἑρμῆς, ἄντα δ᾽ ἄρ᾽ Ἡφαίστοιο μέγας 
ποταμὸς βαθυδίνης, ὃν Ξάνθον καλέουσι θεοί, ἄνδρες δὲ Σκάμανδρον” (Hom., Il., XX, 66-75).

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fssos&la=greek&can=to%2Fssos0&prior=per
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fra&la=greek&can=a%29%2Fra0&prior=to/ssos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ktu%2Fpos&la=greek&can=ktu%2Fpos0&prior=a)/ra
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%3Drto&la=greek&can=w%29%3Drto0&prior=ktu/pos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qew%3Dn&la=greek&can=qew%3Dn1&prior=w)=rto
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fridi&la=greek&can=e%29%2Fridi0&prior=qew=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=cunio%2Fntwn&la=greek&can=cunio%2Fntwn0&prior=e)/ridi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%2Ftoi&la=greek&can=h%29%2Ftoi0&prior=cunio/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=h)/toi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%5Cr&la=greek&can=ga%5Cr0&prior=me%5C%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fnanta&la=greek&can=e%29%2Fnanta0&prior=ga%5C%5Cr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*poseida%2Fwnos&la=greek&can=*poseida%2Fwnos0&prior=e)/nanta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnaktos&la=greek&can=a%29%2Fnaktos0&prior=*poseida/wnos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%28%2Fstat%27&la=greek&can=i%28%2Fstat%270&prior=a)/naktos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29apo%2Fllwn&la=greek&can=*%29apo%2Fllwn0&prior=i(/stat%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*foi%3Dbos&la=greek&can=*foi%3Dbos0&prior=*)apo/llwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fxwn&la=greek&can=e%29%2Fxwn0&prior=*foi=bos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29a%5C&la=greek&can=i%29a%5C0&prior=e)/xwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ptero%2Fenta&la=greek&can=ptero%2Fenta0&prior=i)a%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnta&la=greek&can=a%29%2Fnta0&prior=ptero/enta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%274&prior=a)/nta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29enuali%2Foio&la=greek&can=*%29enuali%2Foio0&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qea%5C&la=greek&can=qea%5C0&prior=*)enuali/oio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=glaukw%3Dpis&la=greek&can=glaukw%3Dpis0&prior=qea%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29aqh%2Fnh&la=greek&can=*%29aqh%2Fnh0&prior=glaukw=pis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28%2Fhrh%7C&la=greek&can=*%28%2Fhrh%7C0&prior=*)aqh/nh
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%275&prior=*(/hrh%7C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nte%2Fsth&la=greek&can=a%29nte%2Fsth0&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrushla%2Fkatos&la=greek&can=xrushla%2Fkatos0&prior=a)nte/sth
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=keladeinh%5C&la=greek&can=keladeinh%5C0&prior=xrushla/katos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29%2Fartemis&la=greek&can=*%29%2Fartemis0&prior=keladeinh%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29oxe%2Faira&la=greek&can=i%29oxe%2Faira0&prior=*)/artemis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kasignh%2Fth&la=greek&can=kasignh%2Fth0&prior=i)oxe/aira
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Ftoio&la=greek&can=e%28ka%2Ftoio0&prior=kasignh/th
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*lhtoi%3D&la=greek&can=*lhtoi%3D0&prior=e(ka/toio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%276&prior=*lhtoi=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nte%2Fsth&la=greek&can=a%29nte%2Fsth1&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sw%3Dkos&la=greek&can=sw%3Dkos0&prior=a)nte/sth
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29riou%2Fnios&la=greek&can=e%29riou%2Fnios0&prior=sw=kos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28ermh%3Ds&la=greek&can=*%28ermh%3Ds0&prior=e)riou/nios
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnta&la=greek&can=a%29%2Fnta1&prior=*(ermh=s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%277&prior=a)/nta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fr%27&la=greek&can=a%29%2Fr%270&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28hfai%2Fstoio&la=greek&can=*%28hfai%2Fstoio0&prior=a)/r%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Fgas&la=greek&can=me%2Fgas0&prior=*(hfai/stoio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=potamo%5Cs&la=greek&can=potamo%5Cs0&prior=me/gas
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=baqudi%2Fnhs&la=greek&can=baqudi%2Fnhs0&prior=potamo%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%5Cn&la=greek&can=o%28%5Cn0&prior=baqudi/nhs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*ca%2Fnqon&la=greek&can=*ca%2Fnqon0&prior=o(%5C%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kale%2Fousi&la=greek&can=kale%2Fousi0&prior=*ca/nqon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qeoi%2F&la=greek&can=qeoi%2F1&prior=kale/ousi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fndres&la=greek&can=a%29%2Fndres0&prior=qeoi/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C2&prior=a)/ndres
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*ska%2Fmandron&la=greek&can=*ska%2Fmandron0&prior=de%5C%5C


Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

21

elementos da natureza. A mesma leitura é encontrada materialmente escrita no Papiro 
Derveni, dos fins do século V e início do século IV AEC, no qual consta uma interpretação 
alegórica de um poema órfico.4 O autor do Papiro Derveni indicou “o poema órfico como 
um todo enigmático (ainigmatodes), onde Zeus fora interpretado como o ar; Moira como 
uma espécie de suspiro; Oceano é dito como ar; o Sol como um elemento gerador” 
(Obbink, 2010, p. 19). Ora, os leitores de enigmas, com as mais diversas abordagens, já liam 
os textos com o interesse de localizar algum outro significado nas palavras dos poetas. 
Até mesmo o próprio termo ainigma teria sua raiz em ainos, “fala ambígua”. Assim, “o 
surgimento da alegorese épica [interpretação alegórica dos poemas] seria uma tentativa 
de assimilação dos ‘ainoi’ homéricos, isto é, de suas falas ambíguas” (Naddaf, 2009, p. 
112). Aqui, é importante salientar que falo da leitura alegórica como questão separada 
da composição proposital de textos para conter significados cultos. Como pontua Dirk 
Obbink (2010, p. 16):

Havia, por certo, elementos nas poesias que personificavam algumas 
generalizações abstratas (os jarros de Zeus, em Homero; o Falcão e o rouxinol, 
em Hesíodo etc.) e que, portanto, havia o reconhecimento destes símbolos como 
tendo um significado que se estendia além de seus sentidos literais. Mas não se 
encontra no poeta nenhuma inclinação para produzir uma teoria de interpretação 
alegórica, seja de obras de arte ou do mundo físico.
 

Se não havia uma teoria da interpretação alegórica proposta pelos próprios poetas, 
então, de uma hora para outra, alguns viventes resolveram simplesmente interpretar 
os versos ao seu bel-prazer? Por que fariam isso e, se foi assim, o que estava em jogo 
no campo disputado entre mito e filosofia? Apesar do esquematismo, penso que, após 
o mundo de sentidos criado pelas poesias de Homero e Hesíodo, estabeleceram-se 
duas frentes na Antiguidade grega: de um lado, aqueles que atacaram ou ignoraram 
a possibilidade de os poetas/poesias enunciarem a verdade devido, principalmente, à 
imoralidade dos deuses e o descompromisso com o ordenamento da physis; do outro 
lado, aqueles que salvaguardaram os poetas/poesias a partir da interpretação alegórica, ao 
buscar um sentido oculto/profundo sob a letra do texto (Oliveira, 2010, p. 2). No primeiro 
grupo, Xenófanes de Colofón é considerado o primeiro filósofo a escrever contra e criticar 
severamente os poetas e o antropomorfismo da representação dos deuses (Brandão, 
2020, p. 202). Ficou conhecido como o “ironizador de Homero”, além de caracterizar as 

4 A descoberta do Papiro Derveni, em escavações no ano de 1962, auxiliou a aproximação entre alegoria e texto escrito. 
Gerard Naddaf (2009, p. 117-118) defende que o Papiro Derveni, “datado do final do século V AEC, mas claramente 
antecede esse período, dado o número de alusões pré-socráticas (o próprio texto órfico pode ter se originado no 
século VI AEC)”. Mesmo aceitando a proposta de Naddaf, no entanto, é provável a existência de um estágio anterior 
de interpretação predominante oral, representada textualmente por Platão a partir da figura do rapsodo Íon (Obbink, 
2010, p. 25).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga22

produções de Homero e Hesíodo como feituras antigas que animavam conflitos entre 
os homens, pois ambos os poetas atribuíram aos deuses tudo o que para os homens 
é opróbrio e vergonha: roubo, adultério e fraudes recíprocas.5 Ao lado de Xenófanes, 
aparecem, normalmente, Heráclito e Pitágoras, que teriam explicitado seus problemas 
com Homero: o primeiro dizia que Homero merecia ser banido dos concursos poéticos e 
surrado com varas; o segundo, ao descer ao Hades, teria visto a alma de Hesíodo presa a 
uma coluna de bronze e gritando, e a alma de Homero pendente de uma árvore cercada 
de serpentes, pelo que esses poetas haviam dito aos deuses.6

No segundo grupo, entre aqueles que asseguravam as mensagens das poesias 
mesmo frente às letras conturbadas, estava Anaxágoras, considerado o primeiro filósofo 
a demonstrar que a poesia de Homero versava sobre virtude e justiça (Naddaf, 2009, p. 
116). De tal feita, os coetâneos de Anaxágoras, seu pupilo Metrodoro de Lâmpsaco e 
Diógenes de Apolônia, tornaram-se verdadeiros especialistas em Homero. Com eles, um 
passo a mais foi dado: além de intérpretes de Homero, indicaram que o poeta escreveu 
intencionalmente de modo alegórico. Ao radicalizar a proposta de Anaxágoras e seus 
coetâneos, no fundo, tudo o que seria dito pelos filósofos pré-socráticos já constava nos 
versos de Homero e Hesíodo, uma espécie de visionários que, pela gramática do mundo, 
previram o novo tempo presente. Esta conclusão assemelha-se à do autor do Papiro 
Derveni: a teogonia órfica e os filósofos pré-socráticos estavam dizendo a mesma coisa 
(Naddaf, 2009, p. 118). 

Agora se afigura a seguinte situação: há os poetas e seus poemas; há os filósofos 
descontentes com as mensagens imorais e antropomórficas propagadas pelos poetas 
tradicionais; e há os filósofos alegoristas que, apesar das imagens erráticas e do escárnio 
de heróis e divindades expressos na superficialidade do texto, viam, ainda assim, a 
possibilidade de encontrar ensinamentos válidos no oculto das letras versificadas. Quanto 
aos primeiros, contento-me com o que já disse anteriormente, pois me parece que a 
disputa “mito versus filosofia” se deu entre os outros dois grupos. Não fora Homero nem 
Hesíodo que empunharam suas armas interpretativas, mas os filósofos e os filósofos 
alegoristas. Brincando com a situação, eu diria, com Zé Ramalho (1979), que se trata de 

⁵ νος Ἀθηναίου ἤ, ὥς τινες, Ἀρχελάου. καί, ὡς Σωτίων φησί, κατ᾽ Ἀναξίμανδρον ἦν. γέγραφε δὲ καὶ ἐν ἔπεσι 
καὶ ἐλεγείας καὶ ἰάμβους καθ᾽ Ἡσιόδου καὶ Ὁμήρου, ἐπικόπτων αὐτῶν τὰ περὶ θεῶν εἰρημένα. ἀλλὰ καὶ αὐτὸς 
ἐρραψῴδει τὰ ἑαυτοῦ (Diogenes Laertius, 9, 2).
⁶ τόν τε Ὅμηρον ἔφασκεν ἄξιον ἐκ τῶν ἀγώνων ἐκβάλλεσθαι καὶ ῥαπίζεσθαι, καὶ Ἀρχίλοχον ὁμοίως (Diog. Laert., 9, 1).
Ὁ δ᾽ αὐτός φησιν, ὡς προείρηται, καὶ τὰ δόγματα λαβεῖν αὐτὸν παρὰ τῆς ἐν Δελφοῖς Θεμιστοκλείας. φησὶ δ᾽ 
Ἱερώνυμος κατελθόντα αὐτὸν εἰς ᾄδου τὴν μὲν Ἡσιόδου ψυχὴν ἰδεῖν πρὸς κίονι χαλκῷ δεδεμένην καὶ τρίζουσαν, 
τὴν δ᾽ Ὁμήρου κρεμαμένην ἀπὸ δένδρου καὶ ὄφεις περὶ αὐτὴν ἀνθ᾽ ὧν εἶπον περὶ θεῶν (Diog. Laert., 8, 21).

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29aqhnai%2Fou&la=greek&can=*%29aqhnai%2Fou0&prior=nos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%2F&la=greek&can=h%29%2F1&prior=*)aqhnai/ou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fs&la=greek&can=w%28%2Fs0&prior=h)/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tines&la=greek&can=tines0&prior=w(/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29arxela%2Fou&la=greek&can=*%29arxela%2Fou0&prior=tines
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%2F&la=greek&can=kai%2F0&prior=*)arxela/ou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s1&prior=kai/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*swti%2Fwn&la=greek&can=*swti%2Fwn0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fhsi%2F&la=greek&can=fhsi%2F0&prior=*swti/wn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kat%27&la=greek&can=kat%272&prior=fhsi/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29anaci%2Fmandron&la=greek&can=*%29anaci%2Fmandron0&prior=kat%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%3Dn&la=greek&can=h%29%3Dn0&prior=*)anaci/mandron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fgrafe&la=greek&can=ge%2Fgrafe0&prior=h)=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C3&prior=ge/grafe
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=de%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n2&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fpesi&la=greek&can=e%29%2Fpesi0&prior=e)n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=e)/pesi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29legei%2Fas&la=greek&can=e%29legei%2Fas0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C3&prior=e)legei/as
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29a%2Fmbous&la=greek&can=i%29a%2Fmbous0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kaq%27&la=greek&can=kaq%270&prior=i)a/mbous
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28hsio%2Fdou&la=greek&can=*%28hsio%2Fdou0&prior=kaq%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C4&prior=*(hsio/dou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28omh%2Frou&la=greek&can=*%28omh%2Frou0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29piko%2Fptwn&la=greek&can=e%29piko%2Fptwn0&prior=*(omh/rou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29tw%3Dn&la=greek&can=au%29tw%3Dn0&prior=e)piko/ptwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=au)tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29rhme%2Fna&la=greek&can=ei%29rhme%2Fna0&prior=qew=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lla%5C&la=greek&can=a%29lla%5C0&prior=ei)rhme/na
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C5&prior=a)lla%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5Cs&la=greek&can=au%29to%5Cs0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29rrayw%2F%7Cdei&la=greek&can=e%29rrayw%2F%7Cdei0&prior=au)to%5C%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=e)rrayw/%7Cdei
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28autou%3D&la=greek&can=e%28autou%3D0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fn&la=greek&can=to%2Fn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te2&prior=to/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28%2Fomhron&la=greek&can=*%28%2Fomhron0&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Ffasken&la=greek&can=e%29%2Ffasken0&prior=*(/omhron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fcion&la=greek&can=a%29%2Fcion0&prior=e)/fasken
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29k&la=greek&can=e%29k1&prior=a)/cion
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=e)k
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gw%2Fnwn&la=greek&can=a%29gw%2Fnwn0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29kba%2Fllesqai&la=greek&can=e%29kba%2Fllesqai0&prior=a)gw/nwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C5&prior=e)kba/llesqai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=r%28api%2Fzesqai&la=greek&can=r%28api%2Fzesqai0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C6&prior=r(api/zesqai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29arxi%2Floxon&la=greek&can=*%29arxi%2Floxon0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moi%2Fws&la=greek&can=o%28moi%2Fws0&prior=*)arxi/loxon


Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

23

uma peleja do diabo com o dono do céu; a peleja entre mito e filosofia revela mais uma 
guerra civil entre os filósofos.

Ao fim e ao cabo, quanto aos dois outros grupos, aqui denominados de filósofos e 
filósofos alegoristas, ambos buscavam certo monopólio interpretativo: os primeiros, como 
se dissessem: “não somos nós que interpretamos, mas o poeta disse literalmente isso e aquilo”; 
e os segundos, como se afirmassem: “lê-se nos versos isso, mas no fundo o poeta quis dizer 
aquilo”. Jon Whitman (2000, p. 21), com rara sensibilidade, amplia vertiginosamente a 
minha proposta com uma simples pergunta: por quais critérios um grupo avalia o sentido 
literal de um texto? Sigo na mesma linha e pergunto: a literalidade está no próprio texto? 
Seria possível isolar o texto do leitor? Aqui, de acordo com Gerard Naddaf (2009, p. 107), 
encontramos em Xenófanes de Colofón e Heráclito um nó górdio que coloca os dois 
grupos – filósofos e filósofos alegoristas – em uma espécie de paradoxo: ambos,7 ao 
negarem as pretensões de conhecimento verdadeiro advindas da literalidade dos versos 
de Homero e Hesíodo, legitimaram, ao mesmo tempo, a maneira mais importante de 
proteger os poetas de tais ataques. Como assim? Ao entender que na narrativa mítica não 
haveria ambiguidade entre o texto e o sentido, isto é, que o que se quer dizer é o que está 
escrito, e, portanto, havendo imoralidade divina ou antropomorfismo, o texto deveria 
ser repreendido; criaram-se condições para outro tipo de leitura dos mesmos textos. A 
interdição da leitura literal propiciou uma brecha para a leitura alegórica.8 A oposição 
ética entre os dois grupos, frente às mensagens divinas, perde força no instante em que os 
filósofos alegoristas confirmam a proposta dos filósofos não-alegoristas: a única doutrina 
verdadeira é, de fato, aquela que o filósofo possui. Os filósofos alegoristas diriam algo 
como: “embora o poeta possa parecer estar dizendo algo que contradiz a verdade [dos 

⁷ Muito se discute sobre Heráclito ser ou não ser um alegorista. Schuster, autor do século XIX, chegou a chamá-lo 
de líder dos alegoristas, “postura rechaçada por autores como Zeller ou Gruppe. A.B. Hersman, por sua vez, concluiu 
afirmando que não há provas de que o próprio Heráclito utilizou alegoricamente de Homero, tal e como fizeram os seus 
seguidores” (Díaz Lavado, 1994, p.78).
⁸ Há uma leitura que remonta ao próprio texto Teogonia, de Hesíodo, como uma espécie de “permissão” à futura 
interpretação alegórica [alegorese]. Lê-se nos versos 22-28:
“Elas [as Musas] certa vez, a Hesíodo, ensinaram belo canto,
Ovelhas ele apascentando sob o Hélicon divino.
E a mim, antes de tudo, as deusas estas palavras dirigiram,
As Musas olimpíades, filhas de Zeus que tem a égide:
Pastores agrestes, maus opróbios, ventres só,
Sabemos muitas mentiras dizer semelhantes a coisas autênticas
E sabemos, quando queremos, verdades proclamar” (Hesiod, Theogonia, 22-28).
“αἵ νύ ποθ᾽ Ἡσίοδον καλὴν ἐδίδαξαν ἀοιδήν, ἄρνας ποιμαίνονθ᾽ Ἑλικῶνος ὕπο ζαθέοιο. τόνδε δέ με πρώτιστα 
θεαὶ πρὸς μῦθον ἔειπον, Μοῦσαι Ὀλυμπιάδες, κοῦραι Διὸς αἰγιόχοιο:
ποιμένες ἄγραυλοι, κάκ᾽ ἐλέγχεα, γαστέρες οἶον, ἴδμεν ψεύδεα πολλὰ λέγειν ἐτύμοισιν ὁμοῖα, ἴδμεν δ᾽, εὖτ᾽ 
ἐθέλωμεν, ἀληθέα γηρύσασθαι” (Hes., Th., 22-28).
Ao escrever tais versos, Hesíodo estaria incitando um tipo de interpretação alegórica de suas palavras ao falar que as Musas 
podem falar tanto a verdade quanto a pseudo-verdade? Para mais detalhes destes versos, consultar Brandão (2020, p. 7-20).

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ai%28%2F&la=greek&can=ai%28%2F0&prior=e)o/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nu%2F&la=greek&can=nu%2F0&prior=ai(/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=poq%27&la=greek&can=poq%270&prior=nu/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28hsi%2Fodon&la=greek&can=*%28hsi%2Fodon0&prior=poq%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kalh%5Cn&la=greek&can=kalh%5Cn0&prior=*(hsi/odon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29di%2Fdacan&la=greek&can=e%29di%2Fdacan0&prior=kalh%5C%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29oidh%2Fn&la=greek&can=a%29oidh%2Fn0&prior=e)di/dacan
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Frnas&la=greek&can=a%29%2Frnas0&prior=a)oidh/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=poimai%2Fnonq%27&la=greek&can=poimai%2Fnonq%270&prior=a)/rnas
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28elikw%3Dnos&la=greek&can=*%28elikw%3Dnos1&prior=poimai/nonq%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28%2Fpo&la=greek&can=u%28%2Fpo0&prior=*(elikw=nos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=zaqe%2Foio&la=greek&can=zaqe%2Foio1&prior=u(/po
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fnde&la=greek&can=to%2Fnde0&prior=zaqe/oio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%2F&la=greek&can=de%2F0&prior=to/nde
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me&la=greek&can=me0&prior=de/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%2Ftista&la=greek&can=prw%2Ftista0&prior=me
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qeai%5C&la=greek&can=qeai%5C0&prior=prw/tista
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pro%5Cs&la=greek&can=pro%5Cs0&prior=qeai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mu%3Dqon&la=greek&can=mu%3Dqon0&prior=pro%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Feipon&la=greek&can=e%29%2Feipon0&prior=mu=qon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*mou%3Dsai&la=greek&can=*mou%3Dsai0&prior=e)/eipon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29olumpia%2Fdes&la=greek&can=*%29olumpia%2Fdes0&prior=*mou=sai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kou%3Drai&la=greek&can=kou%3Drai0&prior=*)olumpia/des
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*dio%5Cs&la=greek&can=*dio%5Cs1&prior=kou=rai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ai%29gio%2Fxoio&la=greek&can=ai%29gio%2Fxoio1&prior=*dio%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=poime%2Fnes&la=greek&can=poime%2Fnes0&prior=ai)gio/xoio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fgrauloi&la=greek&can=a%29%2Fgrauloi0&prior=poime/nes
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ka%2Fk%27&la=greek&can=ka%2Fk%270&prior=a)/grauloi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29le%2Fgxea&la=greek&can=e%29le%2Fgxea0&prior=ka/k%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gaste%2Fres&la=greek&can=gaste%2Fres0&prior=e)le/gxea
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=oi%29%3Don&la=greek&can=oi%29%3Don0&prior=gaste/res
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fdmen&la=greek&can=i%29%2Fdmen0&prior=oi)=on
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=yeu%2Fdea&la=greek&can=yeu%2Fdea0&prior=i)/dmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polla%5C&la=greek&can=polla%5C0&prior=yeu/dea
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgein&la=greek&can=le%2Fgein0&prior=polla%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29tu%2Fmoisin&la=greek&can=e%29tu%2Fmoisin0&prior=le/gein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moi%3Da&la=greek&can=o%28moi%3Da0&prior=e)tu/moisin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fdmen&la=greek&can=i%29%2Fdmen1&prior=o(moi=a
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%270&prior=i)/dmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29%3Dt%27&la=greek&can=eu%29%3Dt%270&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29qe%2Flwmen&la=greek&can=e%29qe%2Flwmen0&prior=eu)=t%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lhqe%2Fa&la=greek&can=a%29lhqe%2Fa0&prior=e)qe/lwmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ghru%2Fsasqai&la=greek&can=ghru%2Fsasqai0&prior=a)lhqe/a


Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga24

filósofos], na verdade ele quer dizer outra coisa que é inteiramente compatível com os 
dizeres dos filósofos” (Naddaf, 2009, p. 107). O tiro saiu pela culatra: ao apontar para os 
absurdos comportamentais e epistemológicos que a literalidade da narrativa mítica criava 
para o universo filosófico, abriu-se espaço para a prática hermenêutica, que mostrava 
como e em que medida as narrativas mítico-tradicionais estavam de acordo com os 
recém-criados paradigmas filosóficos. 

Há, contudo, uma complexidade escondida nesta dicotomia. De um lado, parece-
me claro o posicionamento dos filósofos que se mostraram contrários à imoralidade 
transmitida pelas narrativas míticas tradicionais. Para eles, o problema dessas narrativas 
não estava no logos, mas no comportamento imoral que fundamentava o ordenamento 
do mundo, bastando ver a constância de assassinatos, adultérios, incestos e violações 
transmitidas tanto por Hesíodo quanto por Homero. Por outro lado, no grupo dos 
filósofos afeitos à interpretação alegórica, existe uma questão levantada por Kathryn 
Morgan (2000, p. 64-65) que merece atenção: a autora afirma que qualquer tratamento 
alegórico é feito após a crítica do mito e de sua linguagem. Em outras palavras, para 
propor uma interpretação alegórica, é preciso, primeiramente, rejeitar o próprio mito; 
caso contrário, o discurso alegórico não poderia se apresentar como uma alternativa, mas 
apenas “competiria” com a narrativa mítica tradicional. Expressar as mesmas verdades em 
outra linguagem não seria recorrer à hiponóia, mas sim propor uma leitura metafórica com 
usos figurativos dos nomes de algumas divindades. Assim, os cantos dos poetas seriam 
apenas uma forma esteticamente mais bela de falar o mesmo. Colocando o problema a 
partir dos termos de Morgan (2000), teríamos três grupos, e não dois:

i) Filósofos que recusam a interpretação alegórica das narrativas míticas tradicionais.
ii) Filósofos que aceitam a interpretação alegórica das narrativas míticas tradicionais 
para remodelar e estender as mensagens de acordo com os seus próprios interesses.
iii) Filósofos que aceitam as narrativas míticas tradicionais pelo propósito estético, 
mas afirmam que tanto os mitos quanto as propostas filosóficas dizem o mesmo.

A relação estranha se dá entre os grupos “ii” e “iii”, mas penso que um exemplo 
pode auxiliar. No Canto XIV, verso 246, da Ilíada, lê-se: “Oceano, que é gênesis de todas 
as coisas”.9 Na obra Metafísica, de Aristóteles (1, 983b 25), lê-se: “o alimento de todas 
as coisas é úmido [...] que as sementes de todas as coisas têm uma natureza úmida, 
sendo a água o princípio da natureza das coisas úmidas”.10 Querendo aproximar a palavra 

⁹ “.Ὠκεανοῦ, ὅς περ γένεσις πάντεσσι τέτυκται” (Hom., Il., XIV, 246).
10 λαβὼν ἴσως τὴν ὑπόληψιν ταύτην ἐκ τοῦ πάντων ὁρᾶν τὴν τροφὴν ὑγρὰν οὖσαν καὶ αὐτὸ τὸ θερμὸν ἐκ 
τούτουγιγνόμενον καὶ τούτῳ ζῶν (τὸ δ᾽ ἐξ οὗ γίγνεται, τοῦτ᾽ ἐστὶν ἀρχὴ πάντων)διά τε δὴ τοῦτο τὴν ὑπόληψιν 
λαβὼν ταύτην καὶ διὰ τὸ πάντων τὰ σπέρματα τὴν φύσιν ὑγρὰν ἔχειν, τὸ δ᾽ ὕδωρ ἀρχὴν τῆς φύσεως εἶναι τοῖς 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29wkeanou%3D&la=greek&can=*%29wkeanou%3D0&prior=r(e/eqra
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fs&la=greek&can=o%28%2Fs0&prior=*)wkeanou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=per&la=greek&can=per0&prior=o(/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnesis&la=greek&can=ge%2Fnesis0&prior=per
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntessi&la=greek&can=pa%2Fntessi0&prior=ge/nesis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te%2Ftuktai&la=greek&can=te%2Ftuktai0&prior=pa/ntessi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fsws&la=greek&can=i%29%2Fsws0&prior=labw%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn1&prior=i)/sws
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28po%2Flhyin&la=greek&can=u%28po%2Flhyin0&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%2Fthn&la=greek&can=tau%2Fthn1&prior=u(po/lhyin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29k&la=greek&can=e%29k0&prior=tau/thn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=e)k
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn1&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28ra%3Dn&la=greek&can=o%28ra%3Dn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn2&prior=o(ra=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=trofh%5Cn&la=greek&can=trofh%5Cn0&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28gra%5Cn&la=greek&can=u%28gra%5Cn0&prior=trofh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29%3Dsan&la=greek&can=ou%29%3Dsan0&prior=u(gra%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C9&prior=ou)=san
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5C&la=greek&can=au%29to%5C1&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C5&prior=au)to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qermo%5Cn&la=greek&can=qermo%5Cn0&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29k&la=greek&can=e%29k1&prior=qermo%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftou&la=greek&can=tou%2Ftou0&prior=e)k
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gigno%2Fmenon&la=greek&can=gigno%2Fmenon0&prior=tou/tou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C10&prior=gigno/menon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftw%7C&la=greek&can=tou%2Ftw%7C0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=zw%3Dn&la=greek&can=zw%3Dn0&prior=tou/tw%7C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C6&prior=zw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%270&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29c&la=greek&can=e%29c3&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%28%3D&la=greek&can=ou%28%3D2&prior=e)c
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gi%2Fgnetai&la=greek&can=gi%2Fgnetai2&prior=ou(=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3Dt%27&la=greek&can=tou%3Dt%270&prior=gi/gnetai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29sti%5Cn&la=greek&can=e%29sti%5Cn0&prior=tou=t%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%5C&la=greek&can=a%29rxh%5C0&prior=%5d
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn2&prior=a)rxh%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dia%2F&la=greek&can=dia%2F0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te0&prior=dia/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dh%5C&la=greek&can=dh%5C1&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3Dto&la=greek&can=tou%3Dto2&prior=dh%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn3&prior=tou=to
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28po%2Flhyin&la=greek&can=u%28po%2Flhyin1&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn1&prior=u(po/lhyin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%2Fthn&la=greek&can=tau%2Fthn2&prior=labw%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C11&prior=tau/thn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dia%5C&la=greek&can=dia%5C2&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C7&prior=dia%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn3&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=spe%2Frmata&la=greek&can=spe%2Frmata0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn4&prior=spe/rmata
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fu%2Fsin&la=greek&can=fu%2Fsin1&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28gra%5Cn&la=greek&can=u%28gra%5Cn1&prior=fu/sin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fxein&la=greek&can=e%29%2Fxein0&prior=u(gra%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C8&prior=e)/xein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%271&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28%2Fdwr&la=greek&can=u%28%2Fdwr1&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%5Cn&la=greek&can=a%29rxh%5Cn0&prior=u(/dwr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3Ds&la=greek&can=th%3Ds5&prior=a)rxh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fu%2Fsews&la=greek&can=fu%2Fsews1&prior=th=s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai4&prior=fu/sews
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds1&prior=ei)=nai


Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

25

fundante do poeta à proposta fisiológica de Tales de Mileto, poder-se-ia defender que a 
figura mítica de Oceano representaria o elemento natural, água. Agora, atenção: isto não 
quer dizer que Tales de Mileto ou Aristóteles fizeram essa conexão; também não quer 
dizer que essa aproximação não possa ser realizada. Trata-se, apenas, de uma abordagem 
estética ou figurativa e, conforme argumenta Morgan (2000), não de uma interpretação 
alegórica. Anne Hersman (1906, p. 26; 35), no início do século XX, foi clara ao afirmar que

[...] o uso figurativo dos nomes dos deuses não deve ser considerado como 
alegórico. Quando Empédocles designou pelo título Afrodite a força que une 
elementos diferentes e cria um mundo complexo, não acreditava que a deusa 
adorada com esse nome fosse apenas uma representação vívida e uma força; 
nem pretendia insinuar que os poetas e os criadores de mitos tivessem conhecido 
o seu esquema do universo.

Tanto no exemplo de Oceano/água quanto no de Afrodite/força de união, é visível 
que há pontos em comum entre as figuras míticas e os elementos naturais. Não se trata 
de negar as semelhanças, mas de entendê-las como metáforas e não como alegorias. 

Penso que a abordagem do grupo “ii”, filósofos que aceitam a interpretação 
alegórica das narrativas míticas tradicionais para remodelar e estender as mensagens 
de acordo com os seus próprios interesses, parte da premissa de que a mensagem das 
narrativas míticas é, por si mesma, inverificável, inefável e indizível. De tal modo que 
a interpretação alegórica das narrativas míticas não resultaria em comprovações ou 
representações do mundo natural ou da veracidade arquitetônica de Troia, por exemplo, 
mas incentivaria a reflexão sobre o domínio da alma. Que domínio seria esse? A alma, 
como sede do intelecto e das inquirições teóricas, a partir da profunda busca de sentidos 
ocultos nas narrativas míticas tradicionais, exercitar-se-ia no “trabalho com seus próprios 
meios e através de si mesma, mediante noemas, ideias, noções ou conceitos” (Spinelli, 
2007, p. 192). Se assim for, as narrativas míticas tradicionais se tornavam alegóricas 
quando perdiam seu significado inicial e, precisamente por perdê-lo, essas narrativas 
adquiriam a capacidade de significar qualquer outra coisa distinta daquela que significava 
em primeiro lugar. Essa capacidade de significar não apenas uma mesma coisa fazia com 
que essa narrativa se elevasse acima das demais (Rodríguez, 2014, p. 58). Desse modo, era 
possível preservar a presença dos educadores fundantes enquanto se ampliava o campo 
reflexivo e pertinente aos novos tempos.

Buscando compreender um pouco mais esse fenômeno interpretativo, que 
encontrará rivais e seguidores até os dias de hoje, penso que, dentre os motivos da elevação 
de narrativas tradicionais alcançada pela interpretação alegórica, está um intricado arranjo 

ὑγροῖς (Aristot., Met., 1, 983b 25).

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28groi%3Ds&la=greek&can=u%28groi%3Ds0&prior=toi=s


Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga26

temporal arquitetado a partir da relação entre o texto e o leitor. Se podemos conferir 
existência ao “tempo alegórico”, este é “a co-temporalidade constituída no presente com 
a presença de todos os que estão conscientes de estarem juntos, todos os que buscam, 
em suas várias artes, elaborar um significado para a vida humana” (Haney, 1994, p. 82). 
Insisto na ideia de que a interpretação alegórica entre os gregos deveria transcender a mera 
replicação ou figuração da mensagem já emanada pelo texto original. Por isso, o “tempo 
alegórico” tem como última instância a materialização de um paradoxo: da universalização 
alegórica, acaba-se na particularização do leitor. O que isso quer dizer? Se entendemos que 
a temporalidade das narrativas mítico-tradicionais concebia o passado como um tempo 
que prossegue no presente, é a partir da interpretação alegórica que o tempo se descola e 
se faz dois: o permanente presente mítico acessado por todo e qualquer um, e o presente 
de um leitor particular. De tal modo que, ao dimensionar a interpretação alegórica pela 
temporalidade, ganha-se a possibilidade de conjugar ao menos cinco fluxos que indicam 
por que a alegorese não se resume ao simples “Oceano de Hesíodo/Homero era a água 
de Tales”. Do mesmo modo, esses fluxos de temporalidade envolvidos em uma alegoria 
expõem uma maneira de ultrapassar a limitação de um texto escrito, como visto no conflito 
entre poesia e história, a partir do suporte filosófico (Haney, 1994, p. 83):

i) O tempo vivido pelo autor da narrativa.
ii) A cronologia da história narrada.
iii) O tempo vivido pelo público que lê a narrativa (uma leitura feita às 03h00 da 
manhã, por exemplo, com consequências no desempenho de suas atividades no 
dia seguinte).
vi) O tempo que o leitor compartilha e vive pela imaginação a vida da narrativa.
v) A omnitemporalidade da narrativa (quando, da universalização, transforma-se 
na particularização de cada leitor).

Apesar da aparente complexidade, penso que a coisa é simples. No fundo, deve-
se compreender que a escrita de uma narrativa mitológica tradicional comporta alguns 
elementos de enredo, baseando-se em movimentos cronológicos de eventos internos. 
Não se trata necessariamente de uma cronologia marcada por anos, décadas, séculos, 
como ocorreria em uma narrativa investigativa-histórica. Aqui, no enredo propriamente 
alegórico, essa cronologia diz respeito aos eventos elementares que apenas cumprem 
um senso realista de tempo; por exemplo, se o autor da narrativa afirmou que “Zeus” 
é pai de “Mnemosine”, o senso temporal realista faz com que a narrativa obedeça ao 
fato de que Zeus veio antes de Mnemosine. Outro elemento advindo daqueles cinco 
pontos elencados anteriormente é a clareza de que o leitor da narrativa a lê em seu 



Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

27

próprio tempo. Um tempo, é verdade, não linear nem meramente cronológico, mas 
multidimensional e, principalmente, intencional. É aqui que o pulo do gato acontece: ao 
aceitar a intencionalidade do leitor, isto é, a sua pré-disposição interpretativa, alcançar-
se-ia a alegorese. O leitor torna-se intérprete e ultrapassa a literalidade textual ao buscar 
sentidos ocultos, escondidos e subentendidos. Neste processo de alegorização, que 
não tem nada de simples, o intérprete enfrenta um amontoado de dúvidas, como: quais 
dimensões de um texto são selecionadas ou rejeitadas, colocadas em primeiro plano 
ou em segundo plano? Quais características do texto resistem a essa alegorização? 
(Whitman, 2000, p. 21). Questões que são motivadas pelo exercício da alma, pela intenção 
de transcender as letras escritas para alcançar, quiçá, a simplicidade daqueles cantos 
que encantavam sem a grafia e, sim, pela musicalidade, pelos intervalos silenciosos e 
dançantes, pela busca do aprimoramento de si.

Por fim, uma última colocação sobre aquele grupo entendido como mais 
“descomplicado”, o dos filósofos que simplesmente recusaram a interpretação alegórica 
das narrativas míticas tradicionais. Foi dito que os dois principais argumentos utilizados 
para rechaçar as interpretações alegóricas foram: a imoralidade das divindades e a 
incompatibilidade entre as causas divinas e as causas da natureza. As narrativas míticas 
não trariam nenhuma verdade transcendental e questionava-se, inclusive, o caráter 
estético dos poemas e a pretensa polimateia dos poetas. Apesar da simplicidade da 
recusa e de seu caráter ético, surgem algumas questões interessantes: aceitar as narrativas 
míticas tradicionais como espaços ocultadores de verdades a serem desnudadas pelo 
filósofo não seria reduzir a filosofia a um mero instrumento de interpretação dos mitos? A 
interpretação alegórica seria um meio legítimo para cumprir a tarefa délfica do conhecer 
a si mesmo? Estranhamente, a perpétua pergunta aparece outra vez: as narrativas mítico-
tradicionais, pelo viés da interpretação alegórica, não transformariam a poesia em uma 
espécie de antessala da filosofia? Como dito no início deste artigo, não é por acaso que 
o conflito entre mito e filosofia se mostra tão sólido quanto à questão alegórica. Quando 
se vislumbra um termo comum, surge novamente um fantasma rondando a questão 
permanente da alegoria. Para encarar esse imbróglio seria preciso a companhia de Platão, 
algo que deixarei para um próximo momento!

Referências 

Documentação textual

ARISTÓTELES. Metafísica. Tradução de Giovane Reale. São Paulo: Loyola, 2002.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga28

ARISTOTLE. Metaphysics. Edited with an introduction and commentary by W. D. Ross. 
Oxford: Clarendon Press, 1924.

DIÓGENES LAÉRCIO. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Tradução de Mário da Gama 
Kury. Brasília: UNB, 2008.

DIOGENES LAERTIUS. Lives of eminent Philosophers. Translated by R. D. Hicks. Cambridge: 
Harvard University Press, 1925.

HESIOD. Theogony; Works and days; testimonia. Translated by Glenn W. Most. Cambridge: 
Harvard University Press, 2006.

HESÍODO. Teogonia. Tradução de J. A. A. Torrano. São Paulo: Iluminuras, 1995.
HOMERO. Iliad. Translated by A. T. Murray and William F. Wyatt. Cambridge: Harvard 

University Press, 1978.
HOMERO. Ilíada. Tradução de Frederico Lourenço. São Paulo: Companhia das Letras, 2013.
HOMERO. Odisseia. Tradução de Christian Werner. São Paulo: Cosac Naify, 2014.
HOMERO. Odyssey. Translated by A. T. Murray and George E. Dimock. Cambridge: Harvard 

University Press, 1995.
PORPHYRII. Quaestionum Homericarum ad Iliadem Pertinentium. Edidit Hermannus 

Schrader. Lipsiae: Aedibus B. G. Teubneri, 1880.

Obras de apoio

BRANDÃO, B. L. Homero filósofo em Máximo de Tiro. In: BARACAT JÚNIOR, J. C.; SILVA, 
M. A. O. (org.). A escrita grega no Império Romano: recepção e transmissão. Porto 
Alegre: UFRGS, 2020, p. 199-216.

BRANDÃO, J. L. As musas ensinam a mentir (Hesíodo, Teogonia, 27-28). Ágora, n. 2, p. 
7-20, 2000.

BRISSON, L. Introdução à filosofia do mito. São Paulo: Paulus, 2014.
DÍAZ LAVADO, J. M. Homero y sus alegoristas: de Teágenes a Plutarco. Anuario de Estudios 

Filológicos, v. 17, p. 73-88, 1994.
HANEY, K. Allegorical time. In: TYMIENIECKA, A. T. (ed.). Allegory revisited: ideal of mankind. 

Berlin: Springer, 1994, p. 79-92.
HERSMAN, A. B. Studies in Greek allegorical interpretation. Chicago: The Blue Sky, 1906.
LERNER, G. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos homens. 

São Paulo: Cultrix, 2019.
MORGAN, K. Myth and Philosophy from the Presocratics to Plato. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2000.



Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

29

NADDAF, G. Allegory and the origins of Philosophy. In: WIANS, W. (ed.). Logos and muthos: 
philosophical essays in Greek literature. Albany: State University of New York, 2009, 
p. 99-132.

OBBINK, D. Early Greek allegory. In: COPELAND, R.; STRUCK, P. T. (ed.). The Cambridge 
companion to Allegory. Cambridge: Cambridge University Press, 2010, p. 15-25.

OLIVEIRA, L. Notas sobre a exegese de mitos em Plutarco. Organon, v. 24, n. 49, p. 155-
167, 2010.

RAMALHO, Z. A peleja do diabo com o dono do céu. In: RAMALHO, Z. Zé Ramalho 2. São 
Paulo: CBS, 1979. 1 disco de vinil (LP) (duração: 4’26”).

RODRÍGUEZ, R. E. El proceso de alegorización en Walter Benjamín: límites y potencialidades. 
Eikasía, n. 56, p. 53-73, 2014.

SPINELLI, M. Platão e alguns mitos que lhe atribuímos. Trans/Form/Ação, v. 30, n. 1, p. 
191-204, 2007.

THOMAS, R. Letramento e oralidade na Grécia Antiga. São Paulo: Odysseus, 2005.
WDOWIAK, M. Allegorical interpretation and place of myth in Plato: status quaestionis. 

Classica Cracoviensia, v. XX, p. 213-226, 2017.
WHITMAN, J. Interpretation and allegory: antiquity to the modern period. Leiden: Brill, 

2000.
WIND, E. Los misterios paganos del Renacimiento. Barcelona: Barral, 1972.


	_2bn6wsx
	_hktruvym1vb2
	_snrf2rezd9jy
	_fydurhuz1n15
	_3ep43zb
	_GoBack
	_hiqp14xhlowz
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.nudxtudk8ggz
	_heading=h.1fob9te
	_GoBack
	bookmark=id.3znysh7
	_qsh70q
	_3as4poj
	_u24n19dhnvzi
	_k9mowyh4nr4a
	_q2m9sexdux45
	_3o7alnk
	_41q0pu6byutk
	_1302m92
	_o1zknglzb8sq
	_tdlx8qspv11i
	_35nkun2
	_ob2kgawpl8lz
	_GoBack
	_heading=h.p7bpngqxaq36
	_GoBack
	_heading=h.iy7h5el4du7h
	_heading=h.j9jpvp63tted
	_heading=h.e2596nimnoln
	_GoBack
	_heading=h.deu4nb7039p0
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.m9hzr77nw6fg
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.gf1gfzpbzldh
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.89um2h9jrppe
	_GoBack
	_heading=h.i194rtl815eb
	_GoBack
	_heading=h.bsl0jwydnpa4

