Filosofos e filosofos alegoristas na
Grécia Antiga

Thiago David Stadler’

Resumo: Neste artigo, proponho investigar a nogdo de alegoria como um Palavras-chave:
mecanismo de mediacdo entre a filosofia e as narrativas miticas. A alegoria alegoria;

dos gregos, também conhecida na historiografia como a “alegoria dos alegorese;
poetas”, foi um fenOmeno interpretativo que buscou preservar o valor filosofia;
explicativo dos mitos e a moralidade expressa pelos poetas, elaborando mito.

um sentido oculto na trama narrativa. Assim, entre mito e filosofia emerge
a alegoria, ou melhor, a alegorese, um modo interpretativo que, além de
defender as tradicOes poéticas, recoloca a riqueza doutrinal dos mitos.
Ao fim e ao cabo, a interpretacdo alegorica, a alegorese, acrescentou
complexidade a um mundo que questionava o valor cognitivo e paidéutico
da poesia. Desse modo, sustento que a querela entre mito e filosofia, bem
como entre poetas e filosofos, pode ser melhor compreendida com a
insercdo dos chamados filésofos alegoristas.

Abstract: In this article, | propose to investigate the notion of allegory as Keywords:
a mediating mechanism between philosophy and mythical narratives. The allegory;
Greek allegory, also known in historiography as the “allegory of the poets,” allegoresis;
was an interpretative phenomenon aimed at preserving the explanatory philosophy;
value of myths and the morality expressed by poets by constructing a myth.

hidden meaning within the narrative structure. Thus, between myth and
philosophy, allegory - or more precisely, allegoresis - emerges as an
interpretative method that, in addition to defending poetic traditions,
recontextualizes the doctrinal richness of myths. Ultimately, allegorical
interpretation, or allegoresis, added complexity to a world that questioned
the cognitive and educational value of poetry. Therefore, | argue that
the debate between myth and philosophy, as well as between poets and
philosophers, can be better understood through the inclusion of the so-
called allegorist philosophers.

Recebido em: 15/02/2025
Aprovado em: 03/04/2025

* Professor associado do Colegiado de Filosofia da Universidade Estadual do Parana campus de Unido da Vitoria.
Professor permanente do Programa de Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO). Professor Colaborador do
Programa de Pés-Graduagao em Historia da Universidade Federal do Parana (PPGHIS/UFPR). Pesquisador do Nucleo de
Estudos Mediterranicos (NEMED). Contato: thiago.stadler@unespar.edu.br.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.


mailto:thiago.stadler@unespar.edu.br

Thiago David Stadler

17

rrastada pelos ultimos dois milénios e meio, falou-se quase tudo sobre as

alegorias. Se um pensamento é complicado e dificil de seguir, as alegorias

trariam a simplicidade. Se uma ideia é simples demais, as alegorias ofereceriam
rica figuragdo para disfarcar a nudez discursiva (Wind, 1972, p. 36). Também se discutiu o
papel salvifico das alegorias ao salvaguardar a importancia das poesias da antiga Grécia,
as dificuldades de interpretacdo alegodrica no processo educacional das criangas, seu
papel de ornamento discursivo nas performances juridicas dos foruns romanos, e sua
irmandade com as metaforas. Apos idas e vindas, eis que também apareceram as atitudes
de leitores iniciados, garantidas pelas alegorias misticas que revelavam as mensagens
divinas. Se a vontade dos deuses, preparada pelos cochichos de seus intérpretes, teve
lugar, ha de se imaginar que as alegorias também significaram o refugio da impericia e
uma atividade propria dos iletrados e loucos, algo a ser descartado pela abertura de uma
paisagem fantasiosa. Sem entrar em todo esse vespeiro, disponho-me a escrever sobre o
papel das alegorias como intermediarias no perpétuo dialogo entre filosofia e mito, entre
filosofos e poetas na Antiguidade.

Agora, se apontei uma miriade de concepgdes conflituosas sobre os usos e
entendimentos do que seria a propria alegoria, atento que também ja se falou quase
tudo sobre mito e a filosofia: o mito como mentira e a filosofia como verdade; o mito
como o campo da imaginacao e a filosofia irmanada a razao; o mito como revelador das
cosmogonias e a filosofia tendo a cosmologia como parte integrante de suas especulagoes;
mito e religiosidade versus filosofia e racionalidade. O mito como o lugar da néao filosofia;
a filosofia como uma mera abstragdo da mitologia; o mito como um desfavor para o
pensamento filoséfico; a filosofia como resgate da narrativa mitologica; filosofos que
criaram mitos; mitélogos que fizeram filosofia. A filosofia vista como continuidade do
mito ou como a sua ruptura. E claro que ocorreram exageros argumentativos ao longo
dos mais de dois milénios e meio de debate, mas as relacdes entre mito e filosofia, na
Grécia antiga, foram realmente disputadas. Insisto: relagdes conflituosas e disputadas,
mas nao necessariamente separatistas.

De maneira crua e manualesca, principalmente ao longo da Modernidade e da
Contemporaneidade, entendeu-se que os processos histérico-filosoficos ocorridos
com a chegada dos primeiros fisiolégicos foram construindo a nocao de filosofia como
um passo dado contra a mitopoiésis e em direcdo a argumentaces asseguradas em
termos de causalidade. Foi justamente a partir desse tipo de definicdo que se forjou
a ideia de uma filosofia “milagrosa”, descontextualizada e independente dos meandros
socioculturais vigentes, uma filosofia que resplandecia raciocinios l6gicos, em oposicdo
a longa tradicao poética indecorosa com os critérios de veracidade. No entanto, esta

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.



18

Filosofos e filosofos alegoristas na Grécia Antiga

rigida oposi¢do nao se valida ao lermos os textos dos filosofos da Antiguidade. Para
compreender o quao distante esse tipo de entendimento esteve da realidade textual da
Grécia antiga, basta recordar de Parménides e seus versos, os cultos de iniciacao orfico-
pitagorico, os enigmaticos fragmentos de Heraclito, os banquetes filosoficos de Agatao,
ritmados pela presenca de rapsodos e figuras miticas, a permanente preocupacao de
Platdo com a criagdo de mitos, além da figura socratica como conhecedora profunda da
poesia homérica.

Essa intima relagdo entre mito e filosofia, ao fim e ao cabo, pode ser melhor
compreendida ao se atentar para um singelo fator: o mito é um elemento da tradicéo oral
que, na Grécia antiga, concretizou-se na forma de poesia. Isso quer dizer que a narrativa
mitica carrega tanto um conteudo préprio quanto a temporalidade do tempo primordial,
com personagens que transitam entre o mundo dos deuses e o mundo dos humanos,
além de elementos que simbolizam a proto-identidade de grupos historicos. A narrativa
mitica grega também se fazia pela forma versificada e cantada, que conduzia o ouvinte
a um sentimento de admiragdo "associado a compreensao de algo que vai além de si
mesmo e além do literal” (Obbink, 2010, p. 25). Tanto o conteido como a forma versificada
e oral da narrativa mitica agiam, segundo Bernardo Lins Branddo (2020, p. 210), como um
veiculo para a verdade, e ndo como uma forma particular de conhecimento. Assim, pela
composicao da narrativa mitica, o ouvinte explorava a propria inteligéncia em direcdo as
ponderacdes do seu viver.

Agora, outro passo pode ser dado: nem toda oralidade é poética. Sabe-se que os
gregos antigos ndo construiram uma sociedade grafocéntrica, mas quase a totalidade
da cultura era repassada de forma oral (Thomas, 2005, p. 2). Ouvia-se e falava-se muito
mais do que se lia e escrevia. Entdo, ao mesmo tempo em que a tradicdo mitopoética
se manifestava pelo som das palavras, com a pretensao de cantar somente aquilo que
se diz e, com isso, abrir um mundo a ser explorado pela inteligéncia, o mundo politico
e filosofico também estava apegado ao universo da oralidade, muitas vezes avesso
as palavras escritas. Exemplos nao faltam: a propria nogdo de politica se fez estreita a
oralidade propagada na agora; Socrates nao deixou nada escrito e, pelas letras de Platao,
propos diversas questdes sobre a fiabilidade ou ndo da palavra escrita; Platao redigiu sua
filosofia em forma de dialogo, transmitindo uma intima semelhanga com a fala; os sofistas
se debrucaram sobre a arte do bem falar como fundamento de acao; Aristételes e os
peripatéticos filosofavam enquanto caminhavam e conversavam; o bem-viver de Epicuro
nao advogava pelo letramento, mas pela autodidaxia; os exercicios filosoficos estoicos

aprimoravam a memoria.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.



Thiago David Stadler

19

Nota-se que a questao da escrita e da oralidade foi um tema que habitou a Grécia
antiga. De tal feita que a longa Historia da Filosofia, assegurada nos testemunhos escritos,
por vezes distorce aimagem da Antiguidade. Tomam-se indicios episddicos e parciais como
corriqueiros e totais e, em termos contemporaneos, olha-se para a Antiguidade a partir de
uma espécie de darwinismo histérico, “onde o que prosperou e sobreviveu foi, pelo mero
fato de ter sobrevivido, considerado superior ao que desapareceu” (Lerner, 2019, p. 52).
Ora, entre os gregos antigos, mesmo a palavra escrita tinha como principal funcao estar
a servico da fala (Thomas, 2005, p. 6). Isso ndo significa que a cultura escrita ndo tenha
“vencido” o jogo, pois venceu. Aqui estou eu, no uso da palavra escrita, manipulando
uma cultura preponderantemente oral. E fato que, na prépria Antiguidade grega, a escrita
esteve presente, principalmente a partir do século V AEC, com a consolidacao do género
literario da historia, a propagacao dos escritos filosoficos e a tradicdo poética posta em
letra escrita. Essa movimentacao entre oralidade e escrita, entre discurso preparado e
discurso improvisado, compde hipdteses sobre os desandares entre mito e filosofia, ja
que, com a escrita, “passou-se a depender menos da memoria individual cuja eficacia
se apoiava no ritmo das palavras, [e] a prosa comecou a ser cada vez mais utilizada; a
narrativa foi substituida pela descricdo e pela argumentacao” (Brandao, 2020, p. 202).

Dentro desse universo da oralidade e da escrita, penso que a fratura entre narrativa
e descricdo/argumentacdo, entre mito e filosofia, torna-se menos dilacerada quando se
adiciona a questdo da alegoria no centro dessa querela. A alegoria dos gregos, também
conhecida na historiografia como a alegoria dos poetas, foi um fendmeno interpretativo
que buscou resguardar o valor explicativo dos mitos e a moralidade expressa pelos
poetas ao elaborar um sentido oculto na trama narrativa (Brisson, 2014, p. 27). Assim,
entre mito e filosofia, houve a alegoria, ou melhor, a alegorese, um modo interpretativo
para defender as tradicdes poéticas e também descrever a riqueza doutrinal dos mitos.
Ao fim e ao cabo, a interpretacdo alegérica, a alegorese, adicionou mais complexidade
em um mundo que questionava o valor cognitivo da poesia, a partir da figura daqueles
que historiavam o mundo, e também o valor paidéutico da poesia, a partir dos filésofos
(Wdowiak, 2017, p. 218). Se antes do dominio da escrita, a poesia e a filosofia se valiam da
oralidade, do poder farmacoldgico das palavras, da meméria e do dialogo, com a entrada

'A citacdo de Gerda Lerner (2019), da obra A criac@o do patriarcado: histéria da opresséo das mulheres pelos homens,
publicada originariamente em 1986, esta inserida dentro de outro contexto de apagamento: o da auséncia das mulheres
no construto histérico e filoséfico do mundo. De tal sorte que a "vitéria” das narrativas masculinas ndo pode ser
entendida como um trago de superioridade pelo mero fato de sobreviver. Pode, isso sim, revelar quéo lastimavel foi o
construto de subjugacao, opressao e destruicdo da figura feminina na Antiguidade. Do mesmo modo, a tradicdo escrita
saiu "vitoriosa” sobre a tradicdo oral. Disso ndo se conclui que a escrita foi dominante no periodo, nem mesmo que a
escrita é superior a oralidade. Deve-se recordar que estas conclusdes erroneas foram responsaveis por barbaries contra
povos agrafos, considerados inferiores e, portanto, passiveis de subjugacéo.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.



20

Filosofos e filosofos alegoristas na Grécia Antiga

do texto escrito e as possibilidades oriundas dessa nova técnica, o narrar uma historia, o
apelo as formulas mnemonicas, a plasticidade de enunciados como “conta-se que foi mais
ou menos assim que (...)", "cante-me, 6 Musas”, foram gradualmente substituidos por um
ordenamento textual, pela organizacao e descricao de fatos e fenébmenos, e pelo apelo a
uma memoria arquivistica, em contraste com uma memoria enfeitada por imaginacdes e
aberta a meditacao.

Ndo por acaso, historicamente, a interpretacdo alegodrica surgiu como uma
solucdo a um problema especifico: os textos fundantes da cultura grega, como Homero
e Hesiodo, principalmente, ou mesmo a tradicao oral assegurada nessas narrativas, ndo
se amalgamavam facilmente com as novas interpelagdes morais e epistemoldgicas.
Teria sido Teagenes de Régio (séc. VI AEC),> de acordo com Porfirio, a primeira pessoa
a escrever uma exegese alegorica de Homero, transformando as batalhas entre povos
em batalhas dos elementos naturais, tal como defendiam Anaximandro e Anaximenes
(Naddaf, 2009, p. 109). Provavelmente, sem saber, Teagenes de Régio deu um passo
que se transformou em uma maratona: dali em diante, pela escrita, as narrativas miticas
seriam objeto de disputa entre aqueles que as consideravam como imagens (eikones)
e aqueles que as recebiam como enigmas (ainigma). Os primeiros veem nas narrativas
miticas a manifestacao imagética daquilo que os filésofos abordavam de modo abstrato;
os segundos recebem a narrativa mitica como uma mensagem bela e paradoxal que leva
o cidadao a refletir e buscar sentidos mais profundos (Brandao, 2020, p. 216). Ambas as
posicOes sdo propensas a interpretacdo alegorica, pois demonstram descontentamento
com o limite imposto pela gramatica escrita e, portanto, precisam objetivar outros
sentidos, constituindo-se em co-sujeitos da narrativa mitoldgica.

Como dito anteriormente, foi Porfirio quem indicou que Teagenes de Régio, ao
redor de 525 AEC, teria feito uma leitura alegorica da /liada,: na qual os deuses seriam os

2 "00TOG HEV 00V TPOTIOG dmoloyiag dpxalog Ov Tévu Kal &md Bsayévoug tod Prnyivou, 8¢ mpwtag éypaye Tepl
‘OpRpov, ToloUToC €0tV Amo TAG Aé&ewg” (Porphyry, Quaestiones homericae, 67-75).

* O trecho que Tedgenes de Régio teria proposto uma interpretacdo alegérica foi o do Canto XX, versos 66-75, da lliada:
“Tal era o barulho surgido a entrada dos deuses no combate.

Pois frente a frente contra o soberano Poseidon

estava Febo Apolo, com suas setas aladas;

contra Ares Enialio estava a deusa, Atena de olhos esverdeados;

contra Hera se posicionou a cacadora de flechas douradas,

Artemis a arqueira, irma do deus que age de longe;

contra Leto se posicionou o forte Auxiliador, Hermes;

e contra Hefesto, o grande rio de fundos redemoinhos,

a quem os deuses chamam Xanto, mas o homens, Escamandro” (Homer, /liada, XX, 66-75).

"T6000¢ BPA KTUTIOC WPTO BV £pLdL EuVIOVTWVY. ATOL pév yap évavta Mooetddwvog dvaktog iotat’ ATOMwY
®oifog éxwv la repdevTa, Gvta &’ Evuaiiolo Bed yAauk@Tiig ABrvn: 70'Hpn & &vtéotn XpuonAGKaTog KEAASEVN
"ApTEMLG loXEapa KAOLYVATN EKATOLO: ANTOl &' AVTEOTN OWKOG éplovviog Epuig &vta &’ &p’ Hepaiotolo péyag
ToTApOG Babudivng ov ZavBov kahéouat Beol, &avdpeg &¢ Tkapavdpov” (Hom., I, XX, 66-75).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fssos&la=greek&can=to%2Fssos0&prior=per
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fra&la=greek&can=a%29%2Fra0&prior=to/ssos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ktu%2Fpos&la=greek&can=ktu%2Fpos0&prior=a)/ra
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%3Drto&la=greek&can=w%29%3Drto0&prior=ktu/pos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qew%3Dn&la=greek&can=qew%3Dn1&prior=w)=rto
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fridi&la=greek&can=e%29%2Fridi0&prior=qew=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=cunio%2Fntwn&la=greek&can=cunio%2Fntwn0&prior=e)/ridi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%2Ftoi&la=greek&can=h%29%2Ftoi0&prior=cunio/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=h)/toi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%5Cr&la=greek&can=ga%5Cr0&prior=me%5C%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fnanta&la=greek&can=e%29%2Fnanta0&prior=ga%5C%5Cr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*poseida%2Fwnos&la=greek&can=*poseida%2Fwnos0&prior=e)/nanta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnaktos&la=greek&can=a%29%2Fnaktos0&prior=*poseida/wnos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%28%2Fstat%27&la=greek&can=i%28%2Fstat%270&prior=a)/naktos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29apo%2Fllwn&la=greek&can=*%29apo%2Fllwn0&prior=i(/stat%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*foi%3Dbos&la=greek&can=*foi%3Dbos0&prior=*)apo/llwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fxwn&la=greek&can=e%29%2Fxwn0&prior=*foi=bos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29a%5C&la=greek&can=i%29a%5C0&prior=e)/xwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ptero%2Fenta&la=greek&can=ptero%2Fenta0&prior=i)a%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnta&la=greek&can=a%29%2Fnta0&prior=ptero/enta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%274&prior=a)/nta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29enuali%2Foio&la=greek&can=*%29enuali%2Foio0&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qea%5C&la=greek&can=qea%5C0&prior=*)enuali/oio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=glaukw%3Dpis&la=greek&can=glaukw%3Dpis0&prior=qea%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29aqh%2Fnh&la=greek&can=*%29aqh%2Fnh0&prior=glaukw=pis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28%2Fhrh%7C&la=greek&can=*%28%2Fhrh%7C0&prior=*)aqh/nh
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%275&prior=*(/hrh%7C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nte%2Fsth&la=greek&can=a%29nte%2Fsth0&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrushla%2Fkatos&la=greek&can=xrushla%2Fkatos0&prior=a)nte/sth
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=keladeinh%5C&la=greek&can=keladeinh%5C0&prior=xrushla/katos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29%2Fartemis&la=greek&can=*%29%2Fartemis0&prior=keladeinh%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29oxe%2Faira&la=greek&can=i%29oxe%2Faira0&prior=*)/artemis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kasignh%2Fth&la=greek&can=kasignh%2Fth0&prior=i)oxe/aira
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Ftoio&la=greek&can=e%28ka%2Ftoio0&prior=kasignh/th
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*lhtoi%3D&la=greek&can=*lhtoi%3D0&prior=e(ka/toio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%276&prior=*lhtoi=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nte%2Fsth&la=greek&can=a%29nte%2Fsth1&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sw%3Dkos&la=greek&can=sw%3Dkos0&prior=a)nte/sth
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29riou%2Fnios&la=greek&can=e%29riou%2Fnios0&prior=sw=kos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28ermh%3Ds&la=greek&can=*%28ermh%3Ds0&prior=e)riou/nios
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnta&la=greek&can=a%29%2Fnta1&prior=*(ermh=s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%277&prior=a)/nta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fr%27&la=greek&can=a%29%2Fr%270&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28hfai%2Fstoio&la=greek&can=*%28hfai%2Fstoio0&prior=a)/r%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Fgas&la=greek&can=me%2Fgas0&prior=*(hfai/stoio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=potamo%5Cs&la=greek&can=potamo%5Cs0&prior=me/gas
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=baqudi%2Fnhs&la=greek&can=baqudi%2Fnhs0&prior=potamo%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%5Cn&la=greek&can=o%28%5Cn0&prior=baqudi/nhs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*ca%2Fnqon&la=greek&can=*ca%2Fnqon0&prior=o(%5C%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kale%2Fousi&la=greek&can=kale%2Fousi0&prior=*ca/nqon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qeoi%2F&la=greek&can=qeoi%2F1&prior=kale/ousi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fndres&la=greek&can=a%29%2Fndres0&prior=qeoi/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C2&prior=a)/ndres
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*ska%2Fmandron&la=greek&can=*ska%2Fmandron0&prior=de%5C%5C

Thiago David Stadler

21

elementos da natureza. A mesma leitura é encontrada materialmente escrita no Papiro
Derveni, dos fins do século V e inicio do século IV AEC, no qual consta uma interpretacao
alegorica de um poema orfico.* O autor do Papiro Derveni indicou “o poema 6rfico como
um todo enigmatico (ainigmatodes), onde Zeus fora interpretado como o ar; Moira como
uma espécie de suspiro; Oceano é dito como ar; o Sol como um elemento gerador”
(Obbink, 2010, p. 19). Ora, os leitores de enigmas, com as mais diversas abordagens, ja liam
os textos com o interesse de localizar algum outro significado nas palavras dos poetas.
Até mesmo o préprio termo ainigma teria sua raiz em ainos, “fala ambigua”. Assim, "o
surgimento da alegorese épica [interpretagdo alegdrica dos poemas] seria uma tentativa
de assimilacdo dos ‘ainoi’ homéricos, isto é, de suas falas ambiguas” (Naddaf, 2009, p.
112). Aqui, é importante salientar que falo da leitura alegérica como questdo separada
da composicdo proposital de textos para conter significados cultos. Como pontua Dirk
Obbink (2010, p. 16):
Havia, por certo, elementos nas poesias que personificavam algumas
generalizacdes abstratas (os jarros de Zeus, em Homero; o Falcdo e o rouxinol,
em Hesiodo etc.) e que, portanto, havia o reconhecimento destes simbolos como
tendo um significado que se estendia além de seus sentidos literais. Mas nao se

encontra no poeta nenhuma inclinagado para produzir uma teoria de interpretacéo
alegdrica, seja de obras de arte ou do mundo fisico.

Se ndo havia uma teoria da interpretacdo alegoérica proposta pelos préprios poetas,
entdo, de uma hora para outra, alguns viventes resolveram simplesmente interpretar
0s versos ao seu bel-prazer? Por que fariam isso e, se foi assim, o que estava em jogo
no campo disputado entre mito e filosofia? Apesar do esquematismo, penso que, apods
o mundo de sentidos criado pelas poesias de Homero e Hesiodo, estabeleceram-se
duas frentes na Antiguidade grega: de um lado, aqueles que atacaram ou ignoraram
a possibilidade de os poetas/poesias enunciarem a verdade devido, principalmente, a
imoralidade dos deuses e o descompromisso com o ordenamento da physis; do outro
lado, aqueles que salvaguardaram os poetas/poesias a partir da interpretagédo alegorica, ao
buscar um sentido oculto/profundo sob a letra do texto (Oliveira, 2010, p. 2). No primeiro
grupo, Xendéfanes de Colofon é considerado o primeiro filosofo a escrever contra e criticar
severamente os poetas e o antropomorfismo da representacdo dos deuses (Brandao,
2020, p. 202). Ficou conhecido como o “ironizador de Homero”, além de caracterizar as

4 A descoberta do Papiro Derveni, em escava¢des no ano de 1962, auxiliou a aproximacado entre alegoria e texto escrito.
Gerard Naddaf (2009, p. 117-118) defende que o Papiro Derveni, "datado do final do século V AEC, mas claramente
antecede esse periodo, dado o niumero de alusGes pré-socraticas (o proprio texto orfico pode ter se originado no
século VI AEC)". Mesmo aceitando a proposta de Naddaf, no entanto, é provavel a existéncia de um estagio anterior
de interpretacdo predominante oral, representada textualmente por Platdo a partir da figura do rapsodo ion (Obbink,
2010, p. 25).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.



22

Filosofos e filosofos alegoristas na Grécia Antiga

producdes de Homero e Hesiodo como feituras antigas que animavam conflitos entre
os homens, pois ambos os poetas atribuiram aos deuses tudo o que para os homens
é oprobrio e vergonha: roubo, adultério e fraudes reciprocas.® Ao lado de Xendfanes,
aparecem, normalmente, Heraclito e Pitagoras, que teriam explicitado seus problemas
com Homero: o primeiro dizia que Homero merecia ser banido dos concursos poéticos e
surrado com varas; o segundo, ao descer ao Hades, teria visto a alma de Hesiodo presa a
uma coluna de bronze e gritando, e a alma de Homero pendente de uma arvore cercada
de serpentes, pelo que esses poetas haviam dito aos deuses.®

No segundo grupo, entre aqueles que asseguravam as mensagens das poesias
mesmo frente as letras conturbadas, estava Anaxagoras, considerado o primeiro filosofo
a demonstrar que a poesia de Homero versava sobre virtude e justica (Naddaf, 2009, p.
116). De tal feita, os coetaneos de Anaxagoras, seu pupilo Metrodoro de Lampsaco e
Diogenes de Apolonia, tornaram-se verdadeiros especialistas em Homero. Com eles, um
passo a mais foi dado: além de intérpretes de Homero, indicaram que o poeta escreveu
intencionalmente de modo alegorico. Ao radicalizar a proposta de Anaxagoras e seus
coetaneos, no fundo, tudo o que seria dito pelos filosofos pré-socraticos ja constava nos
versos de Homero e Hesiodo, uma espécie de visionarios que, pela gramatica do mundo,
previram o novo tempo presente. Esta conclusdao assemelha-se a do autor do Papiro
Derveni: a teogonia orfica e os fildsofos pré-socraticos estavam dizendo a mesma coisa
(Naddaf, 2009, p. 118).

Agora se afigura a seguinte situacao: ha os poetas e seus poemas; ha os filésofos
descontentes com as mensagens imorais e antropomorficas propagadas pelos poetas
tradicionais; e ha os filésofos alegoristas que, apesar das imagens erraticas e do escarnio
de herois e divindades expressos na superficialidade do texto, viam, ainda assim, a
possibilidade de encontrar ensinamentos validos no oculto das letras versificadas. Quanto
aos primeiros, contento-me com o que ja disse anteriormente, pois me parece que a
disputa "mito versus filosofia” se deu entre os outros dois grupos. Nao fora Homero nem
Hesiodo que empunharam suas armas interpretativas, mas os filésofos e os fil6sofos
alegoristas. Brincando com a situacao, eu diria, com Zé Ramalho (1979), que se trata de

® vo¢ ABnvaiou f, ¢ Tveg, ApxeAdou. kal, we¢ Swtiwv enol, kot  Avo&ipavdpov Av. yéypage 8¢ kal év émeat

Kol éeyeiog Kal appoug kaB’ Howddou kal ‘OpRpov, EMKOTITWY aUTWV TA Tiepl Bev elpnpéva. dAX Kal aiTOg
éppaPwdel T éautol (Diogenes Laertius, 9, 2).

® 1OV Te "Opnpov épaokey EElov &k TV dywvwy kBAANeaBal kai pamileada, kai Apxidoxov duoiwg (Diog. Laert., 9, 1).
‘0 & auTtdg Pnoly, we TpoeipnTal, kal T Soypata Aafelv aTov Topd TAG év AeApoig OspiotokAeiag. @not &’
‘lepwVUROG KATEABOVTO aTOV €l GSou TV pév Howodou Yuxnyv i8elv podg kiovt xoAk® Sedepévny Kal Tpllouoay,
TV & ‘OUNPOU KPEPUEVNY ATO SEVEpoU Kal SQPELG Tiept adTAV GvB’ Qv gimtov Tept Bswv (Diog. Laert, 8, 21).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29aqhnai%2Fou&la=greek&can=*%29aqhnai%2Fou0&prior=nos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%2F&la=greek&can=h%29%2F1&prior=*)aqhnai/ou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fs&la=greek&can=w%28%2Fs0&prior=h)/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tines&la=greek&can=tines0&prior=w(/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29arxela%2Fou&la=greek&can=*%29arxela%2Fou0&prior=tines
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%2F&la=greek&can=kai%2F0&prior=*)arxela/ou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s1&prior=kai/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*swti%2Fwn&la=greek&can=*swti%2Fwn0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fhsi%2F&la=greek&can=fhsi%2F0&prior=*swti/wn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kat%27&la=greek&can=kat%272&prior=fhsi/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29anaci%2Fmandron&la=greek&can=*%29anaci%2Fmandron0&prior=kat%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%3Dn&la=greek&can=h%29%3Dn0&prior=*)anaci/mandron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fgrafe&la=greek&can=ge%2Fgrafe0&prior=h)=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C3&prior=ge/grafe
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=de%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n2&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fpesi&la=greek&can=e%29%2Fpesi0&prior=e)n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=e)/pesi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29legei%2Fas&la=greek&can=e%29legei%2Fas0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C3&prior=e)legei/as
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29a%2Fmbous&la=greek&can=i%29a%2Fmbous0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kaq%27&la=greek&can=kaq%270&prior=i)a/mbous
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28hsio%2Fdou&la=greek&can=*%28hsio%2Fdou0&prior=kaq%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C4&prior=*(hsio/dou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28omh%2Frou&la=greek&can=*%28omh%2Frou0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29piko%2Fptwn&la=greek&can=e%29piko%2Fptwn0&prior=*(omh/rou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29tw%3Dn&la=greek&can=au%29tw%3Dn0&prior=e)piko/ptwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=au)tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29rhme%2Fna&la=greek&can=ei%29rhme%2Fna0&prior=qew=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lla%5C&la=greek&can=a%29lla%5C0&prior=ei)rhme/na
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C5&prior=a)lla%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5Cs&la=greek&can=au%29to%5Cs0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29rrayw%2F%7Cdei&la=greek&can=e%29rrayw%2F%7Cdei0&prior=au)to%5C%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=e)rrayw/%7Cdei
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28autou%3D&la=greek&can=e%28autou%3D0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fn&la=greek&can=to%2Fn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te2&prior=to/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28%2Fomhron&la=greek&can=*%28%2Fomhron0&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Ffasken&la=greek&can=e%29%2Ffasken0&prior=*(/omhron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fcion&la=greek&can=a%29%2Fcion0&prior=e)/fasken
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29k&la=greek&can=e%29k1&prior=a)/cion
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=e)k
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gw%2Fnwn&la=greek&can=a%29gw%2Fnwn0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29kba%2Fllesqai&la=greek&can=e%29kba%2Fllesqai0&prior=a)gw/nwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C5&prior=e)kba/llesqai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=r%28api%2Fzesqai&la=greek&can=r%28api%2Fzesqai0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C6&prior=r(api/zesqai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29arxi%2Floxon&la=greek&can=*%29arxi%2Floxon0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moi%2Fws&la=greek&can=o%28moi%2Fws0&prior=*)arxi/loxon

Thiago David Stadler

23

uma peleja do diabo com o dono do céu; a peleja entre mito e filosofia revela mais uma
guerra civil entre os filosofos.

Ao fim e ao cabo, quanto aos dois outros grupos, aqui denominados de filésofos e
filésofos alegoristas, ambos buscavam certo monopélio interpretativo: os primeiros, como
se dissessem: “ndo somos noés que interpretamos, mas o poeta disse literalmente isso e aquilo”;
e os segundos, como se afirmassem: “lé-se nos versos isso, mas no fundo o poeta quis dizer
aquilo”. Jon Whitman (2000, p. 21), com rara sensibilidade, amplia vertiginosamente a
minha proposta com uma simples pergunta: por quais critérios um grupo avalia o sentido
literal de um texto? Sigo na mesma linha e pergunto: a literalidade esta no proprio texto?
Seria possivel isolar o texto do leitor? Aqui, de acordo com Gerard Naddaf (2009, p. 107),
encontramos em Xendfanes de Colofon e Heraclito um né gordio que coloca os dois
grupos — filosofos e filésofos alegoristas — em uma espécie de paradoxo: ambos,” ao
negarem as pretensdes de conhecimento verdadeiro advindas da literalidade dos versos
de Homero e Hesiodo, legitimaram, ao mesmo tempo, a maneira mais importante de
proteger os poetas de tais ataques. Como assim? Ao entender que na narrativa mitica nao
haveria ambiguidade entre o texto e o sentido, isto €, que o que se quer dizer € o que esta
escrito, e, portanto, havendo imoralidade divina ou antropomorfismo, o texto deveria
ser repreendido; criaram-se condigdes para outro tipo de leitura dos mesmos textos. A
interdicdo da leitura literal propiciou uma brecha para a leitura alegorica.® A oposicao
ética entre os dois grupos, frente as mensagens divinas, perde forca no instante em que os
filésofos alegoristas confirmam a proposta dos filésofos ndo-alegoristas: a Unica doutrina
verdadeira é, de fato, aquela que o filésofo possui. Os filésofos alegoristas diriam algo
como: “embora o poeta possa parecer estar dizendo algo que contradiz a verdade [dos

7 Muito se discute sobre Heraclito ser ou ndo ser um alegorista. Schuster, autor do século XIX, chegou a chama-lo
de lider dos alegoristas, “postura rechagada por autores como Zeller ou Gruppe. A.B. Hersman, por sua vez, concluiu
afirmando que ndo hé provas de que o préprio Heréaclito utilizou alegoricamente de Homero, tal e como fizeram os seus
seguidores” (Diaz Lavado, 1994, p.78).

8 Ha uma leitura que remonta ao préprio texto Teogonia, de Hesiodo, como uma espécie de “permissdo” a futura
interpretacdo alegodrica [alegorese]. Lé-se nos versos 22-28:

“Elas [as Musas] certa vez, a Hesiodo, ensinaram belo canto,

Ovelhas ele apascentando sob o Hélicon divino.

E a mim, antes de tudo, as deusas estas palavras dirigiram,

As Musas olimpiades, filhas de Zeus que tem a égide:

Pastores agrestes, maus oprébios, ventres so,

Sabemos muitas mentiras dizer semelhantes a coisas auténticas

E sabemos, quando queremos, verdades proclamar” (Hesiod, Theogonia, 22-28).

"ol vO o8’ ‘Haolodov kaAnv £6idagav doldny, dpvag motuaivovd’ EAlkwvog btto {abéoto. TOVSe &€ e TpwTloTA
Beal Tpog pobov ésimov, Moldaoat ‘OAupmadeg, kobpat Alog atyldxolo:

TIOLEVEG BypaUAOL, KAK ™ ENéyXEQ, YOOTEPEG Olov, (Buev Pevdea TTOAX Afyslv ETOMOLOWY Opola, (Spuev 87, g0T’
€0eAwpeV, GANBEa ynpvoaaBal” (Hes., Th., 22-28).

Ao escrever tais versos, Hesiodo estaria incitando um tipo de interpretacdo alegodrica de suas palavras ao falar que as Musas
podem falar tanto a verdade quanto a pseudo-verdade? Para mais detalhes destes versos, consultar Brandao (2020, p. 7-20).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ai%28%2F&la=greek&can=ai%28%2F0&prior=e)o/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nu%2F&la=greek&can=nu%2F0&prior=ai(/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=poq%27&la=greek&can=poq%270&prior=nu/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28hsi%2Fodon&la=greek&can=*%28hsi%2Fodon0&prior=poq%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kalh%5Cn&la=greek&can=kalh%5Cn0&prior=*(hsi/odon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29di%2Fdacan&la=greek&can=e%29di%2Fdacan0&prior=kalh%5C%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29oidh%2Fn&la=greek&can=a%29oidh%2Fn0&prior=e)di/dacan
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Frnas&la=greek&can=a%29%2Frnas0&prior=a)oidh/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=poimai%2Fnonq%27&la=greek&can=poimai%2Fnonq%270&prior=a)/rnas
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28elikw%3Dnos&la=greek&can=*%28elikw%3Dnos1&prior=poimai/nonq%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28%2Fpo&la=greek&can=u%28%2Fpo0&prior=*(elikw=nos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=zaqe%2Foio&la=greek&can=zaqe%2Foio1&prior=u(/po
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fnde&la=greek&can=to%2Fnde0&prior=zaqe/oio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%2F&la=greek&can=de%2F0&prior=to/nde
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me&la=greek&can=me0&prior=de/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%2Ftista&la=greek&can=prw%2Ftista0&prior=me
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qeai%5C&la=greek&can=qeai%5C0&prior=prw/tista
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pro%5Cs&la=greek&can=pro%5Cs0&prior=qeai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mu%3Dqon&la=greek&can=mu%3Dqon0&prior=pro%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Feipon&la=greek&can=e%29%2Feipon0&prior=mu=qon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*mou%3Dsai&la=greek&can=*mou%3Dsai0&prior=e)/eipon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29olumpia%2Fdes&la=greek&can=*%29olumpia%2Fdes0&prior=*mou=sai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kou%3Drai&la=greek&can=kou%3Drai0&prior=*)olumpia/des
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*dio%5Cs&la=greek&can=*dio%5Cs1&prior=kou=rai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ai%29gio%2Fxoio&la=greek&can=ai%29gio%2Fxoio1&prior=*dio%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=poime%2Fnes&la=greek&can=poime%2Fnes0&prior=ai)gio/xoio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fgrauloi&la=greek&can=a%29%2Fgrauloi0&prior=poime/nes
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ka%2Fk%27&la=greek&can=ka%2Fk%270&prior=a)/grauloi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29le%2Fgxea&la=greek&can=e%29le%2Fgxea0&prior=ka/k%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gaste%2Fres&la=greek&can=gaste%2Fres0&prior=e)le/gxea
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=oi%29%3Don&la=greek&can=oi%29%3Don0&prior=gaste/res
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fdmen&la=greek&can=i%29%2Fdmen0&prior=oi)=on
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=yeu%2Fdea&la=greek&can=yeu%2Fdea0&prior=i)/dmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polla%5C&la=greek&can=polla%5C0&prior=yeu/dea
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgein&la=greek&can=le%2Fgein0&prior=polla%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29tu%2Fmoisin&la=greek&can=e%29tu%2Fmoisin0&prior=le/gein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moi%3Da&la=greek&can=o%28moi%3Da0&prior=e)tu/moisin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fdmen&la=greek&can=i%29%2Fdmen1&prior=o(moi=a
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%270&prior=i)/dmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29%3Dt%27&la=greek&can=eu%29%3Dt%270&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29qe%2Flwmen&la=greek&can=e%29qe%2Flwmen0&prior=eu)=t%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lhqe%2Fa&la=greek&can=a%29lhqe%2Fa0&prior=e)qe/lwmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ghru%2Fsasqai&la=greek&can=ghru%2Fsasqai0&prior=a)lhqe/a

24

Filosofos e filosofos alegoristas na Grécia Antiga

filosofos], na verdade ele quer dizer outra coisa que é inteiramente compativel com os
dizeres dos filosofos” (Naddaf, 2009, p. 107). O tiro saiu pela culatra: ao apontar para os
absurdos comportamentais e epistemologicos que a literalidade da narrativa mitica criava
para o universo filosofico, abriu-se espaco para a pratica hermenéutica, que mostrava
como e em que medida as narrativas mitico-tradicionais estavam de acordo com os
recém-criados paradigmas filosoficos.

Ha, contudo, uma complexidade escondida nesta dicotomia. De um lado, parece-
me claro o posicionamento dos filésofos que se mostraram contrarios a imoralidade
transmitida pelas narrativas miticas tradicionais. Para eles, o problema dessas narrativas
nao estava no logos, mas no comportamento imoral que fundamentava o ordenamento
do mundo, bastando ver a constancia de assassinatos, adultérios, incestos e violagoes
transmitidas tanto por Hesiodo quanto por Homero. Por outro lado, no grupo dos
filésofos afeitos a interpretacdo alegorica, existe uma questdo levantada por Kathryn
Morgan (2000, p. 64-65) que merece atencao: a autora afirma que qualquer tratamento
alegorico é feito apo6s a critica do mito e de sua linguagem. Em outras palavras, para
propor uma interpretacdo alegorica, € preciso, primeiramente, rejeitar o proprio mito;
caso contrario, o discurso alegérico nao poderia se apresentar como uma alternativa, mas
apenas “competiria” com a narrativa mitica tradicional. Expressar as mesmas verdades em
outra linguagem nao seria recorrer a hiponéia, mas sim propor uma leitura metaforica com
usos figurativos dos nomes de algumas divindades. Assim, os cantos dos poetas seriam
apenas uma forma esteticamente mais bela de falar o mesmo. Colocando o problema a

partir dos termos de Morgan (2000), teriamos trés grupos, e nao dois:

i) Filésofos que recusam a interpretacao alegdrica das narrativas miticas tradicionais.
i) Filésofos que aceitam a interpretacao alegodrica das narrativas miticas tradicionais
pararemodelar e estender as mensagens de acordo com os seus proprios interesses.
iii) Filosofos que aceitam as narrativas miticas tradicionais pelo propdsito estético,
mas afirmam que tanto os mitos quanto as propostas filosoéficas dizem o mesmo.

usn

A relagdo estranha se da entre os grupos “ii" e "iii", mas penso que um exemplo
pode auxiliar. No Canto XIV, verso 246, da /liada, |1é-se: "Oceano, que é génesis de todas
as coisas”.? Na obra Metdfisica, de Aristoteles (1, 983b 25), lé-se: “o alimento de todas
as coisas é umido [..] que as sementes de todas as coisas tém uma natureza Umida,
sendo a agua o principio da natureza das coisas Umidas".’® Querendo aproximar a palavra

® "’Qkeavoi, 8¢ Tiep yévealg Tavteaot TéTuktal” (Hom., /L, XIV, 246).

10 AaBwv lowg TAV VTOANYLWY TaUTNY €K TOO TAVTWY Op&v THY TPOERV Lypdv oloav Kai avtd TO Beppdv £k
TOUTOUYLYVOHEVOV Kol TOUTW Qv (TO & £E oU yiyvetay, To0T  £oTiv dpxr) TAVTWY)SI& Te 8y To0TO TV UTTOANYWV
AoBwv TadTNY Kail S TO TTAVTWY TA OTIEPUATA THY @UaV Vypav £xely, TO & B8wp apxfv TAC PUOEWC glval Toig

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29wkeanou%3D&la=greek&can=*%29wkeanou%3D0&prior=r(e/eqra
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fs&la=greek&can=o%28%2Fs0&prior=*)wkeanou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=per&la=greek&can=per0&prior=o(/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnesis&la=greek&can=ge%2Fnesis0&prior=per
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntessi&la=greek&can=pa%2Fntessi0&prior=ge/nesis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te%2Ftuktai&la=greek&can=te%2Ftuktai0&prior=pa/ntessi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fsws&la=greek&can=i%29%2Fsws0&prior=labw%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn1&prior=i)/sws
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28po%2Flhyin&la=greek&can=u%28po%2Flhyin0&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%2Fthn&la=greek&can=tau%2Fthn1&prior=u(po/lhyin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29k&la=greek&can=e%29k0&prior=tau/thn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=e)k
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn1&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28ra%3Dn&la=greek&can=o%28ra%3Dn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn2&prior=o(ra=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=trofh%5Cn&la=greek&can=trofh%5Cn0&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28gra%5Cn&la=greek&can=u%28gra%5Cn0&prior=trofh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29%3Dsan&la=greek&can=ou%29%3Dsan0&prior=u(gra%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C9&prior=ou)=san
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5C&la=greek&can=au%29to%5C1&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C5&prior=au)to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qermo%5Cn&la=greek&can=qermo%5Cn0&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29k&la=greek&can=e%29k1&prior=qermo%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftou&la=greek&can=tou%2Ftou0&prior=e)k
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gigno%2Fmenon&la=greek&can=gigno%2Fmenon0&prior=tou/tou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C10&prior=gigno/menon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftw%7C&la=greek&can=tou%2Ftw%7C0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=zw%3Dn&la=greek&can=zw%3Dn0&prior=tou/tw%7C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C6&prior=zw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%270&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29c&la=greek&can=e%29c3&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%28%3D&la=greek&can=ou%28%3D2&prior=e)c
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gi%2Fgnetai&la=greek&can=gi%2Fgnetai2&prior=ou(=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3Dt%27&la=greek&can=tou%3Dt%270&prior=gi/gnetai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29sti%5Cn&la=greek&can=e%29sti%5Cn0&prior=tou=t%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%5C&la=greek&can=a%29rxh%5C0&prior=%5d
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn2&prior=a)rxh%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dia%2F&la=greek&can=dia%2F0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te0&prior=dia/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dh%5C&la=greek&can=dh%5C1&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3Dto&la=greek&can=tou%3Dto2&prior=dh%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn3&prior=tou=to
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28po%2Flhyin&la=greek&can=u%28po%2Flhyin1&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn1&prior=u(po/lhyin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%2Fthn&la=greek&can=tau%2Fthn2&prior=labw%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C11&prior=tau/thn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dia%5C&la=greek&can=dia%5C2&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C7&prior=dia%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn3&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=spe%2Frmata&la=greek&can=spe%2Frmata0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn4&prior=spe/rmata
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fu%2Fsin&la=greek&can=fu%2Fsin1&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28gra%5Cn&la=greek&can=u%28gra%5Cn1&prior=fu/sin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fxein&la=greek&can=e%29%2Fxein0&prior=u(gra%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C8&prior=e)/xein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%271&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28%2Fdwr&la=greek&can=u%28%2Fdwr1&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%5Cn&la=greek&can=a%29rxh%5Cn0&prior=u(/dwr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3Ds&la=greek&can=th%3Ds5&prior=a)rxh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fu%2Fsews&la=greek&can=fu%2Fsews1&prior=th=s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai4&prior=fu/sews
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds1&prior=ei)=nai

Thiago David Stadler

25

fundante do poeta a proposta fisiologica de Tales de Mileto, poder-se-ia defender que a
figura mitica de Oceano representaria o elemento natural, agua. Agora, atencao: isto ndo
quer dizer que Tales de Mileto ou Aristoteles fizeram essa conexao; também ndo quer
dizer que essa aproximacgao nao possa ser realizada. Trata-se, apenas, de uma abordagem
estética ou figurativa e, conforme argumenta Morgan (2000), ndo de uma interpretacdo
alegorica. Anne Hersman (1906, p. 26; 35), no inicio do século XX, foi clara ao afirmar que

[..] o uso figurativo dos nomes dos deuses ndo deve ser considerado como
alegdrico. Quando Empédocles designou pelo titulo Afrodite a forca que une
elementos diferentes e cria um mundo complexo, ndo acreditava que a deusa
adorada com esse nome fosse apenas uma representagdo vivida e uma forga;
nem pretendia insinuar que os poetas e os criadores de mitos tivessem conhecido
0 seu esquema do universo.

Tanto no exemplo de Oceano/agua quanto no de Afrodite/forca de uniao, é visivel
que ha pontos em comum entre as figuras miticas e os elementos naturais. Nao se trata
de negar as semelhangas, mas de entendé-las como metaforas e ndo como alegorias.

Penso que a abordagem do grupo "ii", filosofos que aceitam a interpretacdo
alegorica das narrativas miticas tradicionais para remodelar e estender as mensagens
de acordo com os seus proprios interesses, parte da premissa de que a mensagem das
narrativas miticas é, por si mesma, inverificavel, inefavel e indizivel. De tal modo que
a interpretacdo alegodrica das narrativas miticas nao resultaria em comprovagdes ou
representacdes do mundo natural ou da veracidade arquitetonica de Troia, por exemplo,
mas incentivaria a reflexao sobre o dominio da alma. Que dominio seria esse? A alma,
como sede do intelecto e das inquiri¢Oes teoricas, a partir da profunda busca de sentidos
ocultos nas narrativas miticas tradicionais, exercitar-se-ia no “trabalho com seus proprios
meios e através de si mesma, mediante noemas, ideias, nogdes ou conceitos” (Spinelli,
2007, p. 192). Se assim for, as narrativas miticas tradicionais se tornavam alegéricas
quando perdiam seu significado inicial e, precisamente por perdé-lo, essas narrativas
adquiriam a capacidade de significar qualquer outra coisa distinta daquela que significava
em primeiro lugar. Essa capacidade de significar ndo apenas uma mesma coisa fazia com
que essa narrativa se elevasse acima das demais (Rodriguez, 2014, p. 58). Desse modo, era
possivel preservar a presenca dos educadores fundantes enquanto se ampliava o campo
reflexivo e pertinente aos novos tempos.

Buscando compreender um pouco mais esse fendmeno interpretativo, que
encontrara rivais e seguidores até os dias de hoje, penso que, dentre os motivos da elevagdo
de narrativas tradicionais alcangada pela interpretacao alegorica, esta um intricado arranjo

Lypolg (Aristot., Met., 1, 983b 25).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.


https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28groi%3Ds&la=greek&can=u%28groi%3Ds0&prior=toi=s

26

Filosofos e filosofos alegoristas na Grécia Antiga

temporal arquitetado a partir da relacdo entre o texto e o leitor. Se podemos conferir
existéncia ao “tempo alegorico”, este é "a co-temporalidade constituida no presente com
a presenca de todos os que estdo conscientes de estarem juntos, todos os que buscam,
em suas varias artes, elaborar um significado para a vida humana” (Haney, 1994, p. 82).
Insisto na ideia de que a interpretacao alegodrica entre os gregos deveria transcender a mera
replicagcdo ou figuracdo da mensagem ja emanada pelo texto original. Por isso, o “tempo
alegorico” tem como Ultima instancia a materializacdo de um paradoxo: da universalizagdo
alegorica, acaba-se na particularizacdo do leitor. O que isso quer dizer? Se entendemos que
a temporalidade das narrativas mitico-tradicionais concebia o passado como um tempo
que prossegue no presente, é a partir da interpretacao alegorica que o tempo se descola e
se faz dois: o permanente presente mitico acessado por todo e qualquer um, e o presente
de um leitor particular. De tal modo que, ao dimensionar a interpretacao alegérica pela
temporalidade, ganha-se a possibilidade de conjugar ao menos cinco fluxos que indicam
por que a alegorese nao se resume ao simples “"Oceano de Hesiodo/Homero era a dgua
de Tales”". Do mesmo modo, esses fluxos de temporalidade envolvidos em uma alegoria
expdem uma maneira de ultrapassar a limitagdo de um texto escrito, como visto no conflito
entre poesia e histéria, a partir do suporte filosofico (Haney, 1994, p. 83):

i) O tempo vivido pelo autor da narrativa.

ii) A cronologia da histéria narrada.

iii) O tempo vivido pelo publico que Ié a narrativa (uma leitura feita as 03h00 da
manha, por exemplo, com consequéncias no desempenho de suas atividades no
dia seguinte).

vi) O tempo que o leitor compartilha e vive pela imaginacao a vida da narrativa.
v) A omnitemporalidade da narrativa (quando, da universalizagao, transforma-se

na particularizacao de cada leitor).

Apesar da aparente complexidade, penso que a coisa € simples. No fundo, deve-
se compreender que a escrita de uma narrativa mitoldgica tradicional comporta alguns
elementos de enredo, baseando-se em movimentos cronologicos de eventos internos.
Nao se trata necessariamente de uma cronologia marcada por anos, décadas, séculos,
como ocorreria em uma narrativa investigativa-historica. Aqui, no enredo propriamente
alegdrico, essa cronologia diz respeito aos eventos elementares que apenas cumprem
um senso realista de tempo; por exemplo, se o autor da narrativa afirmou que “Zeus”
é pai de "Mnemosine”, o senso temporal realista faz com que a narrativa obedeca ao
fato de que Zeus veio antes de Mnemosine. Outro elemento advindo daqueles cinco
pontos elencados anteriormente é a clareza de que o leitor da narrativa a 1é em seu

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.



Thiago David Stadler

27

proprio tempo. Um tempo, é verdade, ndo linear nem meramente cronolégico, mas
multidimensional e, principalmente, intencional. E aqui que o pulo do gato acontece: ao
aceitar a intencionalidade do leitor, isto é, a sua pré-disposicao interpretativa, alcancar-
se-ia a alegorese. O leitor torna-se intérprete e ultrapassa a literalidade textual ao buscar
sentidos ocultos, escondidos e subentendidos. Neste processo de alegorizacao, que
nao tem nada de simples, o intérprete enfrenta um amontoado de duvidas, como: quais
dimensdes de um texto sdo selecionadas ou rejeitadas, colocadas em primeiro plano
ou em segundo plano? Quais caracteristicas do texto resistem a essa alegorizacdo?
(Whitman, 2000, p. 21). Questdes que sao motivadas pelo exercicio da alma, pela intencao
de transcender as letras escritas para alcangar, quica, a simplicidade daqueles cantos
que encantavam sem a grafia e, sim, pela musicalidade, pelos intervalos silenciosos e
dancantes, pela busca do aprimoramento de si.

Por fim, uma ultima colocacdo sobre aquele grupo entendido como mais
"descomplicado”, o dos filosofos que simplesmente recusaram a interpretacdo alegorica
das narrativas miticas tradicionais. Foi dito que os dois principais argumentos utilizados
para rechacar as interpretacdes alegoricas foram: a imoralidade das divindades e a
incompatibilidade entre as causas divinas e as causas da natureza. As narrativas miticas
nao trariam nenhuma verdade transcendental e questionava-se, inclusive, o carater
estético dos poemas e a pretensa polimateia dos poetas. Apesar da simplicidade da
recusa e de seu carater ético, surgem algumas questdes interessantes: aceitar as narrativas
miticas tradicionais como espagos ocultadores de verdades a serem desnudadas pelo
filésofo ndo seria reduzir a filosofia a um mero instrumento de interpretacao dos mitos? A
interpretagdo alegdrica seria um meio legitimo para cumprir a tarefa délfica do conhecer
a si mesmo? Estranhamente, a perpétua pergunta aparece outra vez: as narrativas mitico-
tradicionais, pelo viés da interpretacdo alegorica, ndo transformariam a poesia em uma
espécie de antessala da filosofia? Como dito no inicio deste artigo, ndo é por acaso que
o conflito entre mito e filosofia se mostra tdo sélido quanto a questédo alegorica. Quando
se vislumbra um termo comum, surge novamente um fantasma rondando a questdo
permanente da alegoria. Para encarar esse imbroéglio seria preciso a companhia de Platdo,

algo que deixarei para um préximo momento!
Referéncias
Documentacao textual

ARISTOTELES. Metafisica. Traducdo de Giovane Reale. Sdo Paulo: Loyola, 2002.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.



28

Filosofos e filosofos alegoristas na Grécia Antiga

ARISTOTLE. Metaphysics. Edited with an introduction and commentary by W. D. Ross.
Oxford: Clarendon Press, 1924.

DIOGENES LAERCIO. Vidas e doutrinas dos filésofos ilustres. Traducdo de Mario da Gama
Kury. Brasilia: UNB, 2008.

DIOGENES LAERTIUS. Lives of eminent Philosophers. Translated by R. D. Hicks. Cambridge:
Harvard University Press, 1925.

HESIOD. Theogony; Works and days, testimonia. Translated by Glenn W. Most. Cambridge:
Harvard University Press, 2006.

HESIODO. Teogonia. Traducdo de J. A. A. Torrano. Sdo Paulo: lluminuras, 1995.

HOMERO. lliad. Translated by A. T. Murray and William F. Wyatt. Cambridge: Harvard
University Press, 1978.

HOMERQO. /liada. Traducao de Frederico Lourengo. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2013.

HOMERO. Odisseia. Traducao de Christian Werner. Sao Paulo: Cosac Naify, 2014.

HOMERO. Odyssey. Translated by A. T. Murray and George E. Dimock. Cambridge: Harvard
University Press, 1995.

PORPHYRII. Quaestionum Homericarum ad Iliadem Pertinentium. Edidit Hermannus
Schrader. Lipsiae: Aedibus B. G. Teubneri, 1880.

Obras de apoio

BRANDAQ, B. L. Homero filésofo em Maximo de Tiro. In: BARACAT JUNIOR, J. C.; SILVA,
M. A. O. (org.). A escrita grega no Império Romano: recepcao e transmissao. Porto
Alegre: UFRGS, 2020, p. 199-216.

BRANDAO, J. L. As musas ensinam a mentir (Hesiodo, Teogonia, 27-28). Agora, n. 2, p.
7-20, 2000.

BRISSON, L. Introducdo a filosofia do mito. Sao Paulo: Paulus, 2014.

DIAZ LAVADO, J. M. Homero y sus alegoristas: de Tedgenes a Plutarco. Anuario de Estudios
Filologicos, v. 17, p. 73-88, 1994.

HANEY, K. Allegorical time. In: TYMIENIECKA, A.T. (ed.). Allegory revisited: ideal of mankind.
Berlin: Springer, 1994, p. 79-92.

HERSMAN, A. B. Studies in Greek allegorical interpretation. Chicago: The Blue Sky, 1906.

LERNER, G. A criacdo do patriarcado: histéria da opressao das mulheres pelos homens.
Sdo Paulo: Cultrix, 2019.

MORGAN, K. Myth and Philosophy from the Presocratics to Plato. Cambridge: Cambridge
University Press, 2000.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.



Thiago David Stadler 29

NADDAF, G. Allegory and the origins of Philosophy. In: WIANS, W. (ed.). Logos and muthos:
philosophical essays in Greek literature. Albany: State University of New York, 2009,
p. 99-132.

OBBINK, D. Early Greek allegory. In: COPELAND, R.; STRUCK, P. T. (ed.). The Cambridge
companion to Allegory. Cambridge: Cambridge University Press, 2010, p. 15-25.

OLIVEIRA, L. Notas sobre a exegese de mitos em Plutarco. Organon, v. 24, n. 49, p. 155-
167, 2010.

RAMALHO, Z. A peleja do diabo com o dono do céu. In: RAMALHO, Z. Zé Ramalho 2. Sdo
Paulo: CBS, 1979. 1 disco de vinil (LP) (duracao: 4'26").

RODRIGUEZ, R.E. El proceso de alegorizacién en Walter Benjamin: limites y potencialidades.
Eikasia, n. 56, p. 53-73, 2014.

SPINELLI, M. Platdo e alguns mitos que lhe atribuimos. Trans/Form/Acdo, v. 30, n. 1, p.
191-204, 2007.

THOMAS, R. Letramento e oralidade na Grécia Antiga. Sao Paulo: Odysseus, 2005.

WDOWIAK, M. Allegorical interpretation and place of myth in Plato: status quaestionis.
Classica Cracoviensia, v. XX, p. 213-226, 2017.

WHITMAN, J. Interpretation and allegory: antiquity to the modern period. Leiden: Brill,
2000.

WIND, E. Los misterios paganos del Renacimiento. Barcelona: Barral, 1972.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.



	_2bn6wsx
	_hktruvym1vb2
	_snrf2rezd9jy
	_fydurhuz1n15
	_3ep43zb
	_GoBack
	_hiqp14xhlowz
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.nudxtudk8ggz
	_heading=h.1fob9te
	_GoBack
	bookmark=id.3znysh7
	_qsh70q
	_3as4poj
	_u24n19dhnvzi
	_k9mowyh4nr4a
	_q2m9sexdux45
	_3o7alnk
	_41q0pu6byutk
	_1302m92
	_o1zknglzb8sq
	_tdlx8qspv11i
	_35nkun2
	_ob2kgawpl8lz
	_GoBack
	_heading=h.p7bpngqxaq36
	_GoBack
	_heading=h.iy7h5el4du7h
	_heading=h.j9jpvp63tted
	_heading=h.e2596nimnoln
	_GoBack
	_heading=h.deu4nb7039p0
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.m9hzr77nw6fg
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.gf1gfzpbzldh
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.89um2h9jrppe
	_GoBack
	_heading=h.i194rtl815eb
	_GoBack
	_heading=h.bsl0jwydnpa4

