A basileia sagrada de Justiniano (527-
565): conceito, definicoes, problemas

Ana Maria de Oliveira’

Resumo: A maior parte da historiografia sobre Bizancio aponta que o
modelo politico utilizado no século VI por Justiniano foi uma autocracia.
As defini¢des conceituais do termo, contudo, se limitam a textos que, em
suma, atribuem a sua origem ao titulo de autokrator, retirado dos protocolos
oficiais da chancelaria e utilizado em referéncia a um poderio centralizador
e ilimitado, como a sua administracdo teria sido segundo esta vertente.
Estes apontamentos historiograficos, entretanto, apresentam divergéncias
com os textos gregos dos panegiricos Das construcdes e Descricdo de
Santa Sofia, escritos por Procépio de Cesareia (490-562) e Paulo Silenciario
(?-580), respectivamente, que utilizam a forma de tratamento basileus.
Procuramos, com base nestes dois autores, oferecer como alternativa
de explicacdo o conceito de basileia sagrada, ao considerarmos o seu
emprego principalmente para explicitar um auxilio divino recebido por
Justiniano para governar.

Abstract. La majorité de [I'historiographie sur Byzance montre que
le modéle politique utilisé au sixieme siecle par Justinien ler a été
une autocratie. Les définitions conceptuelles du terme, toutefois, se
limitent a des textes que, en résumé, attribuent son origine au titre de
autokrator, qui a été retiré des protocoles officiels de la chancellerie et a
été utilisé en référence a une puissance centralisatrice et illimité, comme
son administration aurait été selon cette courante interprétative. Ces
observations historiographiques, cependant, présentent des divergences
avec les textes grecs des panégyriques Sur les monuments et Description de
Sainte-Sophie, écrits par Procope de Césarée (490-562) et Paul le Silentiaire
(?-580), respectivement, qui utilisent la forme de traitement basilets. En
fonction de ces deux auteurs, on propose comme explication alternative
le concept de basileia sacrée, si I'on considére son utilisation surtout pour
expliciter une aide céleste recue par Justinien pour gouverner.

* Doutoranda em Histéria pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS).

Palavras-chave:
Justiniano;
autocracia;
basileia sagrada;
modelo politico;
historiografia.

Keywords:
Justinien;
autocratie;
basileia sacrée;
modele politique;
historiographie.

Recebido em: 04/03/2025
Aprovado em: 27/04/2025

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



182

A basileia sagrada de Justiniano (527-565)

Introducao

ustiniano, o Grande (527-565), governou durante trinta e oito anos o Império

Romano do Oriente. Sua administragdo suscitou inUmeros debates na historiografia,

desde discutir a politica de guerras, principalmente com o Ocidente, perpassando
a analise de sua estrutura social, até compreender detalhes, como o viés por tras das
inUmeras construgdes levadas a cabo pelo governante (Evans, 2001; Cameron, 2005; Boy,
2013). As tematicas sao indmeras, afinal, foram quase quatro décadas no poder. Alguns
historiadores, como, por exemplo, Steven (1977; 1978) e Celso Taveira (2002), apontaram
ainda conceitos que visam a explicar o modelo politico utilizado pelo imperador. O intuito
seria nomear a natureza da forma de governo empregada neste extenso periodo. Para
isso, valeram-se dos termos mais recorrentes, teocracia e autocracia.

No entanto, quando nos detemos nas definicbes destas nomenclaturas politicas,
encontramos nos estudos classicos analises breves, geralmente em poucas paginas ou,
mesmo, em pequenos paragrafos, e, em trabalhos que discorrem desde Constantino |, no
século 1V, até Constantino XI, no século XV. As explicagdes, em linhas gerais, sdo modernas
e giram em torno das formas de tratamento dadas a figura de Justiniano nas fontes da
época. Isto é, o conceito mais difundido e aceito, o de autocracia, por exemplo, se trata
de uma criagdo historiografica posterior ao século VI e que, em suma, foi pensado para
designar um governo organizado com a autoridade ou o poder para tomada de decisdes
centralizado no cargo imperial. A palavra se baseou no titulo de autokratér, presente nos
protocolos oficiais de chancelaria do periodo.

Quando confrontamos com as versGes gregas de nossas fontes, o Capitulo | do
Livro | Das construcées, e o poema Descricdo de Santa Sofia, percebem-se, contudo,
divergéncias. Os termos que ddo origem aos conceitos de teocracia e autocracia ndo foram
aplicados nestes documentos para se referir a Justiniano por seus autores, Procopio de
Cesareia e Paulo Silenciario. A forma de tratamento central foi basilets para o imperador
e, principalmente, basileia para se referir ao Império. Levantamos aqui uma discussao
historiografica, pois os panegiricos tampouco definiram estes termos, apesar de utiliza-
los. Nossa hipotese é a de que a explicagdo nao aconteceu por ser algo de dominio
comum, parte da histéria da Nova Roma.

Compreendemos, no entanto, que, assim como acontecia com os documentos de
chancelaria e, por conseguinte, com o titulo de autokratér, a escolha de denominacdes
em nossos documentos também ndo ocorreu ao acaso. Nas narrativas panegiristas
procopiana e paulina, havia uma indicacao elaborada sobre a alianga politico-religiosa
da época e sobre um cargo ocupado por alguém que ndao tomava sozinho as decisdes. O

Romanitas — Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



Ana Maria de Oliveira

183

imperador contava especialmente com o auxilio divino, mas nao sé: havia o trabalho das
diversas instancias administrativas, incluindo o seu consistorium, juntamente com literatos,
historiadores, cronistas, dentre outros, que o ajudavam na ardua tarefa de governar e
propagar os seus ideais. Entendemos que ele era o cérebro do governo a época, mas, sem
os demais 6rgaos, ndo conseguia administrar de maneira efetiva.

Os limites interpretativos dos conceitos de teocracia e autocracia

Antes de adentrarmos na nossa definicdo do conceito aqui nominado como basileia
sagrada, exporemos aquelas significacdes amplamente difundidas na historiografia. Os
termos teocracia e autocracia, ha pelo menos mais de meio século, sdo utilizados pelos
historiadores em referéncias ao modelo politico de Justiniano.

A comecar por teocracia (no grego, theokratia), encontramos explicacbes pouco
aprofundadas, mas o trabalho de Steven Runciman (1978) traz-nos um importante auxilio
para a sua compreensao. Segundo o pesquisador, diante da ascensao do cristianismo, os
governantes embasaram-se em administracdes teocraticas, pois 0s cargos comegaram
a se voltar para esta crenga. Com isso, a religido, aos poucos, teria sido imposta sobre
as tradicdes romanas de organizacdo social. E neste interim que a abordagem do
conceito encontra limitacGes. Isto ocorre porque ao se sobrepor as demais instancias,
0s governantes passaram a tentar se encaixar em uma hierarquia sacerdotal e a almejar
serem vistos como os vice-reis de Deus.

Embora o titulo fosse usado, nesta forma de governo o imperador se valeria dessa
nomenclatura para tentar ser aceito pela comunidade crista (no grego, ekklésia), em troca
de deixa-la ser responsavel por pensar questdes doutrinarias, as quais ele mesmo acabaria
submetido. Logo, a autoridade ou o poder exercido pelo clero no governo acabaria
sendo determinante sobre o soberano (Runciman, 1978, p. 26). O modelo politico do
tipo teocratico ndo chegou, por este motivo, a ser tdo amplamente aceito como uma
autocracia, por exemplo, no meio académico, ainda que o circunda, pois o poder imperial,
mesmo quando era questionado pela cristandade oriental, ndo se via afetado a ponto de
nao conseguir governar.

Se um patriarca entrasse em atrito com o imperador, o governante nao seria
deposto devido ao poder que detinha. Entao, o que mais provavelmente poderia ocorrer
era a retirada de um membro do clero, mesmo quando a constru¢ao da unido entre
ambas as instancias ainda estava acontecendo. Ao observar o periodo de Justiniano,
especificamente, os patriarcas constantinopolitanos nao chegaram a ter tanta forca,
carisma, nem a serem tdo conhecidos como no quarto século, a exemplo de Joao

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



184

A basileia sagrada de Justiniano (527-565)

Crisostomo (398-404). Este indicio aponta para uma acentuada submissdo do clero ao
governo entre os anos de 527 e 565.

Diante disso, Celso Taveira (2002) e Kelly Mamedes (2016; 2018; 2020) discorreram,
em suas pesquisas sobre o modelo politico, que, embora mais aceito no meio académico,
também é tomado de modo ainda pouco aprofundado, a autocracia. Conforme expusemos
anteriormente, a elaboracao da definicdo também considera a forma de tratamento com
que a figura imperial se firmava. Assim, a autodenominagdo do governante por meio da
palavra grega autokrator em documentos administrativos oficiais objetivaria demonstrar
a autoridade e o poder para decisdes centralizadas no cargo imperial.

A explicacdo, para Evans (2001, p. 58) e Mamedes (2018, p. 53), deve-se a
prépria historicidade do conceito de autokrator. Este, quando era utilizado na Grécia
antiga, aplicava-se aos reis divinos com poder absoluto. Ja no contexto tardo-antigo,
convencionou o legado que permitia aos governantes conferirem dignidades, nomearem
consules e burocratas, serem os juizes supremos e aplicarem a justica em seu proprio
nome. Caberia a eles até mesmo o comando do exército, ainda que isto ocorresse por
meio do prefeito das milicias. Em outras palavras, o termo elaborado visava a designar
o imperador como a Unica fonte de poder e de direito. Por isso, para os pesquisadores
desta vertente historiografica, ele teria governado com autoridade ilimitada.

Ainda que descreva um poderio absoluto, é possivel observar, no estudo de
Mamedes (2016, p. 03-04), um contraste de ideias, pois a historiadora assinalou limites
para a definicdo de autocracia. Ao analisar os relatos de Procopio na obra Histéria das
Guerras, ela apontou como objeto de pesquisa as negocia¢des das questdes politico-
administrativas do governo de Justiniano. Segundo Mamedes (2016, p. 04; 2020, p. 59),
apesar de ser um autocrata, ele necessitava utilizar das diversas instancias administrativas
para comandar o Império. Para isso, a pesquisadora explica que o imperador deveria ter
estratégias como "o dar e receber, a persuasdo, a negociacao, a imposicao”.

O trabalho de Otavio Pinto (2012, p. 43-44), ao analisar o periodo posterior a crise
do lll século, também se valeu do termo autocracia para se referir ao cargo imperial,
embora ja observasse o poder como dependente das demais esferas politicas. Desse
modo, segundo esta leitura, apesar de o modelo politico permitir um cargo de grandes
poderes, teve, inUmeras vezes, ao longo da Antiguidade Tardia, que convencer outros,
realizando arbitragens entre individuos que, embora subordinados, eram poderosos.

Entendemos que, se era necessario negociar, isto se devia ao modelo politico
adotado nao ter um cargo imperial com poder supremo ou absoluto sobre outrem. Neste
sentido é que o conceito de autocracia deve ser problematizado, pois o imperador da
Nova Roma era um lider com o dever de articular as diferentes instancias, mas que nao

Romanitas — Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



Ana Maria de Oliveira

185

deveria ser — e nem era — superior a tudo e a todos o tempo todo, até mesmo porque esta
situagdo se configuraria numa tirania (no grego, tyrannis), visto que ela € resultado de um
desvio ou corrompimento governamental.

O termo tirano também era objeto de discussao desde a Grécia antiga e havia sido
legado a Nova Roma. Quando nos voltamos para observar esta heranca, encontramos
autores gregos, tais como Aristoteles (384-322 a. C.), em A ética a Nicomaco, na busca
cientifica e filoséfica pelo método de governo mais adequado para ser exercido por um
homem sé. Neste interim, aconselhava a adocao da basileia, pois nela havia um mando
com limites para ndo se tornar uma tirania:

Ha trés formas de constituicdo e igual nimero de desvios ou corrupgdes delas.
As constituicdes sdo a basileia, a aristocracia [aristokratia] e, em terceiro, aquela
baseada nos tipos de propriedades, que parece adequado descrever como
timocratica [timokratikén], embora a maioria das pessoas estejam acostumadas
a falar simplesmente em governo constitucional. A melhor destas constituices
é a basileia, e a pior é a timocracia [timokratia). A perversdo da basileia é a
tirania [tyrannis]. Ambas sdo monarquias [monarkhiai], mas ha grande diferenca
entre elas: um tirano observa suas prdprias vantagens, um basilets a de seus
suditos. Pois um basilets ndo seria autossuficiente se ele ndo possuisse recursos
independentes e habilidades melhores do que as dos seus subordinados; um
governante a que nada falta, portanto, ndo observara os seus proprios interesses,
mas, sim, os dos seus subordinados. Pois quem nao possuir tais bens, ndo sera
um basileus. A tirania é o exato oposto a este respeito, pois o tirano busca o seu
préprio bem. A inferioridade da tirania, dentre os desvios das constituicdes, é
mais evidente que aquela da timocracia, assim como o oposto do melhor é o pior.
Assim, a basileia torna-se tirania, pois tirania é uma forma perversa de monarquia
e, por conseguinte, um basilets maldoso torna-se um tirano (Aristoteles, Ethica
nichomachea, VI, 10).1

A partir do trecho supracitado, compreendemos que a definicdo moderna de
autocracia para compreender o poder contido no cargo do imperador constantinopolitano
aproxima-se da significacdo antiga de tirania, isto porque esta atrelada a um poder
absoluto e ilimitado. Um mando nestes moldes, sem restri¢des, abria espaco para um
governante que estava acima dos demais, ndo por ser autossuficiente, mas por observar
somente suas préprias vantagens e interesses.

' Tradugdo nossa em observancia a versdo grego-inglés do Perseus (Arist., Eth. nic.,, 1160a.30-1160b11). MoAteiag &>
¢oTiv €(6n tpia, loaw 8¢ kal apekPaaslg, olov POopai ToUTWV. ot &' ai pév ToArteian Baoeia Te kal dploTokpatia,
TplTn &€ &TO TIUNUATWY, NV TIHOKPATIKNV Aéyelv oikelov @aiveTtal ToATelav & auThv elwbaoly ol TAEIoTOL KOAELY.
TOUTWV 8¢ PeAtiotn pev N Baowieio, xepiotn &' N TiHokpaTtia. TOPEKPaOLG & PACIAEIRG PEV TUPOWIG GUPW YAp
povopxial Stapépouat §& TAEITTOV- O PLEV YAP TUPAVVOC TO AUTE CUUPEPOV OKOTIEL O ¢ BATINELG TO TWV APXOHEVWV.
0V yap €0TL BaolAeug 6 pn adtapKkng Kal Ttaol Tolg dyaboig UTepéxwv: 6 & TOLOUTOG OVSEVOC TIPOCSETTAL TA WEPEALA
o0V QTR UV OVKAY OKOTIOIN, TOIG &' APXOMEVOLG: & YAP ) TOLODTOC KANPWTOC &V TIG £in PAcAeVG. 1y 8 TupaVVIC €€
EvavTiog TaUTn: TO Yap VTR AYaBOV SUWKEL KOl PAVEPWTEPOV ETIL TOUTNG OTL XELPLOTN: KAKLOTOV & TO évavTiov
TQ Bertiotw. petafaivel & €k Paoielag gig Tupavvida: EAVAGTNG yA&p €0TL povapxiag i Tupavvig, 6 6& poxOnpog
Baoweug Tupavvog yivetar (Arist., Eth. nic., VIII, 10).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



186

A basileia sagrada de Justiniano (527-565)

Ja a definicdo antiga de basileus legada pela Nova Roma procurava enfatizar o
governante como alguém a quem nada lhe falta, tanto na posse de bens quanto em sua
moral, alguém que nao se corromperia a tirano e buscaria o melhor para os seus suditos,
o que deveria estar no cerne de suas preocupacdes. Assim, o basiletis ndo deveria estar no
poder pensando em si, mas sim nos seus suditos (Pedroso, 2015, p. 78-81; Gallo, 2013, p.
83-84). Passemos, entdo, a compreender melhor esta conceituacao, a qual foi empregada
em nossas fontes.

Definicoes, delimitacoes e possibilidades do conceito de basileia sagrada

Desde os primeiros tempos da Grécia, o titulo de basilets e a fundamentacgao
do conceito de basileia designaram um poder capaz de receber conselhos, além de
ser embasado em um vinculo com o divino (Pedroso, 2015, p. 15-22; André, 2017, p.
164-165). Foi somente no século IV a.C., no entanto, que o termo ganhou notoriedade
em meio aos filésofos. Isto se deveu ao abalo nas formas de governo vigentes — a
aristocracia, a oligarquia e a democracia (Felisbino, 2017, p. 54-64; Vegetti, 2011, p.
187-190).

Neste sentido, a basileia apareceu, nos pensadores da época, como uma forma
de resolver os problemas que resultaram no colapso da democracia. Destacamos
aqui, especialmente, o pensamento de Aristoteles, pois levamos em consideragao,
sobretudo, a sua recepc¢do no periodo tardio, visto que era estudado e revisitado
por meio da Academia de Atenas.? Ademais, foi um autor que esteve diante da
coexisténcia de diversos modelos politicos nas podleis gregas. Neste interim, ele
consolidou a conceituacdo de basileia ao asileus-la como a mais adequada, conforme
vimos anteriormente.

Aristoteles consagrou o asileus como um lider virtuoso, detentor de grandes
qualidades morais, e afirmou que a basileia era a melhor politeia. Em outras palavras,
para o fildésofo, tratava-se da forma de governo (no grego, arkhé) mais apropriada
dentre as constituicdes. Além disso, devemos ressaltar que a supremacia nao era do
portador do principal titulo a frente do governo — em contraposi¢ao a uma tirania, como
demonstramos anteriormente, ou a uma autocracia, conforme nossa problematizacao -,
mas sim da propria constituicao.

2 Assim, possivelmente, esteve associado a educagdo classica recebida por nossos autores. Cf. discussdes mais
aprofundadas em Oliveira (2020, p. 22-39), subtépico 1.1 A basileia de Aristételes, Platdo e Isécrates.

Romanitas — Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



Ana Maria de Oliveira

187

Levar a cabo este modelo poderia explicar a decisao de Justiniano por uma politica
voltada para a fundacao de cidades, pois a politeia era o sistema de organizacao da polis.
Isto justificaria ainda o asileus solicitar a propria escrita do panegirico Das Construcées a
Procopio, tendo esta como uma das suas principais tematicas. A obra, dividida atualmente
em seis livros, com quase quatrocentas paginas, empregou o termo poélis 357 vezes ao
longo de 307 passagens, conforme é possivel observar na tabela abaixo:

Tabela 1 - Anélises sobre referéncias ao modelo politico de Justiniano em Das Construgées

Termo N° de incidéncias | N° de passagens
polis 357 307

basileia |64 64

arkhé 63 45

politeia | 17 17

dsty 0 0

Fonte: todas as tabelas sdo elabora¢des nossas com base no software diogénés.

Além de pdlis, consideramos ainda, no quadro acima, os principais termos que
fazem referéncia ao modelo politico de Justiniano, segundo nossa pesquisa. A proxima
tabela oferece um recorte do Capitulo |, do Livro |, que é nosso foco de analise:

Tabela 2 - Analises sobre referéncias ao modelo politico de Justiniano no Capitulo |

do Livro | Das Construcbes

Termo N° de incidéncias | N° de passagens
basileia |7 7
polis 4
politela |4 4
arkhé 3 3
dsty 0 0

Os mesmos termos foram empregados na DescricGo de Santa Sofia, com excegao
de politeia. No entanto, vemos em seu lugar a designacao asty, uma referéncia a Atenas,
descrita como a pélis por exceléncia:

3 Para elaboragdo das tabelas foram procurados os termos no software diogénés em sua forma baésica, assim como
os encontramos nos dicionarios — geralmente no presente e na primeira pessoa, mas utilizando uma ferramenta
mais precisa, a busca morfoldgica. Assim, por meio dela, tivemos acesso a todas as declinagdes em que os termos se
apresentavam nos textos, marcando a diferenca em cada uma das desinéncias usadas pelos nossos autores, ja que
utilizamos este procedimento tanto em Procopio de Cesareia, quanto em Paulo Silenciario. Entdo, apesar de aparecerem
nas tabelas em suas formas basicas, os nimeros fazem referéncias a todos os casos que constam nas fontes.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



188

A basileia sagrada de Justiniano (527-565)

Tabela 3 - Analises sobre referéncias ao modelo politico de Justiniano na Descricdo
de Santa Sofia

Termo N° de incidéncias | N° de passagens
polis 16 15

dsty 6 6

basileia |3 3

arkhé 2 2

politeia |0 0

Diante do exposto por nossas fontes, ndao desconsideramos o poder contido
na funcao exercida pelo cargo imperial, o qual, enfatizamos, era de um basilets, mas
compreendemos que seu funcionamento ocorria porque o governante nado agia sozinho,
pois contava com apoio em suas acdes e, a isso, denominamos basileia sagrada. O
poder supremo era exercido pela politeia e, neste contexto, associava-se a constituicao,
compreendida de maneira analoga e ndo desvencilhada do corpus iuris civilis, ou seja, das
leis. Isto porque estava atrelada ainda a politica romana do mos maiorum.

Ha de se considerar que, além de ter uma heranga grega, Bizancio era a Nova
Roma e nasceu alicercada na antiga. Esta, por sua vez, vivenciou uma virada burocratica
e viu acontecer, sobretudo apos a crise do século Ill, uma série de alteragdes em agdes
praticas, nas bases simbolicas e materiais do governo. Com isso, passou a ter imperadores
cada vez mais distanciados das fungdes militares, ao longo da Antiguidade Tardia e, neste
interim, inseriu o basiletus de maneira unida ao princeps por meio do mos maiorum. Para
Taveira (2002, p. 59), esse foi o0 motivo que levou o termo a se generalizar na literatura
crista a partir do lll século e se consolidar no VI século.

Ao mesmo tempo, outros termos existentes na Roma antiga para fazer mengao
a uma realeza, como regnum e rex, foram distanciados do cargo greco-romano, pois
passavam a designar quem era o outro. Levantamos a possibilidade de ter sido por este
motivo que Procopio os diferenciou no seu trabalho. Segundo Boy (2013, p. 131-132), na
Historia das Guerras, ha uma marcada distingao entre quem eram os romanos e quem
eram os outros ao assinalar que Teodorico tomou posse no V século do titulo de rex
(no grego, rhéx), conforme o costume. Esta atitude, por conseguinte, indicava um tipo
de poder que se situava, nas palavras do autor, “numa posicao hierarquica inferior ao
do imperador (Bao\eVg [basileuds]) romano. E Procépio fez questdo de esclarecer que,
embora tenha agido com as qualidades de um imperador, Teodorico ndo o era e sequer

teria demonstrado pretensao de sé-1o0” (Boy, 2013, p. 131-132).4

4 Intervencdo entre colchetes nossa.

Romanitas — Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



Ana Maria de Oliveira

189

Essa distincao, feita até mesmo no século anterior ao nosso foco de analise,
demonstra que o modelo politico escolhido por Justiniano ndo era desconhecido em sua
época e nao foi ao acaso, mas era consolidado como um legado das culturas grega e
romana. Com Gilvan Ventura da Silva (2015) podemos observar que, mesmo dois séculos
antes, no governo de Constancio Il (337-361), filho e sucessor de Constantino, o Grande
(272-337), firmou-se uma forma de governo do tipo basileia sagrada.

Consideramos, em dialogo com Silva (2015), que essa conceituagdo seguiu, no
periodo tardo-antigo, sua historicidade em aliangas politico-religiosas, neste caso,
voltada a cristandade. Taveira (2002, p. 59) ja chamava a atenc¢do para esta associa¢do de
termos ter sido feita até mesmo pela comunidade crista, por intermédio da primeira carta
de Paulo a Pedro, no Capitulo 2, Versiculo 17, quando o apodstolo profere as seguintes
palavras gregas “pdntas timésate, tén adelphététa agapdte, ton theon phobeisthe, ton
basiléa timate”, na traducao do proprio autor, “sede educados para com todos, amai os
irmaos, temei a Deus e respeitai o imperador”.

As narrativas procopiana e paulina seguiram esta abordagem e titularam Justiniano
como basiletus. Compreendemos que os autores procuraram um género textual panegirico
porque, historicamente, este estilo tinha a funcao de auxiliar na consolidacao das formas
de governo por meio da propaganda politica que acabava elaborando (Franchi, 2007, p.
101; Figueiredo, 2015, p. 170).

Outro ponto a se considerar é que ambos eram membros atuantes desta basileia
sagrada como cortesdos. Isto se deve a eles possuirem ndo apenas cargos proximos
ao imperador, mas cujo cerne da fungdo estava em auxiliar. Procépio foi conselheiro e
secretario particular do general do Império, Belisario (Treadgold, 2010, p. 179). Paulo
era chefe dos silenciarios imperiais, com o dever de assegurar a ordem e o siléncio do
palacio, sobretudo em volta do espaco do consistorium quando o conselho do basileus
estivesse reunido, havendo a possibilidade ainda dele ter sido um de seus préprios
membros (Bell, 2009, p. 14).

Conforme o estudo de Mamedes (2018, p. 117), este trabalho paulino ocorria
entre os altos dignitarios da corte, os quais, uma vez reunidos, discutiam desde assuntos
militares até religiosos e, quando na presenca do imperador, apresentavam os resultados.
Assim, a fungdo exercida pelo poeta da corte era uma demonstracdo de um aspecto que
corrobora nossa definicdo de basileia sagrada, isto €, a de assisténcia.

O conselho imperial era outra heranga que Silva (2015 p. 61-67) destacou existir
no modelo politico do tipo basileia sagrada desde IV século. Runciman (1977, p. 67-68) o
definiu como um pequeno conselho, uma espécie de subcomissao nao-oficial do Senado.
Além disso, ressaltou que, a época de Justiniano, foi este o grupo com o qual se discutiu

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



190

A basileia sagrada de Justiniano (527-565)

os rumos politicos da cidade na famosa reunidao durante a Revolta de Nika, em 532,
quando o discurso de Teodora (527-548), sua consorte, salvou o seu trono.

Ha de se destacar que o objetivo de Procdpio e Paulo nao foi escrever documentos
definidores de um modelo politico, devido a sua natureza — eram louvores ao imperador
—, mas os termos em referéncia a uma forma de governo e as titulagdes empregadas ndo
foram escolhidas ao acaso. Cada designacgao foi resultado de um conjunto de ideias,
convicgoes, principios filosoficos, sociais e politicos que caracterizaram um grupo de
autores do VI século. Este tipo de debate nao era estranho a época, como fica claro
a partir do texto de Agapito, Conselho ao imperador, e do texto Didlogo na ciéncia
politica, cuja autoria é anGnima, apesar de poder ser atribuida a Pedro, o Patricio, um
diplomata do sexto século ndo menos proximo ao imperador que nossos autores (Bell,
2009, p. 09-10).

Taveira (2002, p. 57) esclarece que os protocolos oficiais da chancelaria composta
pelo corpus iuris civilis de Justiniano o tratavam no grego como Autokrator Kaisar
Phl loustiniands, Alamanikés, Gotthikos, Phrangikos, Germanikés, Antikés, Alanikos,
Ouandalikés, Aphrikés, eusebés, eutykhés, éndoxos, nikétés, tropaiolikhos, aeisébastos,
Augodustos. Esta forma de tratamento resultava de uma traducdo do latim, na qual ele
aparecia como o Imp. Caesar FL. Justinianus, Alamanicus, Gotthicus, Francicus, Germanicus,
Anticus, Alanicus, Vandalicus, Africanus, Pius, Felix, Inclytus, Victor ac Triumphator, semper
Augustus.

Na prosa e no poema que estudamos, a saber Das constru¢ées e Descri¢Go de
Santa Sofia, no entanto, o imperador foi denominado sobretudo como loustiniands ho
asileus. Esta diferenca na forma de tratamento ocorreu devido ao termo autokrdtor ter
sido utilizado para designar uma expressao do poder absoluto e pessoal do imperador,
enquanto, na pratica, Justiniano exigia ser chamado de asileus e despétés,s assim como ele
aparece em nossas fontes, conforme é possivel verificar nos quadros seguintes, a comecar
por uma analise da obra Das Construgdes, de Procdpio de Cesareia:

Tabela 4 - Analises de titulagcdes em Das Construcoes

Termo N° de incidéncias | N° de passagens
basileus 332 317

autokrdtor |12 12

despotes 0 0

theokr- 0 0

> Observamos que, em nossas fontes, este termo ndo foi empregado de modo pejorativo, mas somente para fazer
referéncia a um mestre ou a um amo, como nos versos 3-4, 81-84 e 116-120 do poema Descri¢cdo de Santa Sofia.

Romanitas — Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



Ana Maria de Oliveira

Perpassando por uma analise pormenorizada do Capitulo |, do Livro I:

Tabela 5 - Analises de titulagcdes no Capitulo | do Livro | Das Construcées

Termo N° de incidéncias | N° de passagens
basileus 20 20

autokrator |0 0

despotes 0 0

theokr- 0 0

E em Paulo, visto que o poeta pareceu seguir a mesma linha de Procopio, pois
Justiniano foi denominado basileus por 22 vezes ao longo de 22 passagens no decorrer

do poema:

Tabela 6 - Analises de titulagdes na Descricdo de Sofia

Termo N° de incidéncias | N° de passagens
basilets 22 22

skeptoiikhos | 13 13

kratistos 4 4

despétes 3 3

dristos 2 2

synergoén 2 2

thedkrantos 1 1

pankrator 1 1

autokrator 0 0

Conforme € possivel observar nas tabelas acima, em Procopio, ao longo de toda a
obra Das construgées, o termo que mais aparece atualmente em discussdes historiograficas,
autokrator, teve apenas 12 ocorréncias. Em nenhuma delas o conceito foi usado para
se referir a Justiniano, mas, sim, a imperadores de tempos anteriores que nao foram
nomeados ou para citar Anastacio (491-518), Trajano (98-117) e Teodosio (378-395).s Em
Paulo, ha uma variedade de nomeac8es, mas autokratér nao chegou a aparecer.

Despétés, que ndo apareceu na prosa procopiana, foi utilizado trés vezes no poema
paulino. Isto pode se dever a uma escolha justificada pelo género narrativo e mesmo pela
sua semantica. Em Procépio nao foram encontradas ainda derivages substantivadas de

uma possivel juncdo dos radicais theds e kratds para intitula-lo como teocrata. Nossas

8 Imperadores que ndo estdo nomeados podem ser vistos nas passagens I, IV, 3; IV, V, 2; I, Il, 21; 11l 1, 10; I, IV, 2; 11l I, 8.
Por sua vez, Procopio denomina Anastacio de autocrata em lll, V, 4 e, novamente, em V, VII, 10; Trajano em lll, IV, 17;
IV, VI, 6; IV, VI, 11; Teoddsio em IlI, I, 12.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



192

A basileia sagrada de Justiniano (527-565)

pesquisas neste ponto se deveram as raizes do termo theokratia. Em Paulo também ndo ha
variantes dessa palavra para denomina-lo como teocrata, apenas uma Unica adjetivacao
por meio de thedkrantos.

Por sua vez, o termo basileds apareceu como central em ambos os autores, mas
de modo ainda mais substancial em Procdpio, sendo utilizado cerca de 332 vezes. Deste
total, 20 ocorréncias apareceram no Capitulo |, do Livro I. Portanto, foi a Unica forma de
titular Justiniano nestas passagens por 19 vezes e, entre as linhas 12 e 16, o historiador
titulou basileus o persa Ciro. Esse emprego do termo foi, contudo, para dizer que, apesar
dos seus assim o denominarem, somente Justiniano merecia tal titulo:

Eles relataram que o melhor basilets conhecido pela tradicao foi o Persa Ciro, o
principal responsavel pela fundagdo do Império da Pérsia pelo povo de sua raga.
Mas se Ciro foi de fato tal homem, de quem a educagao desde crianca é descrita
por Xenofonte, o Ateniense, eu ndo tenho como saber. Por isso é possivel que a
habilidade de descricdo do escritor, assim como foi sua requintada eloquéncia,
torne-se mero embelezamento dos fatos aos que hdo de vir. Mas, no caso do
basilets de nossa época, Justiniano (quem, eu penso, unicamente mereceria se
chamar basilets por natureza, assim como por direito, [visto que] desde entdo,
ele é, como Homero disse, “tdo gentil como um pai”), se deveria interrogar sua
basileia com cuidado e se veria a regra de Ciro como uma espécie de “brincadeira
infantil”. A prova disso estd que o Império Romano, como eu tenho dito, tem
transformado no dobro a sua area de poder, enquanto traicoeiramente formam
uma conspiracdo e planejam seu assassinato, estando ele, ndo apenas vivo até
o presente momento e na posse de suas propriedades, como também foram
provados os culpados com absoluta certeza, mas uma porcdo estd ainda
atualmente como general dos Romanos, e no titulo de cénsul, como tém sido
nomeados (Procopio de Cesareia, De aedificiis, |, 1, 12-16).

Podemos interpretar a passagem lida como uma observacao conceitual do que se
via na pratica. Nesse sentido, a visdo dos inimigos era questionavel, pois Procdpio iniciava
essas linhas afirmando que, segundo os persas, Ciro foi o melhor dentre seus governantes
[ariston men dé basiléa gegonénai Kyron ton Pérsén phasin, hén akoéi ismen tois te
homogenésin aitiotaton tés basileias]. No entanto, para o historiador, ndo era possivel
comprovar a veracidade das fontes que relataram essas informacdes, pois eram advindas
de Xenofonte. Assim, em sua visdo, Justiniano deveria ser o Unico a merecidamente

7 Todas as traducbes sdo nossas. &plotov pév 8 Bacéa yeyovévan Kipov tov Méponv @aaiv, wv dkof iopev toig
Te OpOyeVEDY aiTIwTaTOV TAC Pacisiog. i 8 TolodTOHC TIg AV 6 KOpog ékelvog olog &) LTIO ZevoP@VTL TW ABnvaiw
TASEVETAL, OVK EXWw EiSEvaL TAXA YAP TIOU KAl N TOD YEYPaPOTOG UTA S£ELOTNG KEKOUPEVPEVN SUVAUEL TOD AGyou
EyKOMWTILOPA TWV €pywv yevéoBal Slapkg foxuoe. Tod && kad> NG Bao\éwg louvoTtviavod (Ov &n kal @UoEL
Baoéa KAAGV TIC, olpal, dpBQIC Gv £iTtol, el Kol Ttathp WG HTOG ot KaB' “Opnpov) €l TG é¢ TO AKpIREG THY
BaoWeiav StaokoTolto, toudidv Tva thv Kupou dpxfv olfosTal elval. TEKUNPLWOoEL 8¢ TO TOLo0TO 1) év TIoArTeia TIpOg
a0ToU, ATEP pot Evayxoc elpntal, TH Te XWwpa Kat TH 6ANN Suvdapel AV A SimAaaia yeyevnuévn, ot 8¢ TAV £mBOVARY
VTR OKALWPNOAUEVOL HEXPL EC POVOV HN OTL BLOTEVOVTEG ¢ TOSE TOD XPOVOU KOl T OPETEPA XVTWV EXOVTEC, KAITIEP
g€eAnAeypévol Slapavig, MK kal otpatnyolvteg Pwpaiwy €Tt Kol € TO TWV UTTATWY AVAYEYPOLHEVOL TEAOUOLY
&&lwpa (Procop., Aed., |, 1, 12-16).

Romanitas — Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



Ana Maria de Oliveira

193

denominar-se imperador por natureza [physei basiléa] e por direito [orthds]. Entendemos
que orthés foi aplicado por Procopio no sentido da justa heranga ou do legado.

O debate instigado na narrativa entre persas e romanos tampouco ocorreu de
maneira despropositada. Neste ponto, a narrativa procopiana pode seguir o mesmo viés
dos documentos protocolares que empregam o termo autokrator: demonstrar o basilets
romano como o governante de todos, em uma conotacao de soberano universal, na linha
constantiniana, augustana e alexandrina, visto que havia a necessidade dessa reafirmacéo
no VI século, devido a disputa com os persas, pois, 0 maior rival citado no trecho lido
também seguia um modelo de Império Universal.

Os imperadores persas, assim como 0s romanos, se balizavam em herancas
tradicionais de seu povo, em um passado ancestral sedimentado principalmente em suas
raizes iranianas e zoroastristas. Por este motivo, pelo menos desde o Ill século o Xa Sapor
havia cunhado o termo universal Sdhansah Eran ud Anéran, em outras palavras, Rei dos
Reis do IrG e do Ndo Ird, conforme explica Otavio Pinto (2020, p. 10). Com este feito,
caminhava para além de seu pai, 0 qual cunhou o termo de Sahansah Eran, isto é, Rei dos
Reis do Ird.

Com os romanos, a funcdo do basileus era articular politicamente a basileia
sagrada como o primeiro dentre os homens, mas reconhecendo seus limites. Desta forma,
entendemos que o titulo foi utilizado na prosa e na poesia para especificar um tipo de
poder que, assim como autokrator, era uma herancga tradicional greco-romana. Ao vincular
o uso do conceito a linha aristotélica, consideramos que a basileia foi escolhida por se
tratar do método de governo (arkhé): mais adequado, pois era a melhor politeia. Assim,
era necessario estar a frente da administracao um basileus ideal, que era o mais virtuoso,
o grande lider e, por conseguinte, quem possuia, principalmente, o auxilio divino, além de
contar com os homens mais preparados para lhe ajudar na tomada de decisdes.

Podemos encontrar um auxilio ao imperador nestes moldes quando Procépio
passou ao tema central deste primeiro capitulo do Livro |, que era relatar a reconstrucao
de Santa Sofia, a qual havia sido destruida durante a Revolta de Nika, em 532, e foi
reinaugurada em 537:

Em qualquer avaliacdo do Imperador, ele desconsiderou todos os gastos, e
rapidamente comecou o trabalho de construgdo, iniciando por reunir artesdos
de todo o mundo. E Antémio de Trales, o mais erudito homem, perito no oficio
gue é conhecido pela arte de construir, ndo apenas para seus contemporaneos,
mas também quando comparado com aqueles que viveram bem antes dele,
ajudou o entusiasmo do Imperador, regulamentando devidamente a tarefa de
varios artesdos e preparando os desenhos da futura construgao; e associado com

8 Cf. discussdes em Oliveira (2020, p. 20-58), detalhando a utilizacdo de arkhé como um método de governo.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



194

A basileia sagrada de Justiniano (527-565)

ele estava outro mestre-de-obras, de nome Isidoro, milesiano por nascimento,
um homem que era inteligente e digno para assistir ao Imperador Justiniano.
De fato este, também foi uma indicacdo de respeito, em que Deus auxiliou o
imperador, em que ele ja tinha fornecido os homens que seriam mais prestativos
ao imperador nas tarefas que seriam levadas a publico (Procop., Aed., |, 1, 23-26).°

Ao narrar os preparativos para o momento de reerguer o templo, Procopio
ressaltou que foi o auxilio recebido pelo basilets, tanto humano quanto divino, que
resultou neste tao belo trabalho. Ja para Paulo, que discorreu somente sobre o momento
de reconstrucao da clpula desse mesmo templo entre 558 e 559, além do apoio de
Deus no mundo celestial, Justiniano possuia ainda o auxilio da imperatriz [basilidos],
a intercessora apos a morte [ékhein hyper solu pros theon parrésian], e a colaboradora
[synergatin] quando em vida:

(55) e quem né&o é inclinado para as regras do Imperador,
um homem gentil e bondoso,

que concede beneficios comedidamente a amigos e inimigos?
Isso é sua salvacao. Isso, Mestre Poderoso,

faz a alma da imperatriz, ela que é abencoada,

em tudo excelente, amavel e em tudo sabia,

(60) interceder junto a Deus em teu nome,

ela que foi sua piedosa colaboradora em vida.

Mas quando morreu,

ela concedeu aos seus assuntos solidaria lealdade,

gue vocé nao tem esquecido

e de bom grado ndo negligencia (Paulo Silencidrio, Descriptio Sanctae
Sophiae, 55-65).1°

Diante do exposto, é possivel concluir que a escolha dos termos em ambos os
autores para se referir ao imperador, assim como nos protocolos oficiais do corpus iuris
civilis, nao acontecia de maneira despreocupada. Conforme ja foi possivel demonstrar em
outros momentos no decorrer do artigo, a escolha por colocar Justiniano no centro da
narrativa, intitulando-o como basileus, era uma forma de demonstrar o modelo politico
em vigor que se observava.

96 pév 00V BagNelg APPOVTIOTAOOG XPNHATWY AMAVTWY £G THV oikoSourv otoudf (€10, Kal TOUG TEXVITOC €K TTGONC
YAG fyelpev Grmavtog. AvBEuiog 8¢ TpoALavOg, Tl 0oPIA TH KAAOUUEVN UNXAVIKR AOYLWTATOC, OV TWV KXT> QUTOV
pOVOV AIavTwyY, GAAX Kol TV adToD TIPOYEYEVNEVWY TIOAAD, TR PacAéwg UTIOVPYEL OTIOUSH, TOIG TEKTALVOWEVOLG
TA Epya pLUBUILWY, TWV TE YEVNOOUEVWY TIPOSIAOKEVALWY VEAA AT, KOl HNXAVOTIOLOG OUV aUTW £TEPO, 1aidwpog
8vopa, MARoLOG yévog, Euppwy Te MW Kai Tpénwy lovotviav LTtoupyslv Baothel. Av &¢ &pa Kai To0TOo TAC
T00 Be00 TEPL TOV BACIAEX TIUAG, TIPOKATAOTNOAUEVOU TOUG G T TP ONTOPEVO XPNOLUWTATOUE TR ETOUEVOUC
(Procop., Aed., |, 1, 23-26).

106 TOV Baohéa TOUTOV OV BEAWV KPATELY,/ TOV fEPOV, TOV RSV, év TWL HETPiWL/eVEPYETODVTA Kal PIAoUG Kal Wr
@idoug/ owdlel og TadTar TAOTA TRV Yuxnv Toel/ TG BaoAidog, kpdTioTe, TAG evdaipovog,/ TAG TavtaploTng, TAG
KOARG Kol Ttavoo@ou,/ €xewv UTtEp 000 Ttpdg Bedv Ttappnaiav,/ v {Qoav €ixeg eDOEPA auvepydTy,/ £l 8¢ HeTAADE,
Tapéaxe Tolg LTnkoolg/ Gpkov BonBov, Gpkov dppayéatatov,/ dv o0 TapAABeg o0& ékwv Tapadpdpolg (Paulo
Silenciario, Descriptio Sanctae Sophiae, 55-65).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



Ana Maria de Oliveira

195

Assim, Procépio e Paulo se valeram dos termos mais apropriados em seus trabalhos
para se inserirem no projeto imperial do qual faziam parte. No entanto, apesar de todo
rebuscamento na escolha de titulos, por meio de sua conceituacao, revelam-se aspectos
praticos importantes e singelos: o basileus podia e devia estar no cerne do governo,
todavia sem o apoio popular da comunidade cristd, sem o apoio divino, sem o apoio da
corte, literario, historico e cultural, a manutencdo de seu poder ndo acontecia.

Consideracgoes finais

Diante do exposto, compreendemos ser necessario observar nossos autores como
cortesaos inseridos no contexto politico da basileia sagrada e que eram, por conseguinte,
parte atuante dela. Neste sentido, compreendemos que o periodo era marcado por um
movimento cultural especifico, mas que nao estava deslocado das demais discussdes da
Antiguidade Tardia, que acabava por caracterizar também a politica imperial. Era ainda
resultado da educacao recebida por nossos panegiristas e demonstra a circulagao pela
corte de um conjunto de ideias, principios filosoficos e sociais, além daqueles politicos,
que assinalou o modo de escrever as narrativas aqui estudadas, sejam elas em prosa
ou em poesia. Os préprios textos corroboram nossa argumentagdo, pois eram uma
importante ferramenta de auxilio ao governante, na medida que ajudavam a propagar
os seus ideais.Assim, nossas analises apontam para Procopio e Paulo inserindo em seus
trabalhos referéncias a Justiniano como basilets e ao Império como basileia tanto pelas
observagdes que faziam do poder imperial como também por escolhas conceituais, as
quais eram embasadas em discussdes politico-religiosas proprias de seu tempo. O modelo
politico apresentado pelas narrativas procopiana e paulina admitia um governante que
nao tomava sozinho as decisdes, mas nao so: havia ainda discussdes morais e filoséficas
sobre o exercicio do poder, além dos debates constitucionais, aos quais Justiniano
concedeu especial atencdo durante o seu governo e cujos resultados sdo vistos no corpus
turis civilis.

Ja aideia de uma teocracia era questionavel, pois havia uma confirmacao de relagao
direta de submissdo entre o imperador e a instancia do clero. Talvez por este motivo nao
chegou a ser empregado por nossos autores da maneira que se convencionou pensar na
modernidade. No entanto, referenciar um autokratér ou uma autocracia também acabava
se tornando inviavel, pois o modelo politico ndo resultava em uma tomada de decisdes
concentradas totalmente na figura imperial sem negocia¢des ou o apoio das diversas

instancias para governar, incluindo o seu consistorium e a ja mencionada propagacao

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



196

A basileia sagrada de Justiniano (527-565)

de ideias por meio de variadas artes e artistas, abarcando cortesdaos dedicados a politica
imperial.

Referéncias
Documentacao textual

ARISTOTELES. Ethica Nikomdkheia — Nicomachean Ethics. Edited by J. Bywater. Oxford:
Clarendon Press, 1962.

PAUL THE SILENTIARY. Description of Hagia Sophia. In: BELL, P. N. Three political voices
from the Age of Justinian. Translated by P. N. Bell. Liverpool: Liverpool University
Press, 2009, p. 189-213.

PAYLOY SILENTIARIOU. Ekphrasis toil naoil tés Agias Sophias — Descriptio Sanctae Sophiae;
Descriptio ambonis. Germany: Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum
Teubneriana, 2011.

PROKOPIOU KAISAREOS. Peri Ktismaton — On Buildings. Translated by H. B. Dewing and
Glanville Downey. Cambridge: Harvard University Press, 1954.

Obras de apoio

ANDRE, A. Experiéncias monarquicas no mundo grego: os casos micénico e homérico.
Romanitas, n. 10, p. 155-169, 2017.

BELL, P. N. Three political voices from the Age of Justinian. Liverpool: Liverpool University
Press, 2009.

BOY, R. V. Procopio de Cesareia e as disputas entre romanos e bdrbaros na Guerra Gética:
da "Queda de Roma" ao periodo de Justiniano. Tese (Doutorado em Historia Social)
— Programa de P6s-Graduacao em Historia Social da Universidade de Sao Paulo,
Sao Paulo, 2013.

CAMERON, A. Procopius and the sixth century. London: Routledge, 2005.

EVANS, J. A. S. The Age of Justinian: the circumstances of imperial power. New York: Taylor
& Francis e-Library, 2001.

FELISBINO, L. Isécrates e a legitimidade do poder de Felipe Il da Macedbnia no século IV
a. C.: Basileus barbaro ou hegemdn grego? Dissertacdao (Mestrado em Historia).
Programa de Po4s-Graduacao em Histéria da Universidade Federal do Parana,
Curitiba, 2017.

Romanitas — Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



Ana Maria de Oliveira

197

FIGUEIREDO, D. Inventivas e panegiricos na Antiguidade Tardia. Romanitas, n. 6, p. 166-
171, 2015.

FRANCHI, A. P. O discurso panegiristico e a legitimagdo do poder no século IV d. C. Revista
Verndculo, n. 19 e 20, p. 99-108, 2007.

GALLO, R. F. A teoria das formas de governo na Antiguidade. Rénai, v. 1, n. 2, p. 79-93,
2013.

MAMEDES, K. C. C. B. M. Na urdidura do palacio: a corte de Justiniano e as transformacdes
das relacdes politicas no mundo tardo antigo.Revista Agora, n. 30, p. 50-68, 2020.

MAMEDES, K. C. C. B. M. Guerras Secretas: conflitos e negociacdes na corte do imperador
Justiniano. Dissertacao (Mestrado) — Programa de P&s-Graduacao em Historia da
Universidade Federal de Mato Grosso, Cuiaba, 2018.

MAMEDES, K. C. C. B. M. Conflitos e negociacdes na corte do imperador Justiniano. In:
ENCONTRO REGIONAL DE HISTORIA DA ANPUH-RJ, 7, 2016. Anais... Rio de Janeiro:
Associacao Nacional de Historia, 2016.

OLIVEIRA, A. M. Louvada seja a sagrada basileia: uma analise do governo de Justiniano,
o Grande (527 — 565) a partir dos panegiricos de Paulo Silenciario e Procopio de
Cesareia. Dissertacdo (Mestrado em Historia) — Programa de Pés-Graduagdao em
Historia da Universidade Federal do Parana, Curitiba, 2020.

PEDROSO, R. R. A divisdo dos regimes politicos em Aristoteles. Dissertacdo (Mestrado em
Filosofia) — Programa de P6s-Graduagdo em Filosofia da Universidade de Sdo Paulo,
Sao Paulo, 2015.

PINTO, O. L. V. O escabelo purpura: o cativeiro de Valeriano como paradigma da ascensao
do Império Sassanida. Revista Histdria, v. 39, p. 1-20, 2020.

PINTO, O. L. V. O mais belo ornamento de Roma: administracdo, oficios e o projeto
burocratico nas Variae de Cassiodoro (507-540 D.C.). Dissertacdo (Mestrado em
Historia) — Programa de Pos-Graduagao em Histéria da Universidade Federal do
Parana, Curitiba, 2012.

RUNCIMAN, S. A civilizacao bizantina. Rio de Janeiro: Zahar, 1977.

RUNCIMAN, S. A teocracia bizantina. Rio de Janeiro: Zahar, 1978.

SILVA, G. V. Reis, santos e feiticeiros: Constancio Il e os fundamentos misticos da basileia
(337 —361). Vitoria: EDUFES, 2015.

TAVEIRA, C. O modelo politico da autocracia bizantina: fundamentos ideologicos e
significado histérico. Tese (Doutorado em Histéria Social) — Programa de Pos-
Graduacao em Historia Social da Universidade de Sao Paulo, Sao Paulo, 2002.

TREADGOLD, W. The early Byzantine historians. London: Palgrave Macmillan, 2010.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.



	_2bn6wsx
	_hktruvym1vb2
	_snrf2rezd9jy
	_fydurhuz1n15
	_3ep43zb
	_GoBack
	_hiqp14xhlowz
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.nudxtudk8ggz
	_heading=h.1fob9te
	_GoBack
	bookmark=id.3znysh7
	_qsh70q
	_3as4poj
	_u24n19dhnvzi
	_k9mowyh4nr4a
	_q2m9sexdux45
	_3o7alnk
	_41q0pu6byutk
	_1302m92
	_o1zknglzb8sq
	_tdlx8qspv11i
	_35nkun2
	_ob2kgawpl8lz
	_GoBack
	_heading=h.p7bpngqxaq36
	_GoBack
	_heading=h.iy7h5el4du7h
	_heading=h.j9jpvp63tted
	_heading=h.e2596nimnoln
	_GoBack
	_heading=h.deu4nb7039p0
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.m9hzr77nw6fg
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.gf1gfzpbzldh
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.89um2h9jrppe
	_GoBack
	_heading=h.i194rtl815eb
	_GoBack
	_heading=h.bsl0jwydnpa4

