Entre a filosofia e a sofistica: o caso
de Dion de Prusa (séculos | e Il)

Esdra Erlacher’

Resumo: As fontes textuais, epigraficas e materiais do Império Romano
revelam-nos que era comum, no contexto do Principado, encontrar sofistas,
filésofos e rhetores circulando pelas péleis e civitates. Muito embora
saibamos que a filosofia e a sofistica eram dominios de conhecimento
distintos, contando com professores e centros de ensino prdprios, na
pratica, muitas vezes, suas fronteiras tornavam-se fluidas, de modo que
um mesmo individuo podia desempenhar o papel de sofista e filésofo de
forma concomitante. Um caso exemplar é o de Dion de Prusa, classificado,
desde a Antiguidade ora como sofista, ora como filésofo. Tendo em vista
as diferentes identidades atribuidas ao autor, nosso objetivo, no presente
artigo, é discutir, tomando como base os discursos de Dion, sobre como
a sofistica e a filosofia foram tratadas em seus discursos e como o préprio
orador desejava ser reconhecido.

Abstract: The textual, epigraphic, and material sources of the Roman
Empire reveal to us that it was common, in the context of the Principate, to
find sophists, philosophers, and rhetors circulating through the poleis and
civitates. Although we know that philosophy and sophistry were distinct
domains of knowledge, with their own teachers and educational centers, in
practice, their boundaries often became fluid, so that the same individual
could simultaneously play the role of both sophist and philosopher. An
exemplary case is that of Dio of Prusa, who has been classified since
Antiquity sometimes as a sophist, sometimes as a philosopher. Considering
the different identities attributed to the author, our objective in this article
is to discuss, based on Dio’'s speeches, how sophistry and philosophy
were addressed in his discourses and how the orator himself wished to be
recognized.

Palavras-chave:
Império Romano;
Principado;
sofistas;
filbsofos;

Dion de Prusa.

Keywords:
Roman Empire;
High Empire;
sophists;
philosophers;
Dio of Prusa.

Recebido em: 01/04/2025
Aprovado em: 06/06/2025

* Doutoranda pelo Programa de Pds-Graduagdo em Histéria da Universidade Federal do Espirito Santo (Ufes), sob a
supervisdo do prof. Dr. Gilvan Ventura da Silva. Mestra e graduada em Historia pela Ufes. Integrante do Laboratério de
Estudos sobre o Império Romano (Leir/secdo ES).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



52

Entre a filosofia e a sofistica

Introducao

s fontes textuais, epigraficas e materiais do Império Romano, no contexto do

Principado, revelam-nos a existéncia de uma série de individuos, classificados como

filésofos, sofistas e rhetores, que circulavam pelas civitates e péleis desempenhando
diferentes atividades. Dentre elas, podemos destacar a mediacao de conflitos das cidades
e destas com a administragao imperial, o envolvimento em embaixadas ou a sua lideranca,
a atuacdo como evergetas edilicios, a participacdo ativa como conselheiros reais ou a
instrugcdo das comunidades urbanas mediante os discursos publicos.

De modo bastante simplificado, e apenas como forma de tornar mais didatico o
tema, poderiamos dizer que um filésofo era aquele que desenvolvia as doutrinas de uma
das principais tradicoes filoséficas corrente em seu tempo — no Principado, o estoicismo,
o epicurismo e o platonismo. Normalmente, esse individuo possuia um pequeno grupo
de pupilos para quem transmitia os conhecimentos.

Ja os sofistas, versados na paideia, eram individuos que realizavam exposicoes
diante de audiéncias ampliadas. Estes eram, geralmente, profissionais lembrados pela
capacidade de improvisar discursos e pela exceléncia em usar as palavras da maneira mais
adequada. No entanto, o termo sofista podia ter conotacdes negativas gragas a alguns
autores, como Platdo, o que fez com que certos individuos evitassem tal designacéo,
preferindo ser qualificados como rhetores. Para alguns, a sofistica ndo passaria de uma
disciplina verborragica, de modo que seus praticantes seriam charlatdes ou impostores,
preocupados somente com a aparéncia e sem nenhuma relevancia politica, dai a
preferéncia pelo termo rétor (Jones, 1978, p. 9).

De acordo com determinados autores, como Bowersock (1969) e Bowie (1970), no
entanto, haveria certa distincdo entre o sofista e o rhetor. Bowie (1970, p. 5) explica que o
termo sofista se aplicaria, muitas vezes, aos professores de retoérica (rhetores), cujo nivel
de especializacao lhes permitia realizar apresentacdes publicas. Desse modo, o rhetor
seria o professor de eloquéncia, ao passo que o sofista seria um habil orador publico.
Muitas vezes, o rhetor se tornava um sofista quando atingia uma competéncia elevada
para realizar exposicOes retéricas para grandes audiéncias.

Cumpre destacar, porém, que nem sempre é facil classificar um autor como
sofista, filésofo ou rhetor (Stanton, 1973, p. 353 e ss.). Bowersock (1969) afirma que, na
época imperial, um orador poderia desempenhar tais papéis de forma concomitante.
O autor defende, no entanto, maior proximidade entre o praticante da sofistica e o da

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Esdra Erlacher

53

filosofia e maior diferenciagdo entre o sofista e o rhetor.' Tal hipotese é aceita, ao menos
em determinadas ocasides, por Sidebottom (2009). No presente texto, interessa-nos
refletir mais sobre as pretensas diferenciacdes entre a sofistica e a filosofia, uma vez que
Dion de Prusa, autor sobre quem falaremos adiante, foi classificado ora como sofista,
ora como filésofo.

Conforme argumenta Silva (2014, p. 176), sofistas e filosofos detinham, em muitos
casos, a mesma formacao, podendo realizar performances publicas e ensinar. Os sofistas
tinham competéncia para organizar disputas filosoficas, ao passo que os fildésofos
podiam declamar composi¢des, embora a primeira funcdo coubesse mais a um filésofo
e a segunda, a um sofista. De acordo com Anderson (1993, p. 134), era comum que 0s
individuos estudassem tanto filosofia quanto retérica e, embora se dedicassem as duas
disciplinas de modo similar, acabavam por se identificar com uma ou outra. Desse modo,
sofistica e filosofia nunca se divorciaram totalmente, nem do ponto de vista social, nem
do intelectual.

Jones (1978, p. 9) também argumenta que a filosofia e a sofistica, embora fossem
dominios de conhecimento distintos, contando com professores e centros de ensino
préprios, na pratica, muitas vezes se sobrepunham. Os filésofos, por exemplo, ndo raro
ensinavam e declamavam, o que os obrigava a recorrer ao estilo e as estruturas linguisticas
préprias da sofistica. Por isso, parece-nos, que as fronteiras entre esses campos do saber
eram bastante fluidas.

Nathalia Gachallova (2015), de igual modo, problematiza as diferengas entre a
filosofia e a sofistica, nos primeiros séculos do Principado, e o suposto conflito entre
as duas disciplinas, que teria se originado nos tempos de Platdo e Aristoteles. A autora
argumenta que, embora muitas pesquisas apontem para a existéncia de uma tensdo
entre filésofos e sofistas desde o periodo classico até a Antiguidade Tardia,2 investigacbes
recentes tém demonstrado que havia grande tendéncia de esses campos de saber
confluirem, indicando assim que as fronteiras entre quem seria o praticante de filosofia
e quem seria o de sofistica ndo eram téo delimitadas como a primeira vista se poderia

' Para Bowersock (1969, p. 12), seria mais dificil diferenciar o sofista do rhetor do que propor uma diferenciagéo entre o
praticante da sofistica e o da filosofia. Segundo o autor, esta claro, a partir de vérios textos, que havia alguma distin¢do
entre os titulos rhetor e sophistés. Filostrato, por exemplo, em certas ocasides, evitou deliberadamente a palavra sofista
ao se referir a determinados individuos. Silva (2014, p. 187-188) também defende que, na obra Vitae Sophistarum,
Filéstrato (Vitae Sophistarum, |, 513; 1, 564; 1, 591) utiliza os termos rhetor e sofista de forma distinta, de modo que o
valor do sofista seria maior do que o do rhetor.

2 Para Bowersock (1969, p. 11), por exemplo, ndo ha duvida de que existia rivalidade entre filosofos e rhetores, embora
tal autor concorde que um mesmo individuo podia combinar os papéis de ambos os campos do saber. Karadimas
(1996) também destaca os conflitos entre fildsofos e rhetores e exclui qualquer possibilidade de mescla mutua entre as
duas disciplinas.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



54

Entre a filosofia e a sofistica

supor.: Assim, ndo era incomum que um mesmo individuo se especializasse tanto em
filosofia quanto em retorica.

Marco Aurélio, o imperador filésofo, por exemplo, sempre estudou retérica e
ouviu conferéncias de sofistas famosos, apesar de seu crescente interesse pela filosofia.
Gachallova (2015, p. 23) defende que, na Antiguidade, apresentar-se como filésofo ou
sofista dizia respeito muito mais a determinada construcao de uma identidade, de uma
imagem, do que a uma opcao profissional definida, ja que o aprofundamento em filosofia,
por exemplo, ndo implicava rejeicao a sofistica e vice e versa. Além disso, os ataques de
um ou outro individuo a filosofia ou a retérica, frequentes no mundo antigo, destinavam-
se, em geral, a provocar um oponente, ndo exprimindo, pois, um conflito entre ambas as
disciplinas (Gachallova, 2015, p. 24).

Outro caso exemplar é o de Dion Cassio, que acreditava ser perfeitamente possivel
que um individuo se dedicasse a filosofia e a sofistica,* o que corrobora a hipétese da
sobreposicio das funcdes préprias do sofista e do filésofo no Império Romano. E o que se
conclui de uma passagem em que o autor aborda o desentendimento entre Julia Domna
e o prefeito do pretério Plautiano como justificativa para que a imperatriz passasse a
se cercar por sofistas e filosofos. Segundo Dion Cassio (Historia Romana, LXVII, 15, 7):
“Por esta razado, ela [Julia Domna] comecou a estudar filosofia e passava seus dias na
companhia de sofistas”.

Filostrato (Vit. Soph., |, 480) tinha uma opinidao semelhante aquela de Dion Cassio,
pois afirmava que a sofistica antiga deveria ser considerada uma retérica que se dedicava
a filosofia, ja que os sofistas tratavam dos mesmos temas que os filésofos. Quanto a
isso, Silva (2014, p. 178) demonstra que os sofistas mencionados na Vitae Sophistarum
eram alunos de filésofos, assim como também os filésofos frequentaram as escolas dos
sofistas e rhetores.

Conforme destaca Bowersock (1969), a confluéncia entre sofistica e filosofia é
testificada por uma variedade de fontes, tanto textuais quanto materiais. Em um epigrama

3 Segundo a autora, Platdo, no famoso didlogo Protdgoras, descreve certo orador como um impostor que iludia jovens
a segui-lo e refere-se aos discipulos de tal homem como ingénuos encantados que o seguiam feito animais (Plato, Prt.
315a-b). Essa passagem, decerto, é bem sugestiva sobre a opinido do filésofo grego para com os sofistas. Entretanto,
o préprio Platdo, nas palavras de Gachallova, fornece evidéncias que refutam essa interpretagdo. No mesmo dialogo,
Sécrates utiliza Homero para persuadir Protagoras a cooperar e sugere que as duas profissGes deviam caminhar juntas
para alcancar o objetivo comum de encontrar a verdade (PIl. Prt. 348c-d). Além disso, a autora afirma que Platdo
utilizava métodos sofisticos para promover suas proprias ideias e que ele ndo dispensava as ferramentas retéricas.
Nesse sentido, tais evidéncias demonstram que as relagdes entre sofistica e filosofia ndo eram tdo conflituosas como
pode parecer a principio (Gachallova, 2015, p. 21).

4 Dion Cassio nasceu entre 163 e 164, na cidade de Niceia, localizada na provincia do Ponto-Bitinia. Tal autor provinha
de uma familia abastada e bastante influente na politica local. Seu pai, Cassio Aproniano, foi senador consular e
governador de trés provincias imperiais. Segundo Esteves (2019, p. 196), é possivel que Dion tenha estudado com
algum rhetor grego na Asia Menor ou em Roma.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Esdra Erlacher

55

de Atenas, extraido de uma inscricao, por exemplo, um homem é declarado rhetor em sua
fala e filésofo em seu pensamento (Epigrammata Graeca, 106).5 Além disso, na inscricdo
da base de uma estatua encontrada em um asclépio de Atenas, erguida aproximadamente
em meados do século Ill, encontramos a mencao a Tito Flavio Glauco, que é descrito da
seguinte forma:

[..] Por decreto do Conselho do Aredpago, esta estdtua de Quinto Estacio
Themistocles, de Cholleidai, [...] foi erguida por Tito Flavio Glauco, de Maratona,
poeta, rhetor e filésofo, advocatus fisci, tendo servido com distinggo como
guardido das chaves do deus [...] (Inscriptiones Graecae, I, 3704, grifo nosso).

Considerando o que foi discutido até aqui, € de nosso interesse, no presente artigo,
refletir sobre as diferentes identidades atribuidas a Dion de Prusa, um autor que viveu,
aproximadamente, entre 40 e 120,c tendo obtido bastante notoriedade como orador,
sofista e filésofo, na medida em que percorreu diversas civitates e poleis dispersas pelo
Império Romano, proclamando seus discursos sobre os mais variados temas. Desde a
Antiguidade, no entanto, ha bastante imprecisdao sobre quem seria tal personagem,
de modo que ela é apresentada ora como sofista, ora como filésofo. Portanto, nossa
investigacdo pretende iluminar este tema, uma vez que classificar os autores ou nos
informar sobre como eles foram classificados ao longo do tempo faz parte da operacao
historiografica, permitindo-nos decodificar as fontes.

Dion de Prusa: breves notas biograficas

Antes de refletirmos sobre as multiplas classificagbes atribuidas a Dion de
Prusa, vale a pena apresentar alguns de seus dados biograficos. Ao que tudo indica,
tal personagem teria nascido entre 40 e 50, na regido da provincia do Ponto-Bitinia e
falecido entre 110 e 120.

Por meio das epistolas de Plinio, o Jovem, (Ep. X, 81, 82) temos a informacao de que
o orador era conhecido por seus contemporaneos como Cocceianus Dion (grafia utilizada
por Plinio) ou Cocceiani Dionis (grafia utilizada por Trajano). Certos autores (Momigliano,
1969, p. 257; Moles, 1978, p. 86; Berry, 1983, p. 71) acreditam que tal cognomen seria
um indicativo de que Dion teria recebido cidadania romana sob o governo de Nerva

° Este epigrama foi coletado por Georg Kaibel (1878). O autor reuniu uma série de epigramas gregos extraidos de
inscricdes em pedra, o que deu origem a obra Epigrammata Graeca ex lapidibus collecta, publicada em 1878. Trata-se
de uma edigdo critica que reline epigramas encontrados em monumentos, lapides, estelas funerarias, dedicatorias e
inscricbes votivas da Grécia antiga e do mundo helenistico-romano.

6 Todas as datas mencionadas no texto referem-se ao periodo posterior ao nascimento de Cristo, com excecdo daquelas
que sdo acompanhadas pela grafia a.C.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



56

Entre a filosofia e a sofistica

(Cocceius Nerva), entre 96 e 98, uma vez que, em Roma, era comum a adog¢ao dos nomes
dos patronos responsaveis pela concessao da cidadania a determinado individuo.

Dion fazia parte de uma importante e abastada familia de Prusa. Mesmo com
escassas informacdes, temos noticia de que seu pai era um homem influente que teria
conseguido acumular fortuna consideravel por meio do comércio de longa distancia e
do empréstimo de dinheiro a juros. Seu avd materno também parece ter sido uma figura
proeminente, atuando como benfeitor local, o que teria lhe rendido alguma proximidade
com um dos imperadores, provavelmente Claudio (Dio Chrysostom, Or. 46, 4), de quem
teria recebido cidadania romana. Caso essas informacdes sejam veridicas, a mée de Dion
parece ter vindo de uma linhagem célebre de Prusa.

Em virtude de sua condicao financeira privilegiada, o orador teria tido acesso a
uma educacao de primeira linha. Ao que tudo indica, na década de 60, dirigiu-se a Roma,
onde estudou, provavelmente, com o filésofo estoico Caio Musdnio Rufo (Moles, 1978,
p. 82; Nielsen, 2008, p. 121).” Esse fato pode ter ocorrido no final do governo de Nero
(Morocho Gayo, 1988, p. 19).

A partir da década de 70, Dion realizou uma série de viagens pelas civitates e
poleis do Império Romano, como foi o caso de Rodes (Or. 31) e Alexandria (Or. 32), onde
o autor pronunciou orac¢des publicas visando a corrigir determinadas condutas dos
cidaddos no ambiente urbano. Nesse periodo, nota-se a consolidagao da posi¢do de Dion
como um orador de carreira, que desfrutava de elevada fama e reputacdo. Por conta
disso, acabou estabelecendo conexdes com a aristocracia romana, sendo identificado por
alguns autores como amigo e conselheiro dos imperadores, especialmente os da dinastia
flaviana (Momigliano, 1969, p. 259; Moles, 1978, p. 84; Nielsen, 2008, p. 121).

Uma das conexdes mais emblematicas foi a de Dion com Flavio Sabino, que era
primo e, ao mesmo tempo, genro de Tito (79-81) e também primo de Domiciano (81-
96). De acordo com Suetoénio (Domitianus, 530), em 82, Sabino foi sentenciado a morte a
mando de Domiciano porque, no dia das eleicdes consulares, o arauto, errando o titulo,
o havia anunciado como imperador em vez de consul designado. Desse modo, Sabino foi
acusado de conspiracao.

Dissemos que a relacdo com Sabino foi marcante para a trajetéria de Dion, pois,
conforme diversos pesquisadores postulam (Jones, 1978, p. 46; Nielsen, 2008, p. 121),

7 Acredita-se que Dion tenha conhecido Mus6nio Rufo quando o filésofo viajou para a Asia Menor em companhia de
Rubélio Plauto, em 60. Contudo, Dion teria se tornado seu aluno apenas em Roma, para onde Musonio retornou em 62,
quando Rubélio foi executado. O filésofo, entretanto, foi exilado para a ilha de Gyaros, em 65, por Nero. Desse modo,
conjectura-se que Dion tenha estudado com o professor no periodo de 62 a 65 (Moles, 1978, p. 86).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Esdra Erlacher

57

devido a proximidade com Sabino nosso autor foi punido com o exilio da Peninsula Italica
e do Ponto-Bitinia.t

Segundo Nielsen (2008, p. 121), Dion foi banido mediante uma sentenca de relegatio.
A relegatio implicava que parte do patrimonio poderia ser confiscado, permanecendo o
restante sob dominio e controle do sentenciado, além de o condenado ser impedido
de transitar por determinadas regides/provincias. Os efeitos da sentenca poderiam ser
temporarios ou vitalicios (Silva, 2020, p. 44). Jones (1978, p. 46) também concorda com
essa hipotese, para quem Dion foi exilado mediante uma pena de relegatio, por meio
da qual o sentenciado estava impedido de instalar-se na Peninsula Italica e na provincia
do Ponto-Bitinia, sendo livre para se deslocar por outros locais e mesmo para falar em
publico. Ademais, os bens de Dion nao teriam sido confiscados.

Vale lembrar que o exilio € um momento bastante marcante na trajetéria de
Dion. Isso porque tal episédio foi utilizado por diversos autores, da Antiguidade a
contemporaneidade, conforme discutiremos no préximo tépico, como marco para uma
mudanca radical de vida do orador, o que teria influenciado diretamente sua conversao
da sofistica para a filosofia.

Apos a morte de Domiciano, aproximadamente em 96, Dion consegue retornar a
Prusa. Tao logo se restabeleceu em sua sua cidade natal, o autor envolveu-se em uma
série de atividades politicas a nivel local e provincial. Temos noticia de que, apds 98, Dion
passou a viajar pelas cidades do Ponto-Bitinia, pronunciando algumas de suas oracdes,
como ocorreu em Nicomédia (Or. 38) e Niceia (Or. 39), onde o autor buscou estabelecer
a homonoia,> uma vez que ambas estavam disputando entre si por privilégios e titulos
citadinos perante o Império. E provavel que esse conflito fosse antigo, pois, por muito
tempo, Nicomédia deteve o titulo de metropolis e Niceia o de “primeira cidade”. Contudo,
durante o governo de Domiciano, foi permitido que Nicomédia adicionasse “primeira” a
sua titulacao inicial, o que nao agradou aos cidadaos de Niceia, que ndo admitiam a perda
da primazia daquela pélis (Or. 38, 35, 39).

Depois disso, por volta de 100, Dion visitou a cidade de Tarso, onde pronunciou dois
discursos (Or. 33; Or. 34), tendo por objetivo admoestar o comportamento da populacao

8 Ha alguma controvérsia a respeito da sentenca aplicada a Dion. Ventrella (2009, p. 36-56), por exemplo, defende que
o tipo de mobilidade forcada de Dion entre 82 e 96 ndo foi o exilio e sim uma fuga. A hipdtese sustentada pelo autor
¢é a de que o orador teria deixado voluntariamente Roma e vagado por regides longinquas, temendo uma condenagéo
a morte, uma vez que ele seria acusado de cumplicidade em uma conspiragdo contra Domiciano devido a sua amizade
com Sabino.

° De acordo com Jones (1978, p. 83) a homonoia, traduzida usualmente como concérdia, apresenta diferentes
significados, a depender do contexto. Quando utilizada pelos escritores do periodo imperial, é melhor traduzida como
oposta a stasis e implica a resolugdo de conflitos recentes ou disputas ainda ndo solucionadas, entre cidades diferentes
ou entre os diferentes grupos de uma mesma comunidade (Sheppard, 1986, p. 230).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



58

Entre a filosofia e a sofistica

nos espacgos da cidade, bem como a atitude hostil que os homens de [a mantinham
com os romanos. Por conta disso, apesar da prosperidade, a polis ndo gozava de boa
reputacao, pois era associada a imoralidade, luxuria, irritabilidade e falta de postura nos
espacgos publicos, o que motivou o autor a pronunciar suas oragoes.

Dai em diante, temos registros de uma série de atividades politicas de Dion
visando a melhorias em Prusa. Uma de suas primeiras incumbéncias, nesse sentido, foi
liderar, entre 99 e 100, uma embaixada instituida com o propdsito de saudar Trajano.®
Segundo Jones (1978, p. 53), devido a esta embaixada, Prusa recebeu diversos favores
imperiais, incluindo o direito de eleger novos membros para a boulé e o aumento da
receita municipal. Ao que tudo indica, essa ocasido teria servido de inspiracao para que
Dion produzisse os discursos intitulados, postumamente, Sobre a realeza (Or. 1; Or. 2; Or.
3; Or. 4), nos quais aborda as virtudes e vicios dos bons e dos maus soberanos. Embora
nenhum imperador seja citado nas oragdes, infere-se que estas tenham sido escritas de
modo a contrapor Domiciano, o arquétipo do tirano, a Trajano, o optimus princeps."

Além disso, por conta propria, levou a cabo um projeto de reforma da sua pdlis
visando a oferecer instalacdes melhores a populagdo. Segundo o que o autor nos conta
por meio de um de seus discursos enderecados a Prusa, seu projeto arquitetdnico
envolvia a construcao de fortificaces, estaleiros e portos, o que, ao que tudo indica, nao
foi concretizado (Dio Chrys., Or. 65, 13). Ao contrario do que esperava, o orador sofreu
severas criticas, sendo acusado de ma administracdo das obras e corrupgdo, uma vez que
a obra gerenciada por ele envolvia também recursos publicos (Plin., Ep. X, 81).

Supde-se que Dion tenha passado seus Ultimos dias em Prusa, envolvido com seus
projetos arquitetdnicos e com os problemas dai decorrentes. No epistolario de Plinio, o Jovem,
encontramos as Ultimas noticias de que dispomos acerca do orador. Considerando que Dion
tenha nascido entre 40 e 50, deveria ja contar com uma idade avangada quando se envolveu
no imbréglio edilico em Prusa. Por isso, cremos que sua morte tenha ocorrido entre 110 e 120.

Dion de Prusa entre a filosofia e a sofistica: problemas de classificacao

Talvez pela dimensao extensa da obra de Dion de Prusa, composta por cerca
de oitenta oracdes que versam sobre temas diversificados, os pesquisadores tenham

° De acordo com Jones (1978, p. 52), é provavel que esta embaixada tenha ocorrido entre 99 e 101, ja& que Trajano
chegou em Roma em 99 e deixou a capital do Império novamente em 101 para participar das investidas militares contra
os dacios, no Danubio.

" Segundo Momigliano (1969, p. 256 e ss.), as ora¢des 1 e 3, sem duvida, foram pronunciadas perante o imperador,
porém nao existe nenhum indicio de que os discursos 2 e 4 tenham sido enderecados a Trajano, uma vez que narram
um didlogo imaginario entre figuras historicas.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Esdra Erlacher

59

atribuido identidades multiplas ao autor, apresentando-o ora como um filésofo, ora
como um sofista, ora como um filésofo dotado de habilidades retoricas. Tal imprecisao,
no entanto, remonta a Antiguidade.

Uma das primeiras classificacdes de Dion foi realizada por Luciano de Samésata, ™
que viveu pouco depois de nosso orador, entre 125 e 190. Em Sobre a morte do peregrino,
3 0 autor (Luciano, De morte Peregrini, 18) descreve Dion como um filésofo que, ao lado
de Musonio, Epiteto e outras personagens, foi banido por dizer o que pensava.

Em Vitae Sophistarum, uma espécie de biografia sumaria dos sofistas, escrita
por Filostrato tempos depois,™ aproximadamente no século Ill, encontramos também
uma tentativa de definicdo de Dion de Prusa. Para o autor (Philostr., Vit. Soph., |, 7,

487, grifo nosso):

A Dion de Prusa nem sei como chama-lo por causa de sua perfeicio em
tudo. Pois era um chifre de Amaltea, segundo dizem, uma confluéncia das
carateristicas mais elevadas, era o melhor da oratéria, esteve atento ao eco
sonoro de Demostenes e de Platdo, assim como as pontes aumentam o tom
dos instrumentos musicais. Dion acrescentava seu tom pessoal com veemente
sensibilidade. Por outra parte, os discursos de Dion destacam de forma excelente
um resumo das qualidades de seu espirito. Assim, advertiu, mais de uma vez,
as cidades com problemas, sem parecer mordaz nem odioso, mas como quem
continha a impetuosidade dos cavalos, com freio mais do que com acoites; ao
contrério, elogiou as cidades bem governadas, ndo dava impressao de ensina-
las, mas de lhes mostrar que pereceriam se ndo mudassem. Ademais, o tom de
sua filosofia ndo era nem mediocre nem irénico, mas firmemente insistente,
com um toque de delicadeza e de benevoléncia. Era também talentoso para
escrever histérias, como nos prova sua obra Os getas, ele viajou tdo longe que foi
até os getas, durante seu exilio. Em O Euboico e em o Elogio ao papagaio, Dion
escreveu com cuidado sobre assuntos insignificantes. Ndo ha muito valor nestas
obras, sdo valiosas apenas como obras sofisticas, pois é proprio de um sofista
tratar com seriedade tais coisas.

Como podemos perceber mediante a leitura do trecho acima, Fildstrato parecia
considerar a classificacdo de Dion uma tarefa bastante dificil. Nao é por acaso que o autor
elogia a filosofia do orador e, logo em seguida, descreve parte da obra do biografado, em
especial as oracdes O Euboico e Elogio ao papagaio, como producdes sofisticas. Apesar
da dificuldade, Filéstrato decidiu incluir Dion de Prusa em seu catalogo de sofistas, mas

o classificou como um filésofo que pensava como um sofista e possuia habilidades

12 Luciano nasceu em Samdsata, capital do antigo reino de Comagena, situada a norte da Siria, na margem direita do
Eufrates, aproximadamente em 125, e faleceu, possivelmente, em 181, em Alexandria, no Egito. Segundo Magueijo
(2013, p. 11), a producéo literaria deste autor se desenvolveu, muito provavelmente, em um periodo de 40 anos,
durante o qual escreveu cerca de 80 obras.

'3 Trata-se de um texto escrito em forma de carta, destinado, muito provavelmente, a Cromio, um filésofo neoplatonico,
que busca descrever a morte do filésofo cinico Peregrino Proteu (Magueijo, 2013).

4 Segundo Silva (2014, p. 65), a Vitae Sophistarum foi escrita no governo de Severo Alexandre (222-235) ou pouco
tempo depois disso, o que significa que foi produzida no século Ill.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Entre a filosofia e a sofistica

sofisticas. Para o autor, Dion era claramente um filésofo e o exilio que sofreu seria uma
amostra da aversao de Domiciano ao seu pensamento filoséfico. E isso que observamos
na passagem adiante:

Ele [Dion] viveu na época em que Apoldnio de Tiana e Eufrates de Tiro divulgavam
sua filosofia e manteve uma relacdo amistosa com ambos, embora estivessem em
desavenca entre si, 0 que contrariava os principios da filosofia. Ndo considero
correto chamar sua permanéncia entre os getas de exilio, pois ndo lhe foi
imposto que se exilasse; tampouco foi uma simples viagem, pois ele desapareceu,
afastando-se dos olhos e ouvidos das pessoas, e exerceu diversas atividades em
diferentes lugares por medo dos tiranos de Roma, que perseguiam todo tipo de
filosofia (Philostr., Vit. Soph., |, 7, 488).

Porém, o biodgrafo reconhece em Dion caracteristicas proprias dos sofistas, em
especial a maneira como declamava e improvisava, 0 que podemos notar mediante a
leitura do excerto a seguir, no qual Filostrato enfatiza as habilidades retéricas do orador:

[..] E, certamente, o poder de persuasdo desse homem [Dion] foi tal que fascinou
até mesmo aqueles que ndo conheciam bem a cultura grega. Assim, o imperador
Trajano o fez subir, em Roma, no carro dourado sobre o qual os Césares desfilavam
triunfalmente apds suas guerras e, voltando-se frequentemente para Dion, lhe
dizia: ‘O que me dizes? Ndo entendo, mas te amo como a mim mesmo’. Muito
proprias do estilo sofistico sdo as imagens dos discursos de Dion, nas quais, ainda
que ele exagere, [seu estilo sofistico] também é claro e adequado ao assunto
(Philostr., Vit. Soph., |, 7, 488).

Tempos depois, entre os séculos IV e V, Sinésio de Cirene, bispo de Ptolemais,
criticou severamente a visao de Filostrato sobre Dion de Prusa.s Na obra Dion, sobre o
discurso de si mesmo, Sinésio elabora um esboco da trajetoria do orador e da sua formacgéo
filosofica.’ Para Sinésio, a carreira de Dion se dividiria em dois momentos: quando jovem,

> Importa destacar aqui que Sinésio de Cirene nasceu em uma rica e tradicional familia local de Cirene, na provincia
romana de Cirenaica, ou Libia Superior, norte da Africa, entre 370 e 375 e faleceu provavelmente entre 412 e 413.
Devido a condicdo social familiar, estudou filosofia e retérica em Alexandria. Foi eleito como embaixador (mpéafuc) da
provincia da Libia Superior ou Cirenaica, tendo se dirigido a Constantinopla a fim de interpelar o imperador Arcardio
sobre a reducdo dos impostos cobrados na Cirenaica. Anos depois, Sinésio vai para Alexandria, onde permanece por
algum periodo e se casa, muito provavelmente, com uma mulher crista. Sinésio era, portanto, um homem politico. De
acordo com José Petrucio de Farias Junior (2012, p. 16 e ss.), o bispo, que escreveu uma série de tratados filoséficos,
buscando se firmar no cenério politico local, procurou construir uma imagem de si mesmo que se ajustasse ao papel
do filésofo na politica. Nesse sentido, Sinésio dialoga com a produgéo literaria de Dion, no tocante a construcao da
imagem do bom governante, uma vez que nosso autor escreveu cerca de quatro discursos (Ora¢des Sobre a realeza),
nos quais discorreu sobre o arquétipo do rei ideal. E possivel que Sinésio almejasse se projetar como um conselheiro
real e homem politico, assim como Dion foi, e isso pode ter contribuido para ele classificar Dion ora como sofista ora
como filésofo.

¢ De acordo com Farias Junior (2012, p. 22; 251), Sinésio de Cirene escreveu sobre a trajetéria de vida de Dion de Prusa,
especialmente sua formagéao filoséfica, que era, na opinido do bispo, crucial para aqueles que desejavam aconselhar
os imperadores a se tornarem bom governantes. Sinésio produziu um discurso de aconselhamento enderegado
ao imperador Arcadio, intitulado De regno, cujo conteldo discorre sobre as virtudes e responsabilidades do bom
governante. Como Dion também escreveu quatro oragdes Sobre a realeza, que versam sobre a conduta apropriada
do monarca ideal. Acredita-se que Sinésio, em ambito discursivo, tenha dialogado com o orador bitiniano, no tocante
a construgdo da imagem do bom governante e no que tange a sua prépria imagem. Isso porque escrever textos que

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Esdra Erlacher

61

era um sofista, e, mais tarde, converteu-se a filosofia. Sinésio de Cirene estava convencido
de que Dion havia praticado a sofistica no inicio de sua carreira devido ao modo como
empregava a lingua grega em seus discursos. Nesta época, teria se destacado socialmente.
Segundo Sinésio (Or. VI, 37b), Dion teria produzido, no inicio de sua trajetoria, um discurso
intitulado Contra os filosofos, texto este que, caso tenha existido, hoje encontra-se perdido.
Porém, apos ter sido exilado por Domiciano, Dion teria se tornado um filésofo. Nesta
segunda etapa da sua carreira, segundo Sinésio (Or. VI, 37b-38a):

A verdade é que Dion ndo parece envolver-se em especulacdes técnicas da
filosofia, nem abordar doutrinas fisicas, pelo fato de ter entrado tardiamente nesse
campo [...]. Ele se aplicou a dar seus conselhos aos homens, fossem monarcas
ou individuos, um a um, ou para grupos, €, para isso, utilizou a sua preparacao
retorica, previamente adquirida. Por isso, parece-me que é melhor adicionar
como nota no inicio de cada discurso ‘antes do exilio’ ou ‘depois do exilio’. Assim
poderiamos separar os discursos filosoficos dos propriamente sofisticos.

O que nos intriga é que, embora tenha deixado clara sua opinido sobre a divisdo
da carreira de Dion em dois momentos, Sinésio (Or. VI, 37a) admite que “Dion, que foi
um filésofo, atuou com o que é proprio dos sofistas, embora com uma doce e afavel
inclinacdo para a filosofia”. Tal afirmacao parece indicar que, mesmo na sua suposta fase
sofistica, Dion valia-se da filosofia. O mesmo ocorre quando Sinésio trata da fase de Dion
como filésofo, momento em que o orador “se aplicou a dar seus conselhos aos homens,
fossem monarcas ou individuos, um a um, ou para grupos, e, para isso utilizou a sua
preparacao retorica, previamente adquirida” (Sinésio, Or. VI, 38a). Notamos que, mesmo
buscando estabelecer divises precisas na carreira de Dion, Sinésio parece ter a convic¢ao
de que a sofistica e a filosofia eram disciplinas em constante dialogo e que as fronteiras
entre elas eram fluidas.

A interpretacdo de Sinésio de Cirene sobre as duas fases da carreira de Dion
influenciou uma série de pesquisadores contemporaneos, fazendo com que muitos
defendessem a hipotese por ele formulada. Hans von Arnim, por exemplo, estudioso
do século XIX, cujo trabalho é considerado um dos primeiros estudos de félego acerca
da vida e obra de Dion de Prusa, em Leben und werke des Dion von Prusa, de 1898,
seguiu a mesma tendéncia de Sinésio. Para von Arnim (1898), a biografia intelectual do
orador poderia ser dividida em duas fases: a primeira, na qual ele teria sido um sofista,
e a segunda, depois do exilio, quando passou a se apresentar como um filésofo adepto
do estoicismo e cinismo. Nesse sentido, von Arnim estruturou a trajetoria de Dion em

dialogavam com autores antigos e bastante conhecidos, como era o caso de Dion, colaborava para que tais escritos
se tornassem instrumentos Uteis de promogdo social, uma das praticas indispensaveis para quem desejava ocupar
determinados cargos imperiais.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



62

Entre a filosofia e a sofistica

dois periodos distintos, demarcados pela experiéncia do banimento do orador. Como
vemos, o grande marco dessas teorias sobre a conversao de Dion é o seu exilio, uma
experiéncia traumatica que teria transformado o modo de viver do orador e, portanto,
sua producao literaria.

Tal hipétese foi, no entanto, criticada ao longo das décadas seguintes. Autores como
Stanton (1973), Moles (1978), Jones (1978), Amato (2014) e Moignard (2020) condenaram
a ideia de uma “conversdo” de Dion da sofistica a filosofia.Para Stanton (1973) e Jones
(1978), as fronteiras entre a filosofia e a sofistica eram muito mais fluidas do que se
poderia imaginar, por isso, os papéis de seus praticantes poderiam ser os mesmos, nao
havendo como diferencia-los. Tomando como base estas premissas, Moles (1978), Amato
(2014) e Moignard (2020) defendem que a conversdo de Dion da sofistica para a filosofia
depois da experiéncia de seu exilio € uma narrativa fabricada pelo préprio orador.

Em The career and conversion of Dio Chrysostom, Moles (1978) discute o conceito de
“conversao”, aplicado, geralmente, a grandes experiéncias religiosas ou filosoficas. Moles
problematiza a conversao de Dion da sofistica a filosofia, tendo em vista que a fonte mais
explicita sobre o tema € a de Sinésio de Cirene, conforme destacamos anteriormente. Em
seu ensaio sobre Dion, o bispo contesta Fildstrato, que havia classificado Dion entre os
filosofos considerados sofistas devido a sua eloquéncia (Vit. Soph., |, 7, 487-488). Sinésio
sustenta que Dion foi inicialmente um sofista comum (Suvapevog coPLoTtnc), mas acabou
se tornando um filésofo (p\ocopog), mudanga que ocorreu durante seu exilio (36a, 38a-
b). No entanto, para Moles (1978) ha uma série de lacunas no esquema do bispo cristao.

Em Life-change and ‘conversion’ in Antiquity: an analysis of the testimonies of Dion
of Prousa and Aelius Aristeides, Moignard (2020) discute a teoria da conversao e da
mudanca de vida na Antiguidade, aplicando tais conceitos & carreira de Elio Aristides —
que ndo convém discutirmos aqui — e a de Dion de Prusa.” Moignard, embora nao trate
dos aspectos sofisticos ou filoséficos da vida de nosso autor, conclui que a conversdo de
Dion a filosofia € uma narrativa fabricada por ele mesmo em seus discursos pés-exilio.
Alguns indicios apontariam para isto: em primeiro lugar, as referéncias que o autor faz
as suas vestes esfarrapadas, que eram uma marca caracteristica de alguns filosofos; em
segundo, as passagens nas quais o autor cita o oraculo de Delfos, que teria consultado e
do qual teria recebido a instrucao de prosseguir em sua jornada como errante, experiéncia

"7 Elio Aristides foi, assim como Dion de Prusa, um dos mais conhecidos oradores do século Il. O sofista nasceu, ao
que tudo indica, em 117, na regido da Misia Oriental, e faleceu, aproximadamente, em 180. Provinha de uma familia
abastada, o que Ihe permitiu acessar uma educacdo de ponta, baseada no dominio da escrita e da oratéria, um dos
requisitos para aqueles que almejavam se converter em homens politicos (Gémez Cardé, 2020, p. 87 e ss.). Os dados
biogréficos de Aristides de que dispomos provém de seus proprios escritos e, principalmente, daquilo que Filéstrato
registrou em Vitae Sophistarum, na qual qualifica a personagem como um sofista (Vit. Soph., |, 9, 581-585).

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Esdra Erlacher

63

associada a de Sécrates, cuja carreira teve inicio por meio de um oraculo; e, por fim, as
citagdes nas quais Dion se apresenta como um filésofo, como veremos adiante.

Este breve balanco historiografico nos foi Util para compreender como Dion de
Prusa foi classificado ao longo do tempo. Vale destacar que essas classificacbes ndo sao
neutras, exprimindo, antes, perspectivas e interesses dos autores que as formularam.
Sinésio de Cirene, por exemplo, que influenciou toda uma geragdo de autores posteriores,
buscava, muito provavelmente, se projetar como um conselheiro real e homem politico,
assim como Dion de Prusa, motivo pelo qual escreveu diversos tratados filoséficos,
que, por sua vez, apresentam semelhanca com aqueles escritos por nosso autor. Talvez
isso tenha influenciado Sinésio a classificar Dion ora como sofista, ora como filésofo.
Nesse caso, poderiamos afirmar que muitas dessas interpretacdes sobre quem foi nosso
orador foram utilizadas para promover diferentes agendas intelectuais. Além disso, essas
classificagdes, por vezes, sdo também resultado dos debates historiograficos em voga
nos seus diferentes contextos. Dai a necessidade de ndo apenas apresentar as multiplas
classificagbes atribuidas a Dion de Prusa pelos autores posteriores, mas também de
identificar como ele proprio se via.

Por isso, daqui em diante, buscaremos investigar como a sofistica e a filosofia foram
tratadas nos discursos de Dion e como ele desejava ser reconhecido. Para respondermos
a essas questdes, recorreremos ao que dizem as obras do orador.

Segundo Stanton (1973, p. 354), o termo sophistes € empregado em sentido neutro
em certas passagens da obra de Dion (Or. 13, 10; Or. 19, 3-4; Or. 47, 16; Or. 54, 1-2, 4; Or.
56, 12). Ja em outras, seu uso é claramente depreciativo (Or. 11, 6; Or. 13, 5; Or. 17, 33;
Or. 32, 68; Or. 55, 7). Além disso, os sofistas (sophistes, co@ploteo) sao caracterizados, por
Dion, como vaidosos (Or. 6, 21; Or. 8, 33; Or. 12, 2-5, 14; Or. 55, 7; Or. 67, 27), obcecados
pela gléria e reputacéo (Or. 4, 132; Or. 6, 21; Or. 8, 33; Or. 12, 11; Or. 35, 1, 8; Or. 32, 10),
barulhentos (Or. 4, 33-38; Or. 8, 36), ignorantes (Or. 4, 28, 33-8; Or. 10, 32; Or. 32, 10; Or.
35, 9; Or. 55, 7) e cercados por uma multidédo de alunos tola e equivocada como seus
mestres (Or. 4, 14, 33-38; Or. 8, 9; Or. 11, 14; Or. 12, 5, 10, 13; Or. 35, 8-10).

Além disso, os praticantes da sofistica sdo censurados, nos textos de Dion, por
serem interessados ndo na verdade, mas no paradoxo de si mesmos (Or. 3, 27; Or. 4, 32;
Or. 33, 14; Or. 38, 10; Or. 58, 2), por reivindicarem falsamente a sabedoria (Or. 4, 33-8; Or.
6, 21; Or. 10, 32; Or. 33, 4; Or. 35, 9), por dizerem aquilo que o publico desejava ouvir (Or.
13,13; Or. 33, 2; Or. 35, 8; Or. 38, 1) e pela ineficacia de muitas de suas praticas (Or. 12, 43;
Or. 32,10, 39; Or. 33, 1-5, 23; Or. 34, 29).

De acordo com Moles (1978, p. 89), boa parte das referéncias que Dion, em suas

oragoes, faz aos sofistas sdo pejorativas. Em todo caso, a despeito de certa imprecisao

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



64

Entre a filosofia e a sofistica

quanto a cronologia dessas oracdes, nem todas as passagens acima mencionadas provém
de oracbes produzidas apds o exilio, quando supostamente Dion teria se convertido a
filosofia e rejeitado a sofistica, o que nos faz questionar a possibilidade de divisdo da
carreira de autor em duas fases distintas.®

Em algumas passagens, Dion chega a rejeitar o trabalho dos sofistas e nao se inclui
nessa categoria, tal como faz na oragdo Olimpia (Or. 12, 13, 15), um discurso produzido
entre 97 e 101, ou seja, depois que seu exilio ja havia terminado. Ele também parece
identificar a si mesmo, em diversos momentos, como philosophos, ®i\ocogog, (Or. 12, 5,
9, 15, 38, 48; Or. 33, 8, 14-16; Or. 34, 2-3; Or. 48, 14, 18; Or. 49, 14). Stanton (1973, p. 354)
conclui que Dion desejava ser considerado um filésofo, como vemos em alguns trechos
de seus discursos (Or. 13, 11; Or. 32, 8, 20; Or. 72, 2).

Por outro lado, na oracao Aos homens de Tarso, elaborada apds o ano 100, Dion
associa suas atitudes as de um dgpayoyoo (demagogos), embora ndo pareca querer ser
chamado assim (Or. 34, 38). Além disso, apesar de afirmar que utilizava a retdrica somente
para encorajar a si mesmo e aos outros (Or. 1, 9), argumentava que uma abordagem retorica
perfeita servia para controlar o discurso como um cavalo obediente (Or. 4, 79). Sendo assim,
mesmo que, ao longo de boa parte da vida, tenha preferido o titulo de filosofo, Dion nao
dispensava os conhecimentos referentes ao bom uso da lingua e da fala, ou seja, a retorica,
que eram indispensaveis para a formulagdo de discursos de alto nivel.

Ademais, na Oratio 19, escrita, ao que tudo indica, depois de seu exilio, Dion admite que

Mesmo estando velho, muitas vezes sou afetado sempre que assisto a uma palestra
de um sofista, por causa do meu desejo desenfreado pela palavra falada [..]. E é
assim que quase sempre fui afetado ao ouvir sofistas e oradores. Assim como os
mendigos por causa de sua prdpria demissdo invejam os moderadamente bem
de vida, por isso admiro e aplaudo aqueles que sdo de alguma forma proficientes
na fala, porque eu mesmo nao tenho essa proficiéncia (Or. 19, 3 e ss.).

Tal passagem evidencia que Dion, embora ndo se incluisse na categoria dos
sofistas, assistiu as conferéncias de tais oradores durante boa parte da vida e por eles
nutria admiracdo, justamente por conta de suas habilidades retéricas. A luz desse mesmo
trecho, Moles (1978, p. 92) argumenta que seria equivocado excluir a possibilidade de
que Dion estivesse envolvido em atividades sofisticas mesmo depois de finalmente se
estabelecer/apresentar como filésofo.

'® Dos discursos citados em que ha passagens pejorativas ou neutras em relagao aos sofistas, trés delas foram produzidas
antes do exilio (Or. 11; Or. 32; Or. 46) e trés foram escritas durante o exilio (Or. 6; Or. 8; Or. 10). As demais, ao que tudo
indica, foram confeccionadas depois do banimento de Dion de Prusa.

19 Desses discursos em que Dion parece se apresentar como filésofo, as oragdes 32 e 33 foram as Unicas escritas antes
do seu exilio. Contudo, se sua carreira de fato fosse dividida em dois momentos precisos, ndo faria muito sentido que
0 autor, na etapa sofistica, buscasse ser visto como filésofo.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Esdra Erlacher

65

Acreditamos que ser visto como um sofista, no Principado, nem sempre era algo
negativo, como é possivel concluir por algumas passagens da Vitae Sophistarum, obra
na qual Filostrato biografa os sofistas, apresentando-os de maneira bastante elogiosa e
descrevendo-os como habeis oradores publicos, homens que ocupavam diversas fungdes
na politica e na administracao imperial e ainda professores de retérica (Silva, 2014, p. 187-
188). Contudo, os sofistas, por sua fama e prestigio, recebiam inUmeras criticas, a ponto
de serem acusados de vaidade e charlatanismo. Talvez essa tenha sido uma das razdes
pelas quais Dion tenha preferido se apresentar como filésofo, embora também seja
possivel que a sua associacao com a filosofia fosse uma escolha a depender da ocasido,
no sentido de que em um ou outro contexto, sua filiagdo a tal campo do conhecimento
Ihe proporcionaria maior poder de persuasao.

Pelo que foi possivel depreender do exame das oracdes de Dion, fica evidente que
ele préprio, com raras excegoes, preferia ser considerado um filosofo e que os sofistas sao
ora tratados de modo pejorativo, ora elogiados por suas habilidades retéricas. Embora o
autor preferisse ser associado a filosofia, nunca dispensou por completo as ferramentas
que uma formagao sofistica de qualidade Ihe havia proporcionado.

A luz do que dissemos até o momento, cremos que Dion possa ser melhor
qualificado como um filésofo-sofista, ou seja, um praticante da filosofia estoica ou cinica,
mas que nao desprezava a retorica e a eloquéncia na transmissdo de preceitos morais a
sua audiéncia. Nesse caso, a pratica filosofica ndo excluia a pratica sofistica, pois, como
argumenta Barbara Cassin (2005, p. 263), a sofistica era, na Antiguidade, parte constituinte
da filosofia.

Desse modo, consideramos muito fragil a hipotese da divisdo da carreira de Dion
em dois momentos distintos: uma primeira etapa na qual teria sido sofista e uma segunda,
quando teria se convertido a filosofia. O divisor entre ambas as etapas teria sido o exilio.
Como Moles (1978, p. 96) argumenta, o exilio pode ter apenas contribuido para uma
mudanca de énfase quanto ao contetdo dos discursos de Dion, de maneira que tais escritos
ganharam um tom mais politico. No entanto, cremos que, em linhas gerais, € impossivel
discernir qualquer diferenca substancial entre a carreira de Dion antes e depois do exilio.

Consideracgoes finais
Decerto, no trabalho de investigacdo historica, somos impelidos a nos interrogar
sobre os dados extratextuais das fontes que examinamos, a fim de compreender os fatores

que contribuiram para a elaboracao de um texto, o que inclui as tradi¢Oes literarias, as
fontes que inspiraram o autor e as ideias que propds. Desse modo, classificar os autores

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



66

Entre a filosofia e a sofistica

ou nos informar sobre como eles foram classificados ao longo do tempo é uma tarefa
que nos permite decodificar os textos antigos. No entanto, nem sempre esse trabalho é
simples, carecendo de uma minuciosa analise das fontes e também da historiografia.

E o que verificamos para o caso de Dion de Prusa, autor que recebeu identidades
multiplas ao longo dos séculos, sendo classificado, em alguns momentos, como sofista,
e, noutros, como filésofo, ou ainda como um filésofo dotado de habilidades retoricas.
Decerto, todas essas classificacbes ndo sao neutras, refletindo perspectivas e interesses
especificos dos autores que as formularam.

As primeiras tentativas de identificacdo de Dion, ainda na Antiguidade, ja se
mostraram bastante diversificadas, como as realizadas por Luciano de Samosata,
Fil6strato e Sinésio de Sirene. Adiante, ja no século XIX, certos autores, como Hans von
Arnim (1898), defenderam a hipotese de conversao de Dion da sofistica para a filosofia
a partir de seu exilio, que ocorreu em 82, momento em que o orador foi obrigado a se
retirar da Peninsula Italica e do Ponto-Bitinia, foi uma experiéncia traumatica que teria
transformado o seu modo de viver e, portanto, sua producao literaria. Uma segunda
corrente de pensamento, a qual nos filiamos, no entanto, criticou duramente tal visao,
em especial Stanton (1973), Moles (1978), Jones (1978), Amato (2014) e Moignard (2020).
Estes autores defendem que as fronteiras entre a filosofia e a sofistica eram muito mais
fluidas do que se poderia imaginar, por isso, os papéis de seus praticantes poderiam ser
os mesmos, ndo havendo como diferencia-los.

O exame das oracdes de Dion confirma que essas fronteiras entre sofistica e
filosofia ndo eram rigidas. E bem verdade que ele préprio, com raras excecdes, preferia
ser considerado um filésofo e que os sofistas sdo ora tratados de modo pejorativo, ora
elogiados por suas habilidades retéricas. No entanto, embora o autor preferisse ser
associado a filosofia, nunca dispensou por completo as ferramentas que uma formacao
sofistica lhe havia proporcionado. Por essa razdo, cremos que seja mais adequado
qualificar Dion como um filésofo-sofista, ou seja, um praticante da filosofia estoica e
cinica, mas que ndo desprezava a retorica e a eloquéncia na transmissao de preceitos

morais a sua audiéncia.
Referéncias
Documentacao textual

DIO CHRYSOSTOM. Discourses. Translated by Henry Lamar Crosby and James Willfred
Cohoon. London: Harvard University Press, 1940. v. Il.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Esdra Erlacher

67

DIO CHRYSOSTOM. Discourses. Translated by Henry Lamar Crosby. London: Harvard
University Press, 1946. v. IV.

DIO CHRYSOSTOM. Discourses. Translated by James Willfred Cohoon. London: Harvard
University Press, 1949. v. I.

DION CASSIO. Historia romana: libros XLVI-XLIX. Traduccién y notas de Juan Pedro Oliver
Segura. Madrid: Gredos, 2011.

DION DE PRUSA. Discursos I-XI. Traduccion, introducciones y notas de Gaspar Morocho
Gayo. Madrid: Gredos, 1988.

DION DE PRUSA. Discursos LXI-LXXX. Traduccion de Gonzalo del Cerro Calderén. Madrid:
Gredos, 2000.

DION DE PRUSA. Discursos XII-XXXI. Traduccion de Gonzalo del Cerro Calderén. Madrid:
Gredos, 1989.

DION DE PRUSA. Discursos XXXII-LX. Traduccion de Gonzalo del Cerro Calderén. Madrid:
Gredos, 1997.

FILOSTRATO. Vidas de los sofistas. Introduccién, traduccién y notas de Maria Concepcidn
Giner Soria. Madrid: Gredos, 1999.

LUCIANO DE SAMOSATA. Luciano. Traducao, introducdo e notas de Custodio Magueijo.
Coimbra: Universidade de Coimbra, 2013.

PLATAOQ. Protdgoras. Traducao, estudo introdutdrio, notas e comentarios de Daniel Rossi
Nunes Lopes. Sao Paulo: Perspectiva, 2017.

PLINY THE YOUNGER. Complete Letters. Translated, introduction and notes by P. G. Walsh.
Oxford: Oxford University Press, 2006.

SINESIO DE CIRENE. Himnos y tratados. Introduccion, traduccion y notas de Franscisco
Antonio Garcia Romero. Madrid: Gredos, 1993.

SUETONIO. A vida dos doze Césares. Brasilia: Senado Federal, 2012.

Documentacao arqueologica

ALESHIRE, S. B. Asklepios at Athens: epigraphic and prosopographic essays on the Athenian
healing cults. Amsterdam: J. C. Gieben, 1991.

KAIBEL, G. Epigrammata graeca: ex lapidibus conlecta. Berlin: Reimer, 1878.

Obras de apoio

AMATO, E. Traiani Praeceptor: studi su biografia, cronologia e fortuna di Dione Crisostomo.
Besancon: Presses Universitaires de Franche-Comté, 2014.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



68

Entre a filosofia e a sofistica

ANDERSON, G. The Second Sophistic: a cultural phenomenon in the Roman Empire.
London: Routledge, 1993.

ARNIM, H. Leben und werke des Dion von Prusa. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung,
1898.

BERRY, E. Dio Chrysostom the moral philosopher. Greece & Rome, v. 30, n. 1, p. 70-80,
1983.

BOWERSOCK, G. W. Greek sophists in the Roman Empire. Oxford: Clarendon, 1969.

BOWIE, E. Greeks and the past in the Second Sophistic. Past and Present, v. 46, n. 1, p.
3-41, 1970.

CASSIN, B. O efeito sofistico. Sado Paulo: Editora 34, 2005.

ESTEVES, A. M. Dion Cassio: um historiador no Reino de Ferro. In: SEBASTIANI, B. B,
RODRIGUES JUNIOR, F.; SILVA, B. C. Problemas de historiografia helenistica. Coimbra:
Universidade de Coimbra, 2019, p. 193-207.

FARIAS JUNIOR, J. P. Discurso, retérica e poder na Antiguidade Tardia: a construcdo do
ethos politico em Sinésio de Cirene. Tese (Doutorado em Historia) — Programa de
Pos-Graduacao em Historia da Universidade Estadual Paulista “Julio de Mesquita
Filho", Franca, 2012.

GACHALLOVA, N. Rhetoric and Philosophy in the age of the Second-Sophistic: real conflict
or fight for controversy? Graeco-Latina Brunensia, v. 20, n. 1, p. 19-32, 2015.
GOMEZ CARDO, P. Elio Aristides: el sofista enfermo y el elixir de la palabra. In: BARACAT
JUNIOR, J. C; SILVA, M. A. O. (org.). A escrita grega no Império Romano: recepcao e

transmissao. Porto Alegre: UFRGS, 2020, p. 87-110.

JONES, C. P. The Roman world of Dio Chrysostom. Cambridge: Cambridge University Press,
1978.

KARADIMAS, D. Sextus Empiricus against Aelius Aristides: the conflict between philosophy
and rhetoric in the second century A.D. Lund: Lund University Press, 1996.

MAGUELO, C.Introducao geral. In: LUCIANO DE SAMOSATA. Luciano. Traducao, introducdo
e notas de Custddio Magueijo. Coimbra: Universidade de Coimbra, 2013, p. 11-16.

MOIGNARD, K. Life-change and ‘conversion’ in Antiquity: an analysis of the testimonies of
Dion of Prousa and Aelius Aristeides. Antichthon, v. 54, p. 164-184, 2020.

MOLES, J. L. The career and the conversion of Dio Chrysostom. The Journal of Hellenic
Studies, v. 98, 1978, p. 79-100.

MOMIGLIANO, A. Quarto contributo alla storial degli studi classici e del mondo antico.
Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1969.

NIELSEN, T. B. Urban life and local politics in Roman Bithynia: the small world of Dio
Chrysostomos. Denmark: University of Aarhus, 2008.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



Esdra Erlacher

69

SHEPPARD, A. R. R. 'Homonoia' in the Greek cities of the Roman Empire. Ancient Society,
v. 17, p. 229-252, 1986.

SIDEBOTTOM, H. Philostratus and the symbolic roles of the sophist and philosopher. In:
BOWIE, E.; ELSNER, J. (ed.). Philostratus. Cambridge: Cambridge University Press,
2009. p. 69-99.

SILVA, E. C. M. Exilio, poder e mobilidade na Antiguidade Tardia: o caso de Gala Placidia
Augusta. Dialogos Mediterrdnicos, n. 19, p. 42-58, 2020.

SILVA. S. C. O Império Romano do sofista grego Filéstrato nas viagens da ‘Vida de Apolénio
de Tiana’ (século Ill d.C.). 2014. Tese (Doutorado em Histéria) — Programa de Pos-
Graduacao em Histéria da Universidade Estadual Paulista “Julio de Mesquita Filho”,
Franca, 2014.

STANTON, G. R. Sophists and philosophers: problems of classification. The American
Journal of Philology, v. 94, n. 4, p. 350-364, 1973.

VENTRELLA, G. Dione di Prusa fu realmente esiliato? L'orazione tredicesima tra
idealizzazione letteraria e ricostruzione storico-giuridica. Emerita, v. 77, n. 1, p. 33-
56, 2009.

Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.



	_2bn6wsx
	_hktruvym1vb2
	_snrf2rezd9jy
	_fydurhuz1n15
	_3ep43zb
	_GoBack
	_hiqp14xhlowz
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.nudxtudk8ggz
	_heading=h.1fob9te
	_GoBack
	bookmark=id.3znysh7
	_qsh70q
	_3as4poj
	_u24n19dhnvzi
	_k9mowyh4nr4a
	_q2m9sexdux45
	_3o7alnk
	_41q0pu6byutk
	_1302m92
	_o1zknglzb8sq
	_tdlx8qspv11i
	_35nkun2
	_ob2kgawpl8lz
	_GoBack
	_heading=h.p7bpngqxaq36
	_GoBack
	_heading=h.iy7h5el4du7h
	_heading=h.j9jpvp63tted
	_heading=h.e2596nimnoln
	_GoBack
	_heading=h.deu4nb7039p0
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.m9hzr77nw6fg
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.gf1gfzpbzldh
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.89um2h9jrppe
	_GoBack
	_heading=h.i194rtl815eb
	_GoBack
	_heading=h.bsl0jwydnpa4

