
Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 7-9, 2025. ISSN: 2318-9304.

Apresentação

Introduction

Esdra Erlacher

As fontes textuais, epigráficas e imagéticas do mundo antigo revelam-nos a 
existência de inúmeros indivíduos que foram classificados, em razão de seu estilo 
de vida e de sua produção literária, como sofistas, filósofos ou rhetores. Muito 

embora nem sempre as fronteiras entre sofística e filosofia fossem tão delimitadas e 
rígidas, o fato é que a grande maioria dos praticantes desses saberes era constituída por 
homens de prestígio e influência em suas comunidades ou além delas. 

Desde o século V a.C., as póleis abrigaram figuras como Górgias, Protágoras, 
Pródico e Hípias, conhecidos por seu domínio do discurso e pela capacidade de ensinar a 
arte da persuasão. Os sofistas, atuando como mestres itinerantes, muitas vezes, ofereciam 
aos cidadãos as ferramentas necessárias para intervir no debate público e nos tribunais. 
Importante destacar que a tradição, desde Platão e Aristóteles, construiu, em algumas 
situações, uma imagem ambígua ou negativa da sofística, contrapondo-a amiúde à 
filosofia. Tal oposição, porém, tem sido revisitada por autores contemporâneos, como 
Bárbara Cassin (2005), que reconhece a sofística como um movimento complexo, cujos 
membros desenvolveram sofisticadas teorias da linguagem, da persuasão e do saber. 
A historiografia mais recente contribuiu decisivamente para a reabilitação da sofística, 
tratando-a não como uma simples degeneração da filosofia, mas como outra maneira de 
conceber o discurso, o mundo e a verdade. 

A partir do século IV a.C., observa-se também uma reorganização do pensamento 
filosófico mediante a consolidação das grandes escolas helenísticas — estoicismo, 
epicurismo, ceticismo e cinismo — que buscavam, de modo geral, ensinar como viver bem, 
alcançar a felicidade e manter a tranquilidade da alma. Muitas vezes, os mestres dessas 
doutrinas fundavam comunidades, escreviam tratados e praticavam a filosofia como forma 
de vida, com exercícios espirituais, meditação, autodomínio e estudo contínuo. Desse 
modo, tais escolas filosóficas desenvolveram não apenas suas doutrinas teóricas, mas 
também sistemas de vida, em um mundo de constantes transformações. Tal como afirma 
Reale (1994, p. 472), a filosofia das escolas helenísticas foi, efetivamente, uma filosofia da 
vida que pretendia ensinar a arte de viver. Nesse contexto, muitos filósofos tornaram-
se educadores públicos e conselheiros, papel que, mais tarde, seria desempenhado por 
diversos praticantes da filosofia no mundo romano.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26 p. 7-9, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Apresentação8

Já no que se refere ao Império Romano, Anderson (1993, p. 133) destaca que uma 
das características mais marcantes de sua “vida intelectual” foi a convivência (pacífica 
ou não) entre a sofística e a filosofia os principais pilares do “sistema” educacional 
greco-romano. Nesse contexto, verifica-se, por exemplo, uma intensa vida filosófica, 
de modo que estoicos, epicuristas e cínicos, a despeito da suspeita que vez ou outra 
despertavam, eram encontrados em plena atividade. Os sofistas também eram vistos 
discursando em público, intermediando os conflitos entre suas póleis ou civitates e 
a administração imperial, liderando embaixadas ou instruindo os habitantes a se 
comportar de determinada maneira. 

Outro ponto digno de nota é que nem sempre é fácil classificar um indivíduo 
como sofista, filósofo ou rhetor, especialmente para o caso de Roma e de seu Império 
(Stanton, 1973, p. 350). Bowersock (1969) e Jones (1978) afirmam que, na época imperial, 
um orador poderia desempenhar ambos os papéis. Praticantes da sofística e da filosofia 
detinham, em muitos casos, a mesma formação, podendo realizar performances 
públicas e ensinar. Os sofistas tinham competência para organizar disputas filosóficas, 
ao passo que os filósofos podiam declamar composições, embora a primeira função 
coubesse mais a um filósofo e, a segunda, a um sofista (Silva, 2014, p. 176). Era comum 
que os indivíduos estudassem tanto filosofia quanto retórica e se dedicassem às duas 
disciplinas de modo similar (Anderson, 1993, p. 134). Este dossiê convida o leitor, a partir 
dos artigos que o compõem, a pensar os limites e interseções entre essas categorias 
— sofistas, filósofos e rhetores— não como identidades fixas, mas como posições 
discursivas em disputa ou em diálogo.

De todo modo, filósofos, sofistas e rhetores eram indivíduos importantes no 
contexto do mundo antigo, o que é atestado pela presença de diversas escolas de retórica 
nas cidades, do século V a.C. ao V d.C. (Bowersock, 1969, p. 2-3). Não podemos nos 
esquecer de que, de Antonio Pio a Justiniano, todas as civitates e póleis integrantes do 
orbis Romanorum eram encorajadas a erguer escolas de retórica com fundos públicos. Os 
mestres, por sua vez, eram isentos do pagamento de impostos às suas respectivas curiae 
ou boulai (Carvalho, 2010, p. 28). 

Tais indivíduos desempenharam, assim, um papel fundamental na dinâmica política, 
especialmente quando nos referimos a Roma e ao seu Império, uma vez que gozavam de 
uma posição privilegiada em suas respectivas cidades. Não é raro encontrá-los ocupando 
cargos na administração municipal e provincial, além de manterem relações próximas 
com os imperadores (Silva, 2014, p. 172).

Atuavam, portanto, como uma espécie de liderança para o restante da população. 
Seu ofício estava associado à instrução das coletividades urbanas, o que era feito por 



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 7-9, 2025. ISSN: 2318-9304.

9

intermédio de declamações públicas nas quais os ouvintes eram convidados a refletir 
sobre as ideias expostas pelo locutor. A enorme popularidade que tinham, as redes de 
amizade que construíram nos meios urbanos, as inúmeras viagens que fizeram, sem contar 
sua proximidade com o governo imperial, foram, sem dúvida, suas marcas principais. 

Feitas estas considerações, foi de nosso interesse, neste dossiê, analisar o papel 
desempenhado por sofistas, filósofos e rhetores na Antiguidade, destacando suas funções, 
estratégias discursivas, embates teóricos, interesses sociais, dentre outras questões que 
envolveram a atuação destes indivíduos. A partir de uma perspectiva interdisciplinar 
entre História, Filosofia, Literatura e Antropologia e de uma documentação bastante 
diversificada, os autores reunidos neste número se propuseram a compreender a atuação 
de uma série de sujeitos ou grupos do mundo antigo que, em virtude de suas expressões 
literárias e discursivas, reforçaram ou atenuaram identidades, posições ou projetos de 
poder. Os textos que o leitor encontrará nas próximas páginas são também um material 
valioso para a compreensão da circulação, produção e disseminação dos conhecimentos 
no Mediterrâneo antigo. 

Desejamos, assim, uma excelente e produtiva leitura a todos e todas!

Referências

ANDERSON, G. The Second Sophistic: a cultural phenomenon in the Roman Empire. 
London: Routledge, 1993.

BOWERSOCK, G. W. Greek sophists in the Roman Empire. Oxford: Clarendon, 1969.
CARVALHO, M. M. Paideia e retórica no séc. IV d.C.: a construção da imagem do imperador 

Juliano segundo Gregório Nazianzeno. São Paulo: Annablume, 2010. 
CASSIN, B. O efeito sofístico. São Paulo: Editora 34, 2005.
JONES, C. P. The Roman world of Dio Chrysostom. Cambridge: Cambridge University Press, 

1978.
REALE, G. História da Filosofia Antiga. São Paulo: Loyola, 1994. v. 3.
SILVA. S. C. O Império Romano do sofista grego Filóstrato nas viagens da ‘Vida de Apolônio 

de Tiana’ (século III d.C.). 2014. Tese (Doutorado em História) – Programa de Pós-
Graduação em História da Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, 
Franca, 2014.

STANTON, G. R. Sophists and philosophers: problems of classification. The American 
Journal of Philology, v. 94, n. 4, p. 350-364, 1973.


	_2bn6wsx
	_hktruvym1vb2
	_snrf2rezd9jy
	_fydurhuz1n15
	_3ep43zb
	_GoBack
	_hiqp14xhlowz
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.nudxtudk8ggz
	_heading=h.1fob9te
	_GoBack
	bookmark=id.3znysh7
	_qsh70q
	_3as4poj
	_u24n19dhnvzi
	_k9mowyh4nr4a
	_q2m9sexdux45
	_3o7alnk
	_41q0pu6byutk
	_1302m92
	_o1zknglzb8sq
	_tdlx8qspv11i
	_35nkun2
	_ob2kgawpl8lz
	_GoBack
	_heading=h.p7bpngqxaq36
	_GoBack
	_heading=h.iy7h5el4du7h
	_heading=h.j9jpvp63tted
	_heading=h.e2596nimnoln
	_GoBack
	_heading=h.deu4nb7039p0
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.m9hzr77nw6fg
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.gf1gfzpbzldh
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.89um2h9jrppe
	_GoBack
	_heading=h.i194rtl815eb
	_GoBack
	_heading=h.bsl0jwydnpa4

