
26
2025

ISSN: 2318-9304

DOSSIÊ
Soĕstas, ĕlósofos e rétores
no Mundo Antigo



Romanitas
Revista de Estudos Grecolatinos

 ISSN 2318-9304



Editor-gerente
Prof. Dr. Gilvan Ventura da Silva, Universidade Federal do Espírito Santo (Ufes), Brasil

Editores assistentes
Profa. Dra. Érica Cristhyane Morais da Silva, Universidade Federal do Espírito Santo (Ufes), Brasil
Prof. Dr. Belchior Monteiro Lima Neto, Universidade Federal do Espírito Santo (Ufes), Brasil

Editor júnior
Prof. Dr. João Carlos Furlani, Universidade Federal do Espírito Santo (Ufes), Brasil

Conselho Editorial
Profa. Dra. Ana Teresa Marques Gonçalves, Universidade Federal de Goiás (UFG), Brasil
Prof. Dr. Carlos Augusto Ribeiro Machado, University of St Andrews, Escócia, Reino Unido
Prof. Dr. Ennio Sanzi, Università degli Studi di Messina, Itália
Prof. Dr. Fábio Duarte Joly, Universidade Federal de Ouro Preto (Ufop), Brasil
Prof. Dr. Fabio Faversani, Universidade Federal de Ouro Preto (Ufop), Brasil
Profa. Dra. Margarida Maria de Carvalho, Universidade Estadual Paulista (Unesp/Franca), Brasil
Profa. Dra. Maria Manuela Reis Martins, Universidade do Minho (UMinho), Portugal
Prof. Dr. Paulo Duarte Silva, Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Brasil
Prof. Dr. Pedro Paulo Funari, Universidade Estadual de Campinas (Unicamp), Brasil
Prof. Dr. Renan Frighetto, Universidade Federal do Paraná (UFP), Brasil

Conselho Consultivo
Profa. Dra. Adriene Baron Tacla, Universidade Federal Fluminense (UFF), Brasil
Prof. Dr. André Leonardo Chevitarese, Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Brasil
Prof. Dr. Breno Battistin Sebastiani, Universidade de São Paulo (USP), Brasil
Prof. Dr. Carlos Eduardo da Costa Campos, Universidade Federal de Mato Grosso do Sul (UFMS), Brasil
Profa. Dra. Claudia Beltrão da Rosa, Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UniRio), Brasil
Prof. Dr. Darío Sánchez Vendramini, Universidade de Córdoba/Universidad de La Rioja/Conicet, Argentina
Prof. Dr. Dominique Vieira Coelho dos Santos, Universidade Regional de Blumenau (FURB), Brasil
Prof. Dr. Fábio de Souza Lessa, Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ), Brasil
Prof. Dr. Fábio Vergara Cerqueira, Universidade Federal de Pelotas (UFPel), Brasil
Profa. Dra. Francesca Rohr Vio, Università Ca’Foscari, Itália
Profa. Dra. Graciela Gómez Aso, Pontifi cia Universidad Católica Argentina (UCA), Argentina
Profa. Dra. Helena Amália Papa, Universidade Estadual de Montes Claros (UNIMONTES), Brasil
Profa. Dra. Isabella Tardin Cardoso, Universidade Estadual de Campinas (Unicamp), Brasil
Profa. Dra. Luciane Munhoz de Omena, Universidade Federal de Goiás (UFG), Brasil
Profa. Dra. Ludimila Caliman Campos, Faculdade de Ensino Superior de Linhares (Faceli), Brasil
Prof. Dr. Marcus Silva da Cruz, Universidade Federal de Mato Grosso (UFMT), Brasil
Profa. Dra. Maria Isabel Fleming, Universidade de São Paulo (Usp), Brasil
Profa. Dra. Maria Regina Cândido, Universidade do Estado do Rio de Janeiro (Uerj), Brasil
Profa. Dra. Maria Cristina Nicolau Kormikiari, Universidade de São Paulo (USP), Brasil
Profa. Dra. Monica Selvatici, Universidade Estadual de Londrina (Uel), Brasil
Profa. Dra. Nathalia Monseff  Junqueira, Universidade Federal de Mato Grosso do Sul (UFMS), Brasil
Prof. Dr. Ramón Teja, Universidad de Cantabria (Unican), Espanha



Profa. Dra. Renata Senna Garraffoni, Universidade Federal do Paraná (UFPR), Brasil
Profa. Dra. Roberta Alexandrina da Silva, Universidade Federal do Pará (UFPA), Brasil
Prof. Dr. Rodrigo Laham Cohen, Universidad de Buenos Aires/Conicet, Argentina
Profa. Dra. Silvia M. A. Siqueira, Universidade Estadual do Ceará (Uece), Brasil
Profa. Dra. Terezinha Oliveira, Universidade Estadual de Maringá (Uem), Brasil
Prof. Dr. Thiago Eustáquio Araujo Mota, Universidade de Pernambuco (UPE), Brasil
Prof. Dr. Vagner Carvalheiro Porto, Universidade de São Paulo (USP), Brasil

Diagramação
Me. Weverton Bragança do Amaral, Universidade Federal do Espírito Santo (Ufes), Brasil

A revista
Romanitas - Revista de Estudos Grecolatinos é um periódico semestral voltado para a divulgação 
de trabalhos inéditos sob a forma de dossiês, artigos de temática livre e resenhas. O periódico 
exibe uma vocação interdisciplinar, buscando congregar pesquisadores em História, Letras e 
Arqueologia que se dediquem ao estudo da Antiguidade Clássica, campo de conhecimento que 
tem experimentado, no Brasil, um significativo incremento ao longo dos últimos anos. Mantida pelo 
Laboratório de Estudos sobre o Império Romano (Leir) da Universidade Federal do Espírito Santo, 
Romanitas pretende conferir visibilidade à produção intelectual dos pesquisadores vinculados 
ao sistema nacional de pós-graduação, além de promover o intercâmbio com especialistas 
estrangeiros, requisito indispensável para a consolidação da área.

Ficha catalográfica

Contato
Laboratório de Estudos sobre o Império Romano • Centro de Ciências Humanas e Naturais • 
Universidade Federal do Espírito Santo • Av. Fernando Ferrari, n. 514, Campus de Goiabeiras, 
Vitória, ES - Brasil • CEP 29075-910 • Telefone: 27 4009-7641 • E-mail: es.leir@gmail.com

Todos os direitos reservados. A reprodução, total ou parcial, desta obra, por qualquer meio, sem autorização dos 
autores ou editores, constitui violação da Lei 5.988.

Dados Internacionais de Catalogação-na-Publicação (CIP)

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, Laboratório de Estudos sobre o Império 
Romano, Vitória: Universidade Federal do Espírito Santo, Programa de Pós-Graduação 
em História, n. 26, dez. 2025.

218 p. : il. 

ISSN: 2318-9304

1. Grécia – Expansão – História. 2. Roma – Expansão – História. 3. História Antiga.
4. Arqueologia Clássica. 5. Estudos Clássicos. 

CDU: 94(3)



7
10

16

51

70

30

Dossiê
Dossier

Sofistas, filósofos e rétores no Mundo Antigo
Sophists, philosophers, and rhetoricians in the Ancient World 

Apresentação
Introduction

Esdra Erlacher

Sophists and Philosophers in the Roman Empire: an interview with Tim Whitmarsh        
Sofistas e filósofos no Império Romano: uma entrevista com Tim Whitmarsh 

Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga 
Philosophers and Allegorist Philosophers in Ancient Greece

Thiago David Stadler

Uma filosofia para os romanos: Cícero e a Nova Academia
A philosophy for the Romans: Cicero and the New Academy

Claudia Beltrão

Entre a filosofia e a sofística: o caso de Dion de Prusa (séculos I e II)
Between Philosophy and Sophistry: the case of Dio of Prusa (1st and 2nd Centuries)

Esdra Erlacher

Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?
Pausanias: a perieget in the Second Sophistic?

Arhão Henrique Ramos da Silva

A influência dos grammatici e rhētores no Corpus Hermeticum 18 (11-16)
The influence of the ‘grammatici’ and ‘rhētores’ in the ‘Corpus Hermeticum’ 18 (11-16)

David Pessoa de Lira

Tema livre
Open object

Uma análise crítica sobre Diomedes e a comunicação de menos (Ilíada, Canto V)
A critical analysis regarding Diomedes and the communication of ‘menos’ (Iliad, Book V)

Eduardo L. A. Rodrigues

Redes de apoio e comunidades de migrantes na historiografia grega
Networks and migrant communities in Greek historiography

Breno Battistin Sebastiani 

As relações entre poder e memória na Urbs: um estudo das colunas honoríficas 
republicanas e das colunas rostrais de Otávio a partir das moedas

The relations between power and memory in the‘Urbs’: a study of Republican 
honorific columns and Octavian’s ‘columnae rostratae’ based on coins

Thiago Eustáquio Araújo Mota

Da cruz à divindade: a transformação de Jesus na Antiguidade greco-romana
From the cross to divinity: the transformation of Jesus in Greco-Roman Antiquity

André Magalhães Coelho

90

123

106

140

159



181

199

A basileía sagrada de Justiniano (527-565): conceito, definições, problemas
La ‘basileía’ sacrée de Justinien (527-565): concept, définitions, problèmes

Ana Maria de Oliveira

Resenhas
Reviews

Una reseña de Guerra e schiavi in Grecia e a Roma: il modo di produzione bellico 
Uma resenha de ‘Guerra e escravidão na Grécia e em Roma: o modo de produção bélico’
CANFORA, L. Guerra e schiavi in Grecia e a Roma: il modo di produzione bellico. 

Palermo: Sellerio Editore Palermo, 2023.
María Candela Paz   

Hibridismo cultural e ritos funerários no Egito greco-romano
Cultural hybridity in the Greco-Roman Egypt

LOBIANCO, L. E. Funerais miscigenados: egípcios gregos romanos. Curitiba: Appris, 2024.
Jéssica Ladeira Santana 

Filóstrato: novas abordagens
Philostratus: new approaches

SILVA, M. A. O.; IPIRANGA JÚNIOR, P. (org.). Filóstrato: novas abordagens. 
Teresina: EDUFPI, 2022.

Letícia Aga Pereira Passos

204

211



Dossiê
Dossier

Sofistas, filósofos e rétores no Mundo Antigo
Sophists, philosophers, and rhetoricians in the Ancient World

Organizador/Editor: Esdra Erlacher



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 7-9, 2025. ISSN: 2318-9304.

Apresentação

Introduction

Esdra Erlacher

As fontes textuais, epigráficas e imagéticas do mundo antigo revelam-nos a 
existência de inúmeros indivíduos que foram classificados, em razão de seu estilo 
de vida e de sua produção literária, como sofistas, filósofos ou rhetores. Muito 

embora nem sempre as fronteiras entre sofística e filosofia fossem tão delimitadas e 
rígidas, o fato é que a grande maioria dos praticantes desses saberes era constituída por 
homens de prestígio e influência em suas comunidades ou além delas. 

Desde o século V a.C., as póleis abrigaram figuras como Górgias, Protágoras, 
Pródico e Hípias, conhecidos por seu domínio do discurso e pela capacidade de ensinar a 
arte da persuasão. Os sofistas, atuando como mestres itinerantes, muitas vezes, ofereciam 
aos cidadãos as ferramentas necessárias para intervir no debate público e nos tribunais. 
Importante destacar que a tradição, desde Platão e Aristóteles, construiu, em algumas 
situações, uma imagem ambígua ou negativa da sofística, contrapondo-a amiúde à 
filosofia. Tal oposição, porém, tem sido revisitada por autores contemporâneos, como 
Bárbara Cassin (2005), que reconhece a sofística como um movimento complexo, cujos 
membros desenvolveram sofisticadas teorias da linguagem, da persuasão e do saber. 
A historiografia mais recente contribuiu decisivamente para a reabilitação da sofística, 
tratando-a não como uma simples degeneração da filosofia, mas como outra maneira de 
conceber o discurso, o mundo e a verdade. 

A partir do século IV a.C., observa-se também uma reorganização do pensamento 
filosófico mediante a consolidação das grandes escolas helenísticas — estoicismo, 
epicurismo, ceticismo e cinismo — que buscavam, de modo geral, ensinar como viver bem, 
alcançar a felicidade e manter a tranquilidade da alma. Muitas vezes, os mestres dessas 
doutrinas fundavam comunidades, escreviam tratados e praticavam a filosofia como forma 
de vida, com exercícios espirituais, meditação, autodomínio e estudo contínuo. Desse 
modo, tais escolas filosóficas desenvolveram não apenas suas doutrinas teóricas, mas 
também sistemas de vida, em um mundo de constantes transformações. Tal como afirma 
Reale (1994, p. 472), a filosofia das escolas helenísticas foi, efetivamente, uma filosofia da 
vida que pretendia ensinar a arte de viver. Nesse contexto, muitos filósofos tornaram-
se educadores públicos e conselheiros, papel que, mais tarde, seria desempenhado por 
diversos praticantes da filosofia no mundo romano.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26 p. 7-9, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Apresentação8

Já no que se refere ao Império Romano, Anderson (1993, p. 133) destaca que uma 
das características mais marcantes de sua “vida intelectual” foi a convivência (pacífica 
ou não) entre a sofística e a filosofia os principais pilares do “sistema” educacional 
greco-romano. Nesse contexto, verifica-se, por exemplo, uma intensa vida filosófica, 
de modo que estoicos, epicuristas e cínicos, a despeito da suspeita que vez ou outra 
despertavam, eram encontrados em plena atividade. Os sofistas também eram vistos 
discursando em público, intermediando os conflitos entre suas póleis ou civitates e 
a administração imperial, liderando embaixadas ou instruindo os habitantes a se 
comportar de determinada maneira. 

Outro ponto digno de nota é que nem sempre é fácil classificar um indivíduo 
como sofista, filósofo ou rhetor, especialmente para o caso de Roma e de seu Império 
(Stanton, 1973, p. 350). Bowersock (1969) e Jones (1978) afirmam que, na época imperial, 
um orador poderia desempenhar ambos os papéis. Praticantes da sofística e da filosofia 
detinham, em muitos casos, a mesma formação, podendo realizar performances 
públicas e ensinar. Os sofistas tinham competência para organizar disputas filosóficas, 
ao passo que os filósofos podiam declamar composições, embora a primeira função 
coubesse mais a um filósofo e, a segunda, a um sofista (Silva, 2014, p. 176). Era comum 
que os indivíduos estudassem tanto filosofia quanto retórica e se dedicassem às duas 
disciplinas de modo similar (Anderson, 1993, p. 134). Este dossiê convida o leitor, a partir 
dos artigos que o compõem, a pensar os limites e interseções entre essas categorias 
— sofistas, filósofos e rhetores— não como identidades fixas, mas como posições 
discursivas em disputa ou em diálogo.

De todo modo, filósofos, sofistas e rhetores eram indivíduos importantes no 
contexto do mundo antigo, o que é atestado pela presença de diversas escolas de retórica 
nas cidades, do século V a.C. ao V d.C. (Bowersock, 1969, p. 2-3). Não podemos nos 
esquecer de que, de Antonio Pio a Justiniano, todas as civitates e póleis integrantes do 
orbis Romanorum eram encorajadas a erguer escolas de retórica com fundos públicos. Os 
mestres, por sua vez, eram isentos do pagamento de impostos às suas respectivas curiae 
ou boulai (Carvalho, 2010, p. 28). 

Tais indivíduos desempenharam, assim, um papel fundamental na dinâmica política, 
especialmente quando nos referimos a Roma e ao seu Império, uma vez que gozavam de 
uma posição privilegiada em suas respectivas cidades. Não é raro encontrá-los ocupando 
cargos na administração municipal e provincial, além de manterem relações próximas 
com os imperadores (Silva, 2014, p. 172).

Atuavam, portanto, como uma espécie de liderança para o restante da população. 
Seu ofício estava associado à instrução das coletividades urbanas, o que era feito por 



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 7-9, 2025. ISSN: 2318-9304.

9

intermédio de declamações públicas nas quais os ouvintes eram convidados a refletir 
sobre as ideias expostas pelo locutor. A enorme popularidade que tinham, as redes de 
amizade que construíram nos meios urbanos, as inúmeras viagens que fizeram, sem contar 
sua proximidade com o governo imperial, foram, sem dúvida, suas marcas principais. 

Feitas estas considerações, foi de nosso interesse, neste dossiê, analisar o papel 
desempenhado por sofistas, filósofos e rhetores na Antiguidade, destacando suas funções, 
estratégias discursivas, embates teóricos, interesses sociais, dentre outras questões que 
envolveram a atuação destes indivíduos. A partir de uma perspectiva interdisciplinar 
entre História, Filosofia, Literatura e Antropologia e de uma documentação bastante 
diversificada, os autores reunidos neste número se propuseram a compreender a atuação 
de uma série de sujeitos ou grupos do mundo antigo que, em virtude de suas expressões 
literárias e discursivas, reforçaram ou atenuaram identidades, posições ou projetos de 
poder. Os textos que o leitor encontrará nas próximas páginas são também um material 
valioso para a compreensão da circulação, produção e disseminação dos conhecimentos 
no Mediterrâneo antigo. 

Desejamos, assim, uma excelente e produtiva leitura a todos e todas!

Referências

ANDERSON, G. The Second Sophistic: a cultural phenomenon in the Roman Empire. 
London: Routledge, 1993.

BOWERSOCK, G. W. Greek sophists in the Roman Empire. Oxford: Clarendon, 1969.
CARVALHO, M. M. Paideia e retórica no séc. IV d.C.: a construção da imagem do imperador 

Juliano segundo Gregório Nazianzeno. São Paulo: Annablume, 2010. 
CASSIN, B. O efeito sofístico. São Paulo: Editora 34, 2005.
JONES, C. P. The Roman world of Dio Chrysostom. Cambridge: Cambridge University Press, 

1978.
REALE, G. História da Filosofia Antiga. São Paulo: Loyola, 1994. v. 3.
SILVA. S. C. O Império Romano do sofista grego Filóstrato nas viagens da ‘Vida de Apolônio 

de Tiana’ (século III d.C.). 2014. Tese (Doutorado em História) – Programa de Pós-
Graduação em História da Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, 
Franca, 2014.

STANTON, G. R. Sophists and philosophers: problems of classification. The American 
Journal of Philology, v. 94, n. 4, p. 350-364, 1973.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 10-15, 2025. ISSN: 2318-9304.

Tim Whitmarsh
Interviewee

Esdra Erlacher
Interviewer

Timothy John Guy Whitmarsh, better known as Tim Whitmarsh, earned his PhD from 
the University of Cambridge. From 2001 to 2007, he taught at the University of 
Exeter. Subsequently, from 2007 to 2014, he served as E. P. Warren Praelector at 

Corpus Christi College, Oxford. In 2014, he was appointed A. G. Leventis Professor of 
Greek Culture at Cambridge, a position he held until 2023, when he was named Regius 
Professor of Greek—one of the oldest and most prestigious academic chairs in the world. 
Whitmarsh is a specialist in Greek culture and literature, particularly that produced under 
the Roman Empire. He has authored dozens of academic articles and books, has lectured in 
various countries, and frequently contributes to newspapers such as The Guardian, Times 
Literary Supplement, and London Review of Books, as well as appearing on BBC radio and 
television programs. In 2020, he was elected a Fellow of the British Academy, a distinction 
that reflects the excellence of his scholarly work over the course of his academic career. 
His major contributions include the works Greek Literature and the Roman Empire (2001), 
The Second Sophistic (2005), Narrative and identity in the Ancient Greek Novel: Returning 
Romance (2011), Beyond the Second Sophistic: Adventures in Greek Postclassicism (2014), 
Battling the Gods: Atheism in the Ancient World (2015), Dirty Love: The Genealogy of 
the Ancient Greek Novel (2018), Achilles Tatius, Leucippe and Clitophon I–II: Edited with 
Commentary (2020), and Rome’s Age of Revolution: Christians in a Classical World (2024).

* Entrevista concedida a Esdra Erlacher em 29 de outubro de 2024.

Sophists and Philosophers in the 
Roman Empire: an interview with 

Tim Whitmarsh*
1

Sofistas e filósofos no Império Romano: uma 
entrevista com Tim Whitmarsh



Tim Whitmarsh_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 10-15, 2025. ISSN: 2318-9304.

11

1. Esdra Erlacher: To start our dialogue, could you tell us what motivated your interest in 
studying the Ancient World? 

A. Tim Whitmarsh: My father was a French teacher, and for our holidays we would go 
camping in France. These could be quite dramatic holidays, involving heavy rain and high 
wind! But it gave me a taste for languages and adventure. I grew up in a village with a 
mediaeval castle, and I used to go there to walk the dog, and clear my head (there was 
little else to do). So I felt that antiquity was part of my childhood.

2. In your work ‘The Second Sophistic’, published in 2005, you analyze the characteristics of 
the Second Sophistic, a cultural movement that thrived in the Roman Empire. How would 
you define this phenomenon for those who are not familiar with it? 

A.: In the period of the Roman principate, from the first century CE onwards, stark wealth 
gaps emerged in the Greek-speaking world, between the elite and the others. The elite 
were more likely to have Roman citizenship, and indeed citizenship of multiple Greek 
cities, and to have high-level education. This had a major impact at the cultural and 
linguistic levels: the elites became the self-proclaimed guardians of the classical past. 
They began to communicate in a form of the literary language that was modelled on the 
dialect of classical Athens, some 500 years earlier. This phenomenon is known as ‘Atticism’ 
(Attica being the wider region of Athens); it lies at the origin of Greek diglossia, which still 
persists in Greece today, to an extent. These elite intellectuals would also perform to each 
other extemporised rhetorical speeches, often in the guise of figures from the classical or 
mythological past: the aim was to stay in persona, and use only Attic terms. This practice 
was named by one ancient writer ‘the second sophistic’, meaning the second wave of 
sophistry (oratory) after that of classical Athens. It was a game, but it was taken very 
seriously; and it influenced also sorts of other literary forms, such as epic and the Greek 
novel, both aesthetically and linguistically.

3. Those studying the trajectory of Greek sophists and philosophers in the context of the 
Roman Empire inevitably encounter discussions surrounding the so-called Second Sophistic. 
As much of your work in recent decades has focused on the study of Greek literature under 
the Empire, could you clarify the benefits and limitations of using the term ‘Second Sophistic’? 

A.: As I mentioned, ‘the second sophistic’ is an ancient term: it was first used by Philostratus 
in the third century CE, in his collection of biographical portraits of the star sophists of 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 10-15, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Sophists and Philosophers in the Roman Empire: an interview with Tim Whitmarsh12

his time and a little earlier. For him it is a purely aesthetic term: he uses it to refer to a 
style of oratory with ancient roots, in the fourth century BCE (even if that style reached 
its pinnacle of success in his own times). Many modern scholars, however, have seen it 
as a term of periodisation, referring in general to the Greek literary production of the 
first three centuries CE. They have favoured the term because it suggests secondariness, 
which can suggest derivativeness, and lack of originality and invention. Or, alternatively, 
for more postmodern scholars it can suggest a (positive) preoccupation with mimicry and 
replication. Both are to my mind traps. 

4. The work ‘The Second Sophistic’, although published nearly two decades ago, remains a 
reference for those studying the topic. Since the publication of your work, have you observed the 
emergence of new approaches or trends that contribute to the study of the Second Sophistic?

 
A.: Yes, a new wave of scholars have steered us away from thinking about the Second 
Sophistic as an expression of preoccupation with the past. William Guast has shown that 
many sophistic themes offer veiled ways of talking about the present. Estelle Strazdins 
has shown that sophists were also concerned with fame and self-commemoration: they 
were talking about the future too! There has also been a lot of interest in expanding the 
camera angle and looking at the broader Greek literary production of the time, including 
the poetic texts that have traditionally been relatively marginalised: major epic poems like 
Dionysius’ Description of the World, Oppian’s On Sea Fishing and Quintus’ Posthomerica.

5. We know the difficulties in classifying an individual as a sophist, philosopher, or rhetor 
in the Roman Empire. In this sense, some cases are emblematic, such as Dio Chrysostom, 
defined sometimes as a sophist and sometimes as a philosopher, or even Aelius Aristides, 
included by Philostratus in his list of sophists, although the author himself defines as a 
rhetor. What is your opinion on this matter?

A.: Yes these terms are all slippery! Or at least there are grey areas. A ‘philosopher’ would 
usually develop the doctrines of one of the major philosophical traditions (in these times 
Stoicism, Epicureanism and Platonism), and teach in small groups; his publications would 
be relatively technical, and would sometimes be published by his students. Someone 
declaiming in persona, as described above, would be a sophist. But the word ‘sophist’ 
could have negative connotations, thanks to Plato, so some (like Aristides) tended to 
avoid it and call themselves rhetors (the Greek version of the Latin ‘orators’) instead. (I 
am using masculine pronouns as the vast majority of the individuals were men, even if 



Tim Whitmarsh_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 10-15, 2025. ISSN: 2318-9304.

13

we have occasional inscriptions referring to a female sophist.) But there were people who 
crossed boundaries too, like Dio. He was a public performer, which put him closer to the 
category of the sophist; but he always distances himself from sophists, and styles himself 
(particularly in his later years) as a philosopher in the Stoic-Cynic tradition.

6. In your work ‘Beyond the Second Sophistic: adventures in Greek postclassicism’, 
published in 2013, you propose the concept of “Jewish sophistic” to describe Jewish literary 
production in the Hellenistic and Roman contexts. Could you explain, in general terms, 
what this concept means? 

A.: Jews didn’t engage in sophistry in the sense outlined above. But during the Hellenistic 
period they did find similarly creative ways of interacting with their own ‘classical’ past. 
I was speaking particularly of Greek-speaking Jews. Once the Bible had been translated 
into Greek it became a ‘classic’ text, and Jews began to find literary ways of making it talk 
to the present. For example, we have a Greek tragedy built around the story of Moses 
and the Exodus, and fragments of epic poems on biblical themes. It is clear too that the 
strange and distinctive Greek language of the Jewish Bible had an immediate impact (as it 
later impacted on the writers of the New Testament). It is very suggestive that this phase 
of Jewish ‘classicism’ predated the Greek phase. It is possible, for example, that the Greek 
novel or romance, typically seen as a product of the Greek culture of the first century CE 
onwards, found its roots in a Hellenistic Jewish romance called Joseph and Aseneth. The 
dating of that text is controversial, though.

7. In your opinion, how can the study of sophistry, philosophy, and rhetoric expand our 
knowledge of Greco-Roman society in antiquity? 

A.: The Greeks and to an extent the Romans are widely associated in the modern era with 
philosophy. But that is not always seen as a socially embedded phenomenon: the usual 
view is simply that these were clever folk who came up with clever ideas that still challenge, 
enlighten and frustrate today. There is nothing wrong with studying philosophy in this 
‘timeless’ way, but it is not the only way of looking at things. If we take a broader view we 
start asking why Greeks and the Romans embraced these high-level skills of philosophy 
and rhetoric, and why they did so in this particular way. My own position is that it has to 
do with the Greeks’ acquisition of ‘literary’ writing late (relative to near-eastern cultures 
and Egypt), and in a dynamic phase of expansion. Writing never had time to become 
monopolised or sacralised in Greece; there was never a scribal class as such. As a result 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 10-15, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Sophists and Philosophers in the Roman Empire: an interview with Tim Whitmarsh14

this powerful technology was co-opted by intellectual improvisers in ‘unofficial’ fields like 
philosophy, rhetoric and indeed medicine.

8. In your research practice, professionals in Ancient History often encounter challenges 
related to documentation or, more specifically, the lack thereof. We know you have dedicated 
several decades to the study of Greek literature, especially that which falls under the so-called 
Second Sophistic. In this regard, could you comment on what has been, in methodological 
terms, the greatest obstacle you have faced in your research practice? 

A.: Well evidence is certainly an issue, especially for a primarily oral form like sophistic 
performance. We do have some written texts, but as usual one never knows what the 
relationship is between the written and the oral versions. And of course the oral version 
would have been accompanied by all sorts of bodily performance —dress, gesture, 
intonation — that is now lost forever. But when it comes to Greek literature of the Roman 
period we are in a sense spoiled, especially relative to earlier periods. We have more 
surviving words by one Roman author — Galen —than we do of Hellenistic literature as 
a whole. 

9. For some time now, the necessity of interdisciplinarity in historical research has been 
proposed. In Brazil, we have witnessed an increasing dialogue between History and disciplines 
such as Geography, Archaeology, Literature, and Anthropology, among others, which has 
provided valuable intellectual exchange. Could you tell us to what extent interdisciplinarity 
has contributed to your research?

A.: In my earlier research I was very influenced by cultural anthropology: by figures like 
Victor Turner and Clifford Geertz. I also read a lot of poststructuralist theory. More recently 
I have found the Amazonian anthropologists very interesting, especially: Eduardo Viveiros 
de Castro and Philippe Descola. I have always read widely in literary theory in general, 
and continue to do so. I have become more eclectic over time, as my own sense of how 
the world works has become more fixed; I have tried to absorb theory rather than be 
dictated to by it. In particular I have found dogmatic versions of cultural constructionism 
frustrating, and have found more continuity in human culture.

10. To conclude, what advice would you give to young people who wish to begin research in 
ancient sophistry, philosophy, and rhetoric?



Tim Whitmarsh_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 10-15, 2025. ISSN: 2318-9304.

15

A.: Be committed, brave and adventurous; try to find new things to say; look to surprise 
your readers, rather than telling them what you think they want to hear!

References

ACHILLES TATIUS: Leucippe and Clitophon. Edited with commentary by T. Whitmarsh. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2020.

WHITMARSH, T. (ed.). Local knowledge and microidentities in the imperial Greek world. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2010.

WHITMARSH, T. Battling the Gods: Atheism in the Ancient World. New York: Alfred A. 
Knoff, 2015. 

WHITMARSH, T. Beyond the Second Sophistic: adventures in Greek postclassicism. Los 
Angeles: University of California Press, 2013.

WHITMARSH, T. Greek Literature and the Roman Empire: the politics of imitation. Oxford: 
Oxford University Press, 2001.

WHITMARSH, T. Narrative and identity in the Ancient Greek Novel: returning Romance. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2011.

WHITMARSH, T. Reading power in Roman Greece: the ‘paideia’ of Dio Chrysostom. In: LEE 
TOO, Y.; LIVINGSTONE, N. (ed.). Pedagogy and power: rhetorics of classical learning. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2009.

WHITMARSH, T. Rome’s Age of Revolution: Christians in a Classical World. London: Bodley 
Head, 2024.

WHITMARSH, T. The Second Sophistic. Cambridge: Cambridge University Press, 2005.
WHITMARSH, T.Dirty Love: the genealogy of the Ancient Greek Novel. Oxford/New York: 

Oxford University Press, 2018.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

Filósofos e filósofos alegoristas na 
Grécia Antiga

Philosophers and Allegorist Philosophers in Ancient Greece

Thiago David Stadler*1

Resumo: Neste artigo, proponho investigar a noção de alegoria como um 
mecanismo de mediação entre a filosofia e as narrativas míticas. A alegoria 
dos gregos, também conhecida na historiografia como a “alegoria dos 
poetas”, foi um fenômeno interpretativo que buscou preservar o valor 
explicativo dos mitos e a moralidade expressa pelos poetas, elaborando 
um sentido oculto na trama narrativa. Assim, entre mito e filosofia emerge 
a alegoria, ou melhor, a alegorese, um modo interpretativo que, além de 
defender as tradições poéticas, recoloca a riqueza doutrinal dos mitos. 
Ao fim e ao cabo, a interpretação alegórica, a alegorese, acrescentou 
complexidade a um mundo que questionava o valor cognitivo e paidêutico 
da poesia. Desse modo, sustento que a querela entre mito e filosofia, bem 
como entre poetas e filósofos, pode ser melhor compreendida com a 
inserção dos chamados filósofos alegoristas.

Abstract: In this article, I propose to investigate the notion of allegory as 
a mediating mechanism between philosophy and mythical narratives. The 
Greek allegory, also known in historiography as the “allegory of the poets,” 
was an interpretative phenomenon aimed at preserving the explanatory 
value of myths and the morality expressed by poets by constructing a 
hidden meaning within the narrative structure. Thus, between myth and 
philosophy, allegory - or more precisely, allegoresis - emerges as an 
interpretative method that, in addition to defending poetic traditions, 
recontextualizes the doctrinal richness of myths. Ultimately, allegorical 
interpretation, or allegoresis, added complexity to a world that questioned 
the cognitive and educational value of poetry. Therefore, I argue that 
the debate between myth and philosophy, as well as between poets and 
philosophers, can be better understood through the inclusion of the so-
called allegorist philosophers.

* Professor associado do Colegiado de Filosofia da Universidade Estadual do Paraná campus de União da Vitória. 
Professor permanente do Programa de Mestrado Profissional em Filosofia (PROF-FILO). Professor Colaborador do 
Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Paraná (PPGHIS/UFPR). Pesquisador do Núcleo de 
Estudos Mediterrânicos (NEMED). Contato: thiago.stadler@unespar.edu.br. 

Palavras-chave:
alegoria;
alegorese;
filosofia;
mito.

Keywords:
allegory; 
allegoresis; 
philosophy;
myth.

Recebido em: 15/02/2025
Aprovado em: 03/04/2025

mailto:thiago.stadler@unespar.edu.br


Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

17

Arrastada pelos últimos dois milênios e meio, falou-se quase tudo sobre as 
alegorias. Se um pensamento é complicado e difícil de seguir, as alegorias 
trariam a simplicidade. Se uma ideia é simples demais, as alegorias ofereceriam 

rica figuração para disfarçar a nudez discursiva (Wind, 1972, p. 36). Também se discutiu o 
papel salvífico das alegorias ao salvaguardar a importância das poesias da antiga Grécia, 
as dificuldades de interpretação alegórica no processo educacional das crianças, seu 
papel de ornamento discursivo nas performances jurídicas dos fóruns romanos, e sua 
irmandade com as metáforas. Após idas e vindas, eis que também apareceram as atitudes 
de leitores iniciados, garantidas pelas alegorias místicas que revelavam as mensagens 
divinas. Se a vontade dos deuses, preparada pelos cochichos de seus intérpretes, teve 
lugar, há de se imaginar que as alegorias também significaram o refúgio da imperícia e 
uma atividade própria dos iletrados e loucos, algo a ser descartado pela abertura de uma 
paisagem fantasiosa. Sem entrar em todo esse vespeiro, disponho-me a escrever sobre o 
papel das alegorias como intermediárias no perpétuo diálogo entre filosofia e mito, entre 
filósofos e poetas na Antiguidade.

Agora, se apontei uma miríade de concepções conflituosas sobre os usos e 
entendimentos do que seria a própria alegoria, atento que também já se falou quase 
tudo sobre mito e a filosofia: o mito como mentira e a filosofia como verdade; o mito 
como o campo da imaginação e a filosofia irmanada à razão; o mito como revelador das 
cosmogonias e a filosofia tendo a cosmologia como parte integrante de suas especulações; 
mito e religiosidade versus filosofia e racionalidade. O mito como o lugar da não filosofia; 
a filosofia como uma mera abstração da mitologia; o mito como um desfavor para o 
pensamento filosófico; a filosofia como resgate da narrativa mitológica; filósofos que 
criaram mitos; mitólogos que fizeram filosofia. A filosofia vista como continuidade do 
mito ou como a sua ruptura. É claro que ocorreram exageros argumentativos ao longo 
dos mais de dois milênios e meio de debate, mas as relações entre mito e filosofia, na 
Grécia antiga, foram realmente disputadas. Insisto: relações conflituosas e disputadas, 
mas não necessariamente separatistas.

De maneira crua e manualesca, principalmente ao longo da Modernidade e da 
Contemporaneidade, entendeu-se que os processos histórico-filosóficos ocorridos 
com a chegada dos primeiros fisiológicos foram construindo a noção de filosofia como 
um passo dado contra a mitopoiésis e em direção a argumentações asseguradas em 
termos de causalidade. Foi justamente a partir desse tipo de definição que se forjou 
a ideia de uma filosofia “milagrosa”, descontextualizada e independente dos meandros 
socioculturais vigentes, uma filosofia que resplandecia raciocínios lógicos, em oposição 
à longa tradição poética indecorosa com os critérios de veracidade. No entanto, esta 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga18

rígida oposição não se valida ao lermos os textos dos filósofos da Antiguidade. Para 
compreender o quão distante esse tipo de entendimento esteve da realidade textual da 
Grécia antiga, basta recordar de Parmênides e seus versos, os cultos de iniciação órfico-
pitagórico, os enigmáticos fragmentos de Heráclito, os banquetes filosóficos de Agatão, 
ritmados pela presença de rapsodos e figuras míticas, a permanente preocupação de 
Platão com a criação de mitos, além da figura socrática como conhecedora profunda da 
poesia homérica. 

Essa íntima relação entre mito e filosofia, ao fim e ao cabo, pode ser melhor 
compreendida ao se atentar para um singelo fator: o mito é um elemento da tradição oral 
que, na Grécia antiga, concretizou-se na forma de poesia. Isso quer dizer que a narrativa 
mítica carrega tanto um conteúdo próprio quanto a temporalidade do tempo primordial, 
com personagens que transitam entre o mundo dos deuses e o mundo dos humanos, 
além de elementos que simbolizam a proto-identidade de grupos históricos. A narrativa 
mítica grega também se fazia pela forma versificada e cantada, que conduzia o ouvinte 
a um sentimento de admiração “associado à compreensão de algo que vai além de si 
mesmo e além do literal” (Obbink, 2010, p. 25). Tanto o conteúdo como a forma versificada 
e oral da narrativa mítica agiam, segundo Bernardo Lins Brandão (2020, p. 210), como um 
veículo para a verdade, e não como uma forma particular de conhecimento. Assim, pela 
composição da narrativa mítica, o ouvinte explorava a própria inteligência em direção às 
ponderações do seu viver.

Agora, outro passo pode ser dado: nem toda oralidade é poética. Sabe-se que os 
gregos antigos não construíram uma sociedade grafocêntrica, mas quase a totalidade 
da cultura era repassada de forma oral (Thomas, 2005, p. 2). Ouvia-se e falava-se muito 
mais do que se lia e escrevia. Então, ao mesmo tempo em que a tradição mitopoética 
se manifestava pelo som das palavras, com a pretensão de cantar somente aquilo que 
se diz e, com isso, abrir um mundo a ser explorado pela inteligência, o mundo político 
e filosófico também estava apegado ao universo da oralidade, muitas vezes avesso 
às palavras escritas. Exemplos não faltam: a própria noção de política se fez estreita à 
oralidade propagada na ágora; Sócrates não deixou nada escrito e, pelas letras de Platão, 
propôs diversas questões sobre a fiabilidade ou não da palavra escrita; Platão redigiu sua 
filosofia em forma de diálogo, transmitindo uma íntima semelhança com a fala; os sofistas 
se debruçaram sobre a arte do bem falar como fundamento de ação; Aristóteles e os 
peripatéticos filosofavam enquanto caminhavam e conversavam; o bem-viver de Epicuro 
não advogava pelo letramento, mas pela autodidaxia; os exercícios filosóficos estoicos 
aprimoravam a memória.



Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

19

Nota-se que a questão da escrita e da oralidade foi um tema que habitou a Grécia 
antiga. De tal feita que a longa História da Filosofia, assegurada nos testemunhos escritos, 
por vezes distorce a imagem da Antiguidade. Tomam-se indícios episódicos e parciais como 
corriqueiros e totais e, em termos contemporâneos, olha-se para a Antiguidade a partir de 
uma espécie de darwinismo histórico, “onde o que prosperou e sobreviveu foi, pelo mero 
fato de ter sobrevivido, considerado superior ao que desapareceu” (Lerner, 2019, p. 52).1 

Ora, entre os gregos antigos, mesmo a palavra escrita tinha como principal função estar 
a serviço da fala (Thomas, 2005, p. 6). Isso não significa que a cultura escrita não tenha 
“vencido” o jogo, pois venceu. Aqui estou eu, no uso da palavra escrita, manipulando 
uma cultura preponderantemente oral. É fato que, na própria Antiguidade grega, a escrita 
esteve presente, principalmente a partir do século V AEC, com a consolidação do gênero 
literário da história, a propagação dos escritos filosóficos e a tradição poética posta em 
letra escrita. Essa movimentação entre oralidade e escrita, entre discurso preparado e 
discurso improvisado, compõe hipóteses sobre os desandares entre mito e filosofia, já 
que, com a escrita, “passou-se a depender menos da memória individual cuja eficácia 
se apoiava no ritmo das palavras, [e] a prosa começou a ser cada vez mais utilizada; a 
narrativa foi substituída pela descrição e pela argumentação” (Brandão, 2020, p. 202).

Dentro desse universo da oralidade e da escrita, penso que a fratura entre narrativa 
e descrição/argumentação, entre mito e filosofia, torna-se menos dilacerada quando se 
adiciona a questão da alegoria no centro dessa querela. A alegoria dos gregos, também 
conhecida na historiografia como a alegoria dos poetas, foi um fenômeno interpretativo 
que buscou resguardar o valor explicativo dos mitos e a moralidade expressa pelos 
poetas ao elaborar um sentido oculto na trama narrativa (Brisson, 2014, p. 27). Assim, 
entre mito e filosofia, houve a alegoria, ou melhor, a alegorese, um modo interpretativo 
para defender as tradições poéticas e também descrever a riqueza doutrinal dos mitos. 
Ao fim e ao cabo, a interpretação alegórica, a alegorese, adicionou mais complexidade 
em um mundo que questionava o valor cognitivo da poesia, a partir da figura daqueles 
que historiavam o mundo, e também o valor paidêutico da poesia, a partir dos filósofos 
(Wdowiak, 2017, p. 218). Se antes do domínio da escrita, a poesia e a filosofia se valiam da 
oralidade, do poder farmacológico das palavras, da memória e do diálogo, com a entrada 

¹A citação de Gerda Lerner (2019), da obra A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos homens, 
publicada originariamente em 1986, está inserida dentro de outro contexto de apagamento: o da ausência das mulheres 
no construto histórico e filosófico do mundo. De tal sorte que a “vitória” das narrativas masculinas não pode ser 
entendida como um traço de superioridade pelo mero fato de sobreviver. Pode, isso sim, revelar quão lastimável foi o 
construto de subjugação, opressão e destruição da figura feminina na Antiguidade. Do mesmo modo, a tradição escrita 
saiu “vitoriosa” sobre a tradição oral. Disso não se conclui que a escrita foi dominante no período, nem mesmo que a 
escrita é superior à oralidade. Deve-se recordar que estas conclusões errôneas foram responsáveis por barbáries contra 
povos ágrafos, considerados inferiores e, portanto, passíveis de subjugação.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga20

do texto escrito e as possibilidades oriundas dessa nova técnica, o narrar uma história, o 
apelo às fórmulas mnemônicas, a plasticidade de enunciados como “conta-se que foi mais 
ou menos assim que (...)”, “cante-me, ó Musas”, foram gradualmente substituídos por um 
ordenamento textual, pela organização e descrição de fatos e fenômenos, e pelo apelo a 
uma memória arquivística, em contraste com uma memória enfeitada por imaginações e 
aberta à meditação.

Não por acaso, historicamente, a interpretação alegórica surgiu como uma 
solução a um problema específico: os textos fundantes da cultura grega, como Homero 
e Hesíodo, principalmente, ou mesmo a tradição oral assegurada nessas narrativas, não 
se amalgamavam facilmente com as novas interpelações morais e epistemológicas. 
Teria sido Teágenes de Régio (séc. VI AEC),2 de acordo com Porfírio, a primeira pessoa 
a escrever uma exegese alegórica de Homero, transformando as batalhas entre povos 
em batalhas dos elementos naturais, tal como defendiam Anaximandro e Anaxímenes 
(Naddaf, 2009, p. 109). Provavelmente, sem saber, Teágenes de Régio deu um passo 
que se transformou em uma maratona: dali em diante, pela escrita, as narrativas míticas 
seriam objeto de disputa entre aqueles que as consideravam como imagens (eikones) 
e aqueles que as recebiam como enigmas (ainigma). Os primeiros veem nas narrativas 
míticas a manifestação imagética daquilo que os filósofos abordavam de modo abstrato; 
os segundos recebem a narrativa mítica como uma mensagem bela e paradoxal que leva 
o cidadão a refletir e buscar sentidos mais profundos (Brandão, 2020, p. 216). Ambas as 
posições são propensas à interpretação alegórica, pois demonstram descontentamento 
com o limite imposto pela gramática escrita e, portanto, precisam objetivar outros 
sentidos, constituindo-se em co-sujeitos da narrativa mitológica.

Como dito anteriormente, foi Porfírio quem indicou que Teágenes de Régio, ao 
redor de 525 AEC, teria feito uma leitura alegórica da Ilíada,3 na qual os deuses seriam os 

² “οὗτος μὲν οὖν τρόπος ἀπολογίας ἀρχαῖος Ov πάνυ καὶ ἀπὸ Θεαγένους tod Ῥηγίνου, ὃς πρῶτας ἔγραψε περὶ 
Ὁμήρου, τοιοῦτός ἐστιν ἀπὸ τῆς λέξεως” (Porphyry, Quaestiones homericae, 67-75).
³ O trecho que Teágenes de Régio teria proposto uma interpretação alegórica foi o do Canto XX, versos 66-75, da Ilíada:
“Tal era o barulho surgido à entrada dos deuses no combate.
Pois frente a frente contra o soberano Poseidon
estava Febo Apolo, com suas setas aladas;
contra Ares Eniálio estava a deusa, Atena de olhos esverdeados;
contra Hera se posicionou a caçadora de flechas douradas,
Ártemis a arqueira, irmã do deus que age de longe;
contra Leto se posicionou o forte Auxiliador, Hermes;
e contra Hefesto, o grande rio de fundos redemoinhos,
a quem os deuses chamam Xanto, mas o homens, Escamandro” (Homer, Ilíada, XX, 66-75).
“τόσσος ἄρα κτύπος ὦρτο θεῶν ἔριδι ξυνιόντων. ἤτοι μὲν γὰρ ἔναντα Ποσειδάωνος ἄνακτος ἵστατ᾽ Ἀπόλλων 
Φοῖβος ἔχων ἰὰ πτερόεντα, ἄντα δ᾽ Ἐνυαλίοιο θεὰ γλαυκῶπις Ἀθήνη: 70Ἥρῃ δ᾽ ἀντέστη χρυσηλάκατος κελαδεινὴ 
Ἄρτεμις ἰοχέαιρα κασιγνήτη ἑκάτοιο: Λητοῖ δ᾽ ἀντέστη σῶκος ἐριούνιος Ἑρμῆς, ἄντα δ᾽ ἄρ᾽ Ἡφαίστοιο μέγας 
ποταμὸς βαθυδίνης, ὃν Ξάνθον καλέουσι θεοί, ἄνδρες δὲ Σκάμανδρον” (Hom., Il., XX, 66-75).

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fssos&la=greek&can=to%2Fssos0&prior=per
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fra&la=greek&can=a%29%2Fra0&prior=to/ssos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ktu%2Fpos&la=greek&can=ktu%2Fpos0&prior=a)/ra
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%3Drto&la=greek&can=w%29%3Drto0&prior=ktu/pos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qew%3Dn&la=greek&can=qew%3Dn1&prior=w)=rto
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fridi&la=greek&can=e%29%2Fridi0&prior=qew=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=cunio%2Fntwn&la=greek&can=cunio%2Fntwn0&prior=e)/ridi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%2Ftoi&la=greek&can=h%29%2Ftoi0&prior=cunio/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn0&prior=h)/toi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%5Cr&la=greek&can=ga%5Cr0&prior=me%5C%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fnanta&la=greek&can=e%29%2Fnanta0&prior=ga%5C%5Cr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*poseida%2Fwnos&la=greek&can=*poseida%2Fwnos0&prior=e)/nanta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnaktos&la=greek&can=a%29%2Fnaktos0&prior=*poseida/wnos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%28%2Fstat%27&la=greek&can=i%28%2Fstat%270&prior=a)/naktos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29apo%2Fllwn&la=greek&can=*%29apo%2Fllwn0&prior=i(/stat%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*foi%3Dbos&la=greek&can=*foi%3Dbos0&prior=*)apo/llwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fxwn&la=greek&can=e%29%2Fxwn0&prior=*foi=bos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29a%5C&la=greek&can=i%29a%5C0&prior=e)/xwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ptero%2Fenta&la=greek&can=ptero%2Fenta0&prior=i)a%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnta&la=greek&can=a%29%2Fnta0&prior=ptero/enta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%274&prior=a)/nta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29enuali%2Foio&la=greek&can=*%29enuali%2Foio0&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qea%5C&la=greek&can=qea%5C0&prior=*)enuali/oio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=glaukw%3Dpis&la=greek&can=glaukw%3Dpis0&prior=qea%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29aqh%2Fnh&la=greek&can=*%29aqh%2Fnh0&prior=glaukw=pis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28%2Fhrh%7C&la=greek&can=*%28%2Fhrh%7C0&prior=*)aqh/nh
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%275&prior=*(/hrh%7C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nte%2Fsth&la=greek&can=a%29nte%2Fsth0&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=xrushla%2Fkatos&la=greek&can=xrushla%2Fkatos0&prior=a)nte/sth
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=keladeinh%5C&la=greek&can=keladeinh%5C0&prior=xrushla/katos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29%2Fartemis&la=greek&can=*%29%2Fartemis0&prior=keladeinh%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29oxe%2Faira&la=greek&can=i%29oxe%2Faira0&prior=*)/artemis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kasignh%2Fth&la=greek&can=kasignh%2Fth0&prior=i)oxe/aira
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28ka%2Ftoio&la=greek&can=e%28ka%2Ftoio0&prior=kasignh/th
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*lhtoi%3D&la=greek&can=*lhtoi%3D0&prior=e(ka/toio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%276&prior=*lhtoi=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nte%2Fsth&la=greek&can=a%29nte%2Fsth1&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sw%3Dkos&la=greek&can=sw%3Dkos0&prior=a)nte/sth
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29riou%2Fnios&la=greek&can=e%29riou%2Fnios0&prior=sw=kos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28ermh%3Ds&la=greek&can=*%28ermh%3Ds0&prior=e)riou/nios
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fnta&la=greek&can=a%29%2Fnta1&prior=*(ermh=s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%277&prior=a)/nta
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fr%27&la=greek&can=a%29%2Fr%270&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28hfai%2Fstoio&la=greek&can=*%28hfai%2Fstoio0&prior=a)/r%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Fgas&la=greek&can=me%2Fgas0&prior=*(hfai/stoio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=potamo%5Cs&la=greek&can=potamo%5Cs0&prior=me/gas
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=baqudi%2Fnhs&la=greek&can=baqudi%2Fnhs0&prior=potamo%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%5Cn&la=greek&can=o%28%5Cn0&prior=baqudi/nhs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*ca%2Fnqon&la=greek&can=*ca%2Fnqon0&prior=o(%5C%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kale%2Fousi&la=greek&can=kale%2Fousi0&prior=*ca/nqon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qeoi%2F&la=greek&can=qeoi%2F1&prior=kale/ousi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fndres&la=greek&can=a%29%2Fndres0&prior=qeoi/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C2&prior=a)/ndres
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*ska%2Fmandron&la=greek&can=*ska%2Fmandron0&prior=de%5C%5C


Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

21

elementos da natureza. A mesma leitura é encontrada materialmente escrita no Papiro 
Derveni, dos fins do século V e início do século IV AEC, no qual consta uma interpretação 
alegórica de um poema órfico.4 O autor do Papiro Derveni indicou “o poema órfico como 
um todo enigmático (ainigmatodes), onde Zeus fora interpretado como o ar; Moira como 
uma espécie de suspiro; Oceano é dito como ar; o Sol como um elemento gerador” 
(Obbink, 2010, p. 19). Ora, os leitores de enigmas, com as mais diversas abordagens, já liam 
os textos com o interesse de localizar algum outro significado nas palavras dos poetas. 
Até mesmo o próprio termo ainigma teria sua raiz em ainos, “fala ambígua”. Assim, “o 
surgimento da alegorese épica [interpretação alegórica dos poemas] seria uma tentativa 
de assimilação dos ‘ainoi’ homéricos, isto é, de suas falas ambíguas” (Naddaf, 2009, p. 
112). Aqui, é importante salientar que falo da leitura alegórica como questão separada 
da composição proposital de textos para conter significados cultos. Como pontua Dirk 
Obbink (2010, p. 16):

Havia, por certo, elementos nas poesias que personificavam algumas 
generalizações abstratas (os jarros de Zeus, em Homero; o Falcão e o rouxinol, 
em Hesíodo etc.) e que, portanto, havia o reconhecimento destes símbolos como 
tendo um significado que se estendia além de seus sentidos literais. Mas não se 
encontra no poeta nenhuma inclinação para produzir uma teoria de interpretação 
alegórica, seja de obras de arte ou do mundo físico.
 

Se não havia uma teoria da interpretação alegórica proposta pelos próprios poetas, 
então, de uma hora para outra, alguns viventes resolveram simplesmente interpretar 
os versos ao seu bel-prazer? Por que fariam isso e, se foi assim, o que estava em jogo 
no campo disputado entre mito e filosofia? Apesar do esquematismo, penso que, após 
o mundo de sentidos criado pelas poesias de Homero e Hesíodo, estabeleceram-se 
duas frentes na Antiguidade grega: de um lado, aqueles que atacaram ou ignoraram 
a possibilidade de os poetas/poesias enunciarem a verdade devido, principalmente, à 
imoralidade dos deuses e o descompromisso com o ordenamento da physis; do outro 
lado, aqueles que salvaguardaram os poetas/poesias a partir da interpretação alegórica, ao 
buscar um sentido oculto/profundo sob a letra do texto (Oliveira, 2010, p. 2). No primeiro 
grupo, Xenófanes de Colofón é considerado o primeiro filósofo a escrever contra e criticar 
severamente os poetas e o antropomorfismo da representação dos deuses (Brandão, 
2020, p. 202). Ficou conhecido como o “ironizador de Homero”, além de caracterizar as 

4 A descoberta do Papiro Derveni, em escavações no ano de 1962, auxiliou a aproximação entre alegoria e texto escrito. 
Gerard Naddaf (2009, p. 117-118) defende que o Papiro Derveni, “datado do final do século V AEC, mas claramente 
antecede esse período, dado o número de alusões pré-socráticas (o próprio texto órfico pode ter se originado no 
século VI AEC)”. Mesmo aceitando a proposta de Naddaf, no entanto, é provável a existência de um estágio anterior 
de interpretação predominante oral, representada textualmente por Platão a partir da figura do rapsodo Íon (Obbink, 
2010, p. 25).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga22

produções de Homero e Hesíodo como feituras antigas que animavam conflitos entre 
os homens, pois ambos os poetas atribuíram aos deuses tudo o que para os homens 
é opróbrio e vergonha: roubo, adultério e fraudes recíprocas.5 Ao lado de Xenófanes, 
aparecem, normalmente, Heráclito e Pitágoras, que teriam explicitado seus problemas 
com Homero: o primeiro dizia que Homero merecia ser banido dos concursos poéticos e 
surrado com varas; o segundo, ao descer ao Hades, teria visto a alma de Hesíodo presa a 
uma coluna de bronze e gritando, e a alma de Homero pendente de uma árvore cercada 
de serpentes, pelo que esses poetas haviam dito aos deuses.6

No segundo grupo, entre aqueles que asseguravam as mensagens das poesias 
mesmo frente às letras conturbadas, estava Anaxágoras, considerado o primeiro filósofo 
a demonstrar que a poesia de Homero versava sobre virtude e justiça (Naddaf, 2009, p. 
116). De tal feita, os coetâneos de Anaxágoras, seu pupilo Metrodoro de Lâmpsaco e 
Diógenes de Apolônia, tornaram-se verdadeiros especialistas em Homero. Com eles, um 
passo a mais foi dado: além de intérpretes de Homero, indicaram que o poeta escreveu 
intencionalmente de modo alegórico. Ao radicalizar a proposta de Anaxágoras e seus 
coetâneos, no fundo, tudo o que seria dito pelos filósofos pré-socráticos já constava nos 
versos de Homero e Hesíodo, uma espécie de visionários que, pela gramática do mundo, 
previram o novo tempo presente. Esta conclusão assemelha-se à do autor do Papiro 
Derveni: a teogonia órfica e os filósofos pré-socráticos estavam dizendo a mesma coisa 
(Naddaf, 2009, p. 118). 

Agora se afigura a seguinte situação: há os poetas e seus poemas; há os filósofos 
descontentes com as mensagens imorais e antropomórficas propagadas pelos poetas 
tradicionais; e há os filósofos alegoristas que, apesar das imagens erráticas e do escárnio 
de heróis e divindades expressos na superficialidade do texto, viam, ainda assim, a 
possibilidade de encontrar ensinamentos válidos no oculto das letras versificadas. Quanto 
aos primeiros, contento-me com o que já disse anteriormente, pois me parece que a 
disputa “mito versus filosofia” se deu entre os outros dois grupos. Não fora Homero nem 
Hesíodo que empunharam suas armas interpretativas, mas os filósofos e os filósofos 
alegoristas. Brincando com a situação, eu diria, com Zé Ramalho (1979), que se trata de 

⁵ νος Ἀθηναίου ἤ, ὥς τινες, Ἀρχελάου. καί, ὡς Σωτίων φησί, κατ᾽ Ἀναξίμανδρον ἦν. γέγραφε δὲ καὶ ἐν ἔπεσι 
καὶ ἐλεγείας καὶ ἰάμβους καθ᾽ Ἡσιόδου καὶ Ὁμήρου, ἐπικόπτων αὐτῶν τὰ περὶ θεῶν εἰρημένα. ἀλλὰ καὶ αὐτὸς 
ἐρραψῴδει τὰ ἑαυτοῦ (Diogenes Laertius, 9, 2).
⁶ τόν τε Ὅμηρον ἔφασκεν ἄξιον ἐκ τῶν ἀγώνων ἐκβάλλεσθαι καὶ ῥαπίζεσθαι, καὶ Ἀρχίλοχον ὁμοίως (Diog. Laert., 9, 1).
Ὁ δ᾽ αὐτός φησιν, ὡς προείρηται, καὶ τὰ δόγματα λαβεῖν αὐτὸν παρὰ τῆς ἐν Δελφοῖς Θεμιστοκλείας. φησὶ δ᾽ 
Ἱερώνυμος κατελθόντα αὐτὸν εἰς ᾄδου τὴν μὲν Ἡσιόδου ψυχὴν ἰδεῖν πρὸς κίονι χαλκῷ δεδεμένην καὶ τρίζουσαν, 
τὴν δ᾽ Ὁμήρου κρεμαμένην ἀπὸ δένδρου καὶ ὄφεις περὶ αὐτὴν ἀνθ᾽ ὧν εἶπον περὶ θεῶν (Diog. Laert., 8, 21).

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29aqhnai%2Fou&la=greek&can=*%29aqhnai%2Fou0&prior=nos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%2F&la=greek&can=h%29%2F1&prior=*)aqhnai/ou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fs&la=greek&can=w%28%2Fs0&prior=h)/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tines&la=greek&can=tines0&prior=w(/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29arxela%2Fou&la=greek&can=*%29arxela%2Fou0&prior=tines
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%2F&la=greek&can=kai%2F0&prior=*)arxela/ou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s1&prior=kai/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*swti%2Fwn&la=greek&can=*swti%2Fwn0&prior=w(s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fhsi%2F&la=greek&can=fhsi%2F0&prior=*swti/wn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kat%27&la=greek&can=kat%272&prior=fhsi/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29anaci%2Fmandron&la=greek&can=*%29anaci%2Fmandron0&prior=kat%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%3Dn&la=greek&can=h%29%3Dn0&prior=*)anaci/mandron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fgrafe&la=greek&can=ge%2Fgrafe0&prior=h)=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%5C&la=greek&can=de%5C3&prior=ge/grafe
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=de%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n2&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fpesi&la=greek&can=e%29%2Fpesi0&prior=e)n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=e)/pesi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29legei%2Fas&la=greek&can=e%29legei%2Fas0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C3&prior=e)legei/as
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29a%2Fmbous&la=greek&can=i%29a%2Fmbous0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kaq%27&la=greek&can=kaq%270&prior=i)a/mbous
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28hsio%2Fdou&la=greek&can=*%28hsio%2Fdou0&prior=kaq%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C4&prior=*(hsio/dou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28omh%2Frou&la=greek&can=*%28omh%2Frou0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29piko%2Fptwn&la=greek&can=e%29piko%2Fptwn0&prior=*(omh/rou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29tw%3Dn&la=greek&can=au%29tw%3Dn0&prior=e)piko/ptwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=au)tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29rhme%2Fna&la=greek&can=ei%29rhme%2Fna0&prior=qew=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lla%5C&la=greek&can=a%29lla%5C0&prior=ei)rhme/na
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C5&prior=a)lla%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5Cs&la=greek&can=au%29to%5Cs0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29rrayw%2F%7Cdei&la=greek&can=e%29rrayw%2F%7Cdei0&prior=au)to%5C%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=e)rrayw/%7Cdei
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28autou%3D&la=greek&can=e%28autou%3D0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fn&la=greek&can=to%2Fn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te2&prior=to/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28%2Fomhron&la=greek&can=*%28%2Fomhron0&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Ffasken&la=greek&can=e%29%2Ffasken0&prior=*(/omhron
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fcion&la=greek&can=a%29%2Fcion0&prior=e)/fasken
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29k&la=greek&can=e%29k1&prior=a)/cion
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=e)k
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gw%2Fnwn&la=greek&can=a%29gw%2Fnwn0&prior=tw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29kba%2Fllesqai&la=greek&can=e%29kba%2Fllesqai0&prior=a)gw/nwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C5&prior=e)kba/llesqai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=r%28api%2Fzesqai&la=greek&can=r%28api%2Fzesqai0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C6&prior=r(api/zesqai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29arxi%2Floxon&la=greek&can=*%29arxi%2Floxon0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moi%2Fws&la=greek&can=o%28moi%2Fws0&prior=*)arxi/loxon


Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

23

uma peleja do diabo com o dono do céu; a peleja entre mito e filosofia revela mais uma 
guerra civil entre os filósofos.

Ao fim e ao cabo, quanto aos dois outros grupos, aqui denominados de filósofos e 
filósofos alegoristas, ambos buscavam certo monopólio interpretativo: os primeiros, como 
se dissessem: “não somos nós que interpretamos, mas o poeta disse literalmente isso e aquilo”; 
e os segundos, como se afirmassem: “lê-se nos versos isso, mas no fundo o poeta quis dizer 
aquilo”. Jon Whitman (2000, p. 21), com rara sensibilidade, amplia vertiginosamente a 
minha proposta com uma simples pergunta: por quais critérios um grupo avalia o sentido 
literal de um texto? Sigo na mesma linha e pergunto: a literalidade está no próprio texto? 
Seria possível isolar o texto do leitor? Aqui, de acordo com Gerard Naddaf (2009, p. 107), 
encontramos em Xenófanes de Colofón e Heráclito um nó górdio que coloca os dois 
grupos – filósofos e filósofos alegoristas – em uma espécie de paradoxo: ambos,7 ao 
negarem as pretensões de conhecimento verdadeiro advindas da literalidade dos versos 
de Homero e Hesíodo, legitimaram, ao mesmo tempo, a maneira mais importante de 
proteger os poetas de tais ataques. Como assim? Ao entender que na narrativa mítica não 
haveria ambiguidade entre o texto e o sentido, isto é, que o que se quer dizer é o que está 
escrito, e, portanto, havendo imoralidade divina ou antropomorfismo, o texto deveria 
ser repreendido; criaram-se condições para outro tipo de leitura dos mesmos textos. A 
interdição da leitura literal propiciou uma brecha para a leitura alegórica.8 A oposição 
ética entre os dois grupos, frente às mensagens divinas, perde força no instante em que os 
filósofos alegoristas confirmam a proposta dos filósofos não-alegoristas: a única doutrina 
verdadeira é, de fato, aquela que o filósofo possui. Os filósofos alegoristas diriam algo 
como: “embora o poeta possa parecer estar dizendo algo que contradiz a verdade [dos 

⁷ Muito se discute sobre Heráclito ser ou não ser um alegorista. Schuster, autor do século XIX, chegou a chamá-lo 
de líder dos alegoristas, “postura rechaçada por autores como Zeller ou Gruppe. A.B. Hersman, por sua vez, concluiu 
afirmando que não há provas de que o próprio Heráclito utilizou alegoricamente de Homero, tal e como fizeram os seus 
seguidores” (Díaz Lavado, 1994, p.78).
⁸ Há uma leitura que remonta ao próprio texto Teogonia, de Hesíodo, como uma espécie de “permissão” à futura 
interpretação alegórica [alegorese]. Lê-se nos versos 22-28:
“Elas [as Musas] certa vez, a Hesíodo, ensinaram belo canto,
Ovelhas ele apascentando sob o Hélicon divino.
E a mim, antes de tudo, as deusas estas palavras dirigiram,
As Musas olimpíades, filhas de Zeus que tem a égide:
Pastores agrestes, maus opróbios, ventres só,
Sabemos muitas mentiras dizer semelhantes a coisas autênticas
E sabemos, quando queremos, verdades proclamar” (Hesiod, Theogonia, 22-28).
“αἵ νύ ποθ᾽ Ἡσίοδον καλὴν ἐδίδαξαν ἀοιδήν, ἄρνας ποιμαίνονθ᾽ Ἑλικῶνος ὕπο ζαθέοιο. τόνδε δέ με πρώτιστα 
θεαὶ πρὸς μῦθον ἔειπον, Μοῦσαι Ὀλυμπιάδες, κοῦραι Διὸς αἰγιόχοιο:
ποιμένες ἄγραυλοι, κάκ᾽ ἐλέγχεα, γαστέρες οἶον, ἴδμεν ψεύδεα πολλὰ λέγειν ἐτύμοισιν ὁμοῖα, ἴδμεν δ᾽, εὖτ᾽ 
ἐθέλωμεν, ἀληθέα γηρύσασθαι” (Hes., Th., 22-28).
Ao escrever tais versos, Hesíodo estaria incitando um tipo de interpretação alegórica de suas palavras ao falar que as Musas 
podem falar tanto a verdade quanto a pseudo-verdade? Para mais detalhes destes versos, consultar Brandão (2020, p. 7-20).

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ai%28%2F&la=greek&can=ai%28%2F0&prior=e)o/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nu%2F&la=greek&can=nu%2F0&prior=ai(/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=poq%27&la=greek&can=poq%270&prior=nu/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28hsi%2Fodon&la=greek&can=*%28hsi%2Fodon0&prior=poq%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kalh%5Cn&la=greek&can=kalh%5Cn0&prior=*(hsi/odon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29di%2Fdacan&la=greek&can=e%29di%2Fdacan0&prior=kalh%5C%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29oidh%2Fn&la=greek&can=a%29oidh%2Fn0&prior=e)di/dacan
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Frnas&la=greek&can=a%29%2Frnas0&prior=a)oidh/n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=poimai%2Fnonq%27&la=greek&can=poimai%2Fnonq%270&prior=a)/rnas
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%28elikw%3Dnos&la=greek&can=*%28elikw%3Dnos1&prior=poimai/nonq%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28%2Fpo&la=greek&can=u%28%2Fpo0&prior=*(elikw=nos
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=zaqe%2Foio&la=greek&can=zaqe%2Foio1&prior=u(/po
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%2Fnde&la=greek&can=to%2Fnde0&prior=zaqe/oio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%2F&la=greek&can=de%2F0&prior=to/nde
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me&la=greek&can=me0&prior=de/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%2Ftista&la=greek&can=prw%2Ftista0&prior=me
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qeai%5C&la=greek&can=qeai%5C0&prior=prw/tista
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pro%5Cs&la=greek&can=pro%5Cs0&prior=qeai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mu%3Dqon&la=greek&can=mu%3Dqon0&prior=pro%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Feipon&la=greek&can=e%29%2Feipon0&prior=mu=qon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*mou%3Dsai&la=greek&can=*mou%3Dsai0&prior=e)/eipon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29olumpia%2Fdes&la=greek&can=*%29olumpia%2Fdes0&prior=*mou=sai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kou%3Drai&la=greek&can=kou%3Drai0&prior=*)olumpia/des
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*dio%5Cs&la=greek&can=*dio%5Cs1&prior=kou=rai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ai%29gio%2Fxoio&la=greek&can=ai%29gio%2Fxoio1&prior=*dio%5Cs
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=poime%2Fnes&la=greek&can=poime%2Fnes0&prior=ai)gio/xoio
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fgrauloi&la=greek&can=a%29%2Fgrauloi0&prior=poime/nes
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ka%2Fk%27&la=greek&can=ka%2Fk%270&prior=a)/grauloi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29le%2Fgxea&la=greek&can=e%29le%2Fgxea0&prior=ka/k%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gaste%2Fres&la=greek&can=gaste%2Fres0&prior=e)le/gxea
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=oi%29%3Don&la=greek&can=oi%29%3Don0&prior=gaste/res
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fdmen&la=greek&can=i%29%2Fdmen0&prior=oi)=on
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=yeu%2Fdea&la=greek&can=yeu%2Fdea0&prior=i)/dmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polla%5C&la=greek&can=polla%5C0&prior=yeu/dea
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgein&la=greek&can=le%2Fgein0&prior=polla%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29tu%2Fmoisin&la=greek&can=e%29tu%2Fmoisin0&prior=le/gein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moi%3Da&la=greek&can=o%28moi%3Da0&prior=e)tu/moisin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fdmen&la=greek&can=i%29%2Fdmen1&prior=o(moi=a
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%270&prior=i)/dmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29%3Dt%27&la=greek&can=eu%29%3Dt%270&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29qe%2Flwmen&la=greek&can=e%29qe%2Flwmen0&prior=eu)=t%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lhqe%2Fa&la=greek&can=a%29lhqe%2Fa0&prior=e)qe/lwmen
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ghru%2Fsasqai&la=greek&can=ghru%2Fsasqai0&prior=a)lhqe/a


Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga24

filósofos], na verdade ele quer dizer outra coisa que é inteiramente compatível com os 
dizeres dos filósofos” (Naddaf, 2009, p. 107). O tiro saiu pela culatra: ao apontar para os 
absurdos comportamentais e epistemológicos que a literalidade da narrativa mítica criava 
para o universo filosófico, abriu-se espaço para a prática hermenêutica, que mostrava 
como e em que medida as narrativas mítico-tradicionais estavam de acordo com os 
recém-criados paradigmas filosóficos. 

Há, contudo, uma complexidade escondida nesta dicotomia. De um lado, parece-
me claro o posicionamento dos filósofos que se mostraram contrários à imoralidade 
transmitida pelas narrativas míticas tradicionais. Para eles, o problema dessas narrativas 
não estava no logos, mas no comportamento imoral que fundamentava o ordenamento 
do mundo, bastando ver a constância de assassinatos, adultérios, incestos e violações 
transmitidas tanto por Hesíodo quanto por Homero. Por outro lado, no grupo dos 
filósofos afeitos à interpretação alegórica, existe uma questão levantada por Kathryn 
Morgan (2000, p. 64-65) que merece atenção: a autora afirma que qualquer tratamento 
alegórico é feito após a crítica do mito e de sua linguagem. Em outras palavras, para 
propor uma interpretação alegórica, é preciso, primeiramente, rejeitar o próprio mito; 
caso contrário, o discurso alegórico não poderia se apresentar como uma alternativa, mas 
apenas “competiria” com a narrativa mítica tradicional. Expressar as mesmas verdades em 
outra linguagem não seria recorrer à hiponóia, mas sim propor uma leitura metafórica com 
usos figurativos dos nomes de algumas divindades. Assim, os cantos dos poetas seriam 
apenas uma forma esteticamente mais bela de falar o mesmo. Colocando o problema a 
partir dos termos de Morgan (2000), teríamos três grupos, e não dois:

i) Filósofos que recusam a interpretação alegórica das narrativas míticas tradicionais.
ii) Filósofos que aceitam a interpretação alegórica das narrativas míticas tradicionais 
para remodelar e estender as mensagens de acordo com os seus próprios interesses.
iii) Filósofos que aceitam as narrativas míticas tradicionais pelo propósito estético, 
mas afirmam que tanto os mitos quanto as propostas filosóficas dizem o mesmo.

A relação estranha se dá entre os grupos “ii” e “iii”, mas penso que um exemplo 
pode auxiliar. No Canto XIV, verso 246, da Ilíada, lê-se: “Oceano, que é gênesis de todas 
as coisas”.9 Na obra Metafísica, de Aristóteles (1, 983b 25), lê-se: “o alimento de todas 
as coisas é úmido [...] que as sementes de todas as coisas têm uma natureza úmida, 
sendo a água o princípio da natureza das coisas úmidas”.10 Querendo aproximar a palavra 

⁹ “.Ὠκεανοῦ, ὅς περ γένεσις πάντεσσι τέτυκται” (Hom., Il., XIV, 246).
10 λαβὼν ἴσως τὴν ὑπόληψιν ταύτην ἐκ τοῦ πάντων ὁρᾶν τὴν τροφὴν ὑγρὰν οὖσαν καὶ αὐτὸ τὸ θερμὸν ἐκ 
τούτουγιγνόμενον καὶ τούτῳ ζῶν (τὸ δ᾽ ἐξ οὗ γίγνεται, τοῦτ᾽ ἐστὶν ἀρχὴ πάντων)διά τε δὴ τοῦτο τὴν ὑπόληψιν 
λαβὼν ταύτην καὶ διὰ τὸ πάντων τὰ σπέρματα τὴν φύσιν ὑγρὰν ἔχειν, τὸ δ᾽ ὕδωρ ἀρχὴν τῆς φύσεως εἶναι τοῖς 

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*%29wkeanou%3D&la=greek&can=*%29wkeanou%3D0&prior=r(e/eqra
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fs&la=greek&can=o%28%2Fs0&prior=*)wkeanou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=per&la=greek&can=per0&prior=o(/s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnesis&la=greek&can=ge%2Fnesis0&prior=per
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntessi&la=greek&can=pa%2Fntessi0&prior=ge/nesis
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te%2Ftuktai&la=greek&can=te%2Ftuktai0&prior=pa/ntessi
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn0&prior=ei)=nai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%29%2Fsws&la=greek&can=i%29%2Fsws0&prior=labw%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn1&prior=i)/sws
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28po%2Flhyin&la=greek&can=u%28po%2Flhyin0&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%2Fthn&la=greek&can=tau%2Fthn1&prior=u(po/lhyin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29k&la=greek&can=e%29k0&prior=tau/thn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3D&la=greek&can=tou%3D0&prior=e)k
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn1&prior=tou=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28ra%3Dn&la=greek&can=o%28ra%3Dn0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn2&prior=o(ra=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=trofh%5Cn&la=greek&can=trofh%5Cn0&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28gra%5Cn&la=greek&can=u%28gra%5Cn0&prior=trofh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29%3Dsan&la=greek&can=ou%29%3Dsan0&prior=u(gra%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C9&prior=ou)=san
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5C&la=greek&can=au%29to%5C1&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C5&prior=au)to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qermo%5Cn&la=greek&can=qermo%5Cn0&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29k&la=greek&can=e%29k1&prior=qermo%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftou&la=greek&can=tou%2Ftou0&prior=e)k
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gigno%2Fmenon&la=greek&can=gigno%2Fmenon0&prior=tou/tou
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C10&prior=gigno/menon
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftw%7C&la=greek&can=tou%2Ftw%7C0&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=zw%3Dn&la=greek&can=zw%3Dn0&prior=tou/tw%7C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C6&prior=zw=n
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%270&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29c&la=greek&can=e%29c3&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%28%3D&la=greek&can=ou%28%3D2&prior=e)c
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=gi%2Fgnetai&la=greek&can=gi%2Fgnetai2&prior=ou(=
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3Dt%27&la=greek&can=tou%3Dt%270&prior=gi/gnetai
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29sti%5Cn&la=greek&can=e%29sti%5Cn0&prior=tou=t%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%5C&la=greek&can=a%29rxh%5C0&prior=%5d
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn2&prior=a)rxh%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dia%2F&la=greek&can=dia%2F0&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te0&prior=dia/
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dh%5C&la=greek&can=dh%5C1&prior=te
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%3Dto&la=greek&can=tou%3Dto2&prior=dh%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn3&prior=tou=to
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28po%2Flhyin&la=greek&can=u%28po%2Flhyin1&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=labw%5Cn&la=greek&can=labw%5Cn1&prior=u(po/lhyin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%2Fthn&la=greek&can=tau%2Fthn2&prior=labw%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C11&prior=tau/thn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dia%5C&la=greek&can=dia%5C2&prior=kai%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C7&prior=dia%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Fntwn&la=greek&can=pa%2Fntwn3&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=pa/ntwn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=spe%2Frmata&la=greek&can=spe%2Frmata0&prior=ta%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn4&prior=spe/rmata
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fu%2Fsin&la=greek&can=fu%2Fsin1&prior=th%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28gra%5Cn&la=greek&can=u%28gra%5Cn1&prior=fu/sin
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fxein&la=greek&can=e%29%2Fxein0&prior=u(gra%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C8&prior=e)/xein
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=d%27&la=greek&can=d%271&prior=to%5C
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28%2Fdwr&la=greek&can=u%28%2Fdwr1&prior=d%27
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29rxh%5Cn&la=greek&can=a%29rxh%5Cn0&prior=u(/dwr
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3Ds&la=greek&can=th%3Ds5&prior=a)rxh%5Cn
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fu%2Fsews&la=greek&can=fu%2Fsews1&prior=th=s
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai4&prior=fu/sews
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds1&prior=ei)=nai


Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

25

fundante do poeta à proposta fisiológica de Tales de Mileto, poder-se-ia defender que a 
figura mítica de Oceano representaria o elemento natural, água. Agora, atenção: isto não 
quer dizer que Tales de Mileto ou Aristóteles fizeram essa conexão; também não quer 
dizer que essa aproximação não possa ser realizada. Trata-se, apenas, de uma abordagem 
estética ou figurativa e, conforme argumenta Morgan (2000), não de uma interpretação 
alegórica. Anne Hersman (1906, p. 26; 35), no início do século XX, foi clara ao afirmar que

[...] o uso figurativo dos nomes dos deuses não deve ser considerado como 
alegórico. Quando Empédocles designou pelo título Afrodite a força que une 
elementos diferentes e cria um mundo complexo, não acreditava que a deusa 
adorada com esse nome fosse apenas uma representação vívida e uma força; 
nem pretendia insinuar que os poetas e os criadores de mitos tivessem conhecido 
o seu esquema do universo.

Tanto no exemplo de Oceano/água quanto no de Afrodite/força de união, é visível 
que há pontos em comum entre as figuras míticas e os elementos naturais. Não se trata 
de negar as semelhanças, mas de entendê-las como metáforas e não como alegorias. 

Penso que a abordagem do grupo “ii”, filósofos que aceitam a interpretação 
alegórica das narrativas míticas tradicionais para remodelar e estender as mensagens 
de acordo com os seus próprios interesses, parte da premissa de que a mensagem das 
narrativas míticas é, por si mesma, inverificável, inefável e indizível. De tal modo que 
a interpretação alegórica das narrativas míticas não resultaria em comprovações ou 
representações do mundo natural ou da veracidade arquitetônica de Troia, por exemplo, 
mas incentivaria a reflexão sobre o domínio da alma. Que domínio seria esse? A alma, 
como sede do intelecto e das inquirições teóricas, a partir da profunda busca de sentidos 
ocultos nas narrativas míticas tradicionais, exercitar-se-ia no “trabalho com seus próprios 
meios e através de si mesma, mediante noemas, ideias, noções ou conceitos” (Spinelli, 
2007, p. 192). Se assim for, as narrativas míticas tradicionais se tornavam alegóricas 
quando perdiam seu significado inicial e, precisamente por perdê-lo, essas narrativas 
adquiriam a capacidade de significar qualquer outra coisa distinta daquela que significava 
em primeiro lugar. Essa capacidade de significar não apenas uma mesma coisa fazia com 
que essa narrativa se elevasse acima das demais (Rodríguez, 2014, p. 58). Desse modo, era 
possível preservar a presença dos educadores fundantes enquanto se ampliava o campo 
reflexivo e pertinente aos novos tempos.

Buscando compreender um pouco mais esse fenômeno interpretativo, que 
encontrará rivais e seguidores até os dias de hoje, penso que, dentre os motivos da elevação 
de narrativas tradicionais alcançada pela interpretação alegórica, está um intricado arranjo 

ὑγροῖς (Aristot., Met., 1, 983b 25).

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28groi%3Ds&la=greek&can=u%28groi%3Ds0&prior=toi=s


Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga26

temporal arquitetado a partir da relação entre o texto e o leitor. Se podemos conferir 
existência ao “tempo alegórico”, este é “a co-temporalidade constituída no presente com 
a presença de todos os que estão conscientes de estarem juntos, todos os que buscam, 
em suas várias artes, elaborar um significado para a vida humana” (Haney, 1994, p. 82). 
Insisto na ideia de que a interpretação alegórica entre os gregos deveria transcender a mera 
replicação ou figuração da mensagem já emanada pelo texto original. Por isso, o “tempo 
alegórico” tem como última instância a materialização de um paradoxo: da universalização 
alegórica, acaba-se na particularização do leitor. O que isso quer dizer? Se entendemos que 
a temporalidade das narrativas mítico-tradicionais concebia o passado como um tempo 
que prossegue no presente, é a partir da interpretação alegórica que o tempo se descola e 
se faz dois: o permanente presente mítico acessado por todo e qualquer um, e o presente 
de um leitor particular. De tal modo que, ao dimensionar a interpretação alegórica pela 
temporalidade, ganha-se a possibilidade de conjugar ao menos cinco fluxos que indicam 
por que a alegorese não se resume ao simples “Oceano de Hesíodo/Homero era a água 
de Tales”. Do mesmo modo, esses fluxos de temporalidade envolvidos em uma alegoria 
expõem uma maneira de ultrapassar a limitação de um texto escrito, como visto no conflito 
entre poesia e história, a partir do suporte filosófico (Haney, 1994, p. 83):

i) O tempo vivido pelo autor da narrativa.
ii) A cronologia da história narrada.
iii) O tempo vivido pelo público que lê a narrativa (uma leitura feita às 03h00 da 
manhã, por exemplo, com consequências no desempenho de suas atividades no 
dia seguinte).
vi) O tempo que o leitor compartilha e vive pela imaginação a vida da narrativa.
v) A omnitemporalidade da narrativa (quando, da universalização, transforma-se 
na particularização de cada leitor).

Apesar da aparente complexidade, penso que a coisa é simples. No fundo, deve-
se compreender que a escrita de uma narrativa mitológica tradicional comporta alguns 
elementos de enredo, baseando-se em movimentos cronológicos de eventos internos. 
Não se trata necessariamente de uma cronologia marcada por anos, décadas, séculos, 
como ocorreria em uma narrativa investigativa-histórica. Aqui, no enredo propriamente 
alegórico, essa cronologia diz respeito aos eventos elementares que apenas cumprem 
um senso realista de tempo; por exemplo, se o autor da narrativa afirmou que “Zeus” 
é pai de “Mnemosine”, o senso temporal realista faz com que a narrativa obedeça ao 
fato de que Zeus veio antes de Mnemosine. Outro elemento advindo daqueles cinco 
pontos elencados anteriormente é a clareza de que o leitor da narrativa a lê em seu 



Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

27

próprio tempo. Um tempo, é verdade, não linear nem meramente cronológico, mas 
multidimensional e, principalmente, intencional. É aqui que o pulo do gato acontece: ao 
aceitar a intencionalidade do leitor, isto é, a sua pré-disposição interpretativa, alcançar-
se-ia a alegorese. O leitor torna-se intérprete e ultrapassa a literalidade textual ao buscar 
sentidos ocultos, escondidos e subentendidos. Neste processo de alegorização, que 
não tem nada de simples, o intérprete enfrenta um amontoado de dúvidas, como: quais 
dimensões de um texto são selecionadas ou rejeitadas, colocadas em primeiro plano 
ou em segundo plano? Quais características do texto resistem a essa alegorização? 
(Whitman, 2000, p. 21). Questões que são motivadas pelo exercício da alma, pela intenção 
de transcender as letras escritas para alcançar, quiçá, a simplicidade daqueles cantos 
que encantavam sem a grafia e, sim, pela musicalidade, pelos intervalos silenciosos e 
dançantes, pela busca do aprimoramento de si.

Por fim, uma última colocação sobre aquele grupo entendido como mais 
“descomplicado”, o dos filósofos que simplesmente recusaram a interpretação alegórica 
das narrativas míticas tradicionais. Foi dito que os dois principais argumentos utilizados 
para rechaçar as interpretações alegóricas foram: a imoralidade das divindades e a 
incompatibilidade entre as causas divinas e as causas da natureza. As narrativas míticas 
não trariam nenhuma verdade transcendental e questionava-se, inclusive, o caráter 
estético dos poemas e a pretensa polimateia dos poetas. Apesar da simplicidade da 
recusa e de seu caráter ético, surgem algumas questões interessantes: aceitar as narrativas 
míticas tradicionais como espaços ocultadores de verdades a serem desnudadas pelo 
filósofo não seria reduzir a filosofia a um mero instrumento de interpretação dos mitos? A 
interpretação alegórica seria um meio legítimo para cumprir a tarefa délfica do conhecer 
a si mesmo? Estranhamente, a perpétua pergunta aparece outra vez: as narrativas mítico-
tradicionais, pelo viés da interpretação alegórica, não transformariam a poesia em uma 
espécie de antessala da filosofia? Como dito no início deste artigo, não é por acaso que 
o conflito entre mito e filosofia se mostra tão sólido quanto à questão alegórica. Quando 
se vislumbra um termo comum, surge novamente um fantasma rondando a questão 
permanente da alegoria. Para encarar esse imbróglio seria preciso a companhia de Platão, 
algo que deixarei para um próximo momento!

Referências 

Documentação textual

ARISTÓTELES. Metafísica. Tradução de Giovane Reale. São Paulo: Loyola, 2002.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filósofos e filósofos alegoristas na Grécia Antiga28

ARISTOTLE. Metaphysics. Edited with an introduction and commentary by W. D. Ross. 
Oxford: Clarendon Press, 1924.

DIÓGENES LAÉRCIO. Vidas e doutrinas dos filósofos ilustres. Tradução de Mário da Gama 
Kury. Brasília: UNB, 2008.

DIOGENES LAERTIUS. Lives of eminent Philosophers. Translated by R. D. Hicks. Cambridge: 
Harvard University Press, 1925.

HESIOD. Theogony; Works and days; testimonia. Translated by Glenn W. Most. Cambridge: 
Harvard University Press, 2006.

HESÍODO. Teogonia. Tradução de J. A. A. Torrano. São Paulo: Iluminuras, 1995.
HOMERO. Iliad. Translated by A. T. Murray and William F. Wyatt. Cambridge: Harvard 

University Press, 1978.
HOMERO. Ilíada. Tradução de Frederico Lourenço. São Paulo: Companhia das Letras, 2013.
HOMERO. Odisseia. Tradução de Christian Werner. São Paulo: Cosac Naify, 2014.
HOMERO. Odyssey. Translated by A. T. Murray and George E. Dimock. Cambridge: Harvard 

University Press, 1995.
PORPHYRII. Quaestionum Homericarum ad Iliadem Pertinentium. Edidit Hermannus 

Schrader. Lipsiae: Aedibus B. G. Teubneri, 1880.

Obras de apoio

BRANDÃO, B. L. Homero filósofo em Máximo de Tiro. In: BARACAT JÚNIOR, J. C.; SILVA, 
M. A. O. (org.). A escrita grega no Império Romano: recepção e transmissão. Porto 
Alegre: UFRGS, 2020, p. 199-216.

BRANDÃO, J. L. As musas ensinam a mentir (Hesíodo, Teogonia, 27-28). Ágora, n. 2, p. 
7-20, 2000.

BRISSON, L. Introdução à filosofia do mito. São Paulo: Paulus, 2014.
DÍAZ LAVADO, J. M. Homero y sus alegoristas: de Teágenes a Plutarco. Anuario de Estudios 

Filológicos, v. 17, p. 73-88, 1994.
HANEY, K. Allegorical time. In: TYMIENIECKA, A. T. (ed.). Allegory revisited: ideal of mankind. 

Berlin: Springer, 1994, p. 79-92.
HERSMAN, A. B. Studies in Greek allegorical interpretation. Chicago: The Blue Sky, 1906.
LERNER, G. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos homens. 

São Paulo: Cultrix, 2019.
MORGAN, K. Myth and Philosophy from the Presocratics to Plato. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2000.



Thiago David Stadler_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 16-29, 2025. ISSN: 2318-9304.

29

NADDAF, G. Allegory and the origins of Philosophy. In: WIANS, W. (ed.). Logos and muthos: 
philosophical essays in Greek literature. Albany: State University of New York, 2009, 
p. 99-132.

OBBINK, D. Early Greek allegory. In: COPELAND, R.; STRUCK, P. T. (ed.). The Cambridge 
companion to Allegory. Cambridge: Cambridge University Press, 2010, p. 15-25.

OLIVEIRA, L. Notas sobre a exegese de mitos em Plutarco. Organon, v. 24, n. 49, p. 155-
167, 2010.

RAMALHO, Z. A peleja do diabo com o dono do céu. In: RAMALHO, Z. Zé Ramalho 2. São 
Paulo: CBS, 1979. 1 disco de vinil (LP) (duração: 4’26”).

RODRÍGUEZ, R. E. El proceso de alegorización en Walter Benjamín: límites y potencialidades. 
Eikasía, n. 56, p. 53-73, 2014.

SPINELLI, M. Platão e alguns mitos que lhe atribuímos. Trans/Form/Ação, v. 30, n. 1, p. 
191-204, 2007.

THOMAS, R. Letramento e oralidade na Grécia Antiga. São Paulo: Odysseus, 2005.
WDOWIAK, M. Allegorical interpretation and place of myth in Plato: status quaestionis. 

Classica Cracoviensia, v. XX, p. 213-226, 2017.
WHITMAN, J. Interpretation and allegory: antiquity to the modern period. Leiden: Brill, 

2000.
WIND, E. Los misterios paganos del Renacimiento. Barcelona: Barral, 1972.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

Uma filosofia para os romanos: 
Cícero e a Nova Academia

A philosophy for the Romans: Cicero and the New Academy

Claudia Beltrão*1

Resumo: Nas últimas décadas, houve uma notável reavaliação de Cícero 
como um pensador significativo e um dos mais desafiadores, dada a 
variedade e a extensão dos seus escritos em diferentes gêneros literários e 
seu engajamento criativo com a filosofia helenística. A obra de Cícero fornece 
pistas essenciais para a compreensão da vida intelectual do Mediterrâneo 
e da Roma tardo-republicana, a circulação dos conhecimentos, sua 
produção e disseminação. Este artigo explorará alguns elementos da vida 
intelectual do período e do projeto filosófico ciceroniano com base em 
passagens de discursos forenses e diálogos filosóficos de Cícero.

Abstract: In the last decades, Cicero has been reassessed as a significant 
and complex thinker due to the diversity and breadth of his writings across 
various literary genres, as well as his creative engagement with Hellenistic 
philosophy. Cicero’s work offers substantial insights into the intellectual life 
of the Mediterranean and late Republican Rome, as well as the production 
and circulation of knowledge during that time. This article will explore 
aspects of his intellectual landscape and how Cicero’s philosophical project 
is reflected in some of his forensic speeches and philosophical dialogues.

* Professora titular de História Antiga da Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO).

Palavras-chave:
filosofia romana;
Nova Academia; 
Pro Murena;
In Pisonem;
De finibus.

Keywords:
roman philosophy; 
New Academy;
Pro Murena;
In Pisonem;
De finibus.

Recebido em: 10/02/2025
Aprovado em: 03/04/2025



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

31

Desse modo, parece-me que você ensinou o latim à filosofia, dando-lhe, de certo 
modo, a cidadania, pois até então ela parecia ser uma estrangeira em Roma e não 
participava das nossas conversas (Cícero, De finibus, 3, 40).1

Numa tarde de 52 AEC,2 em Túsculo, Cícero visita a biblioteca do jovem Lúculo a 
fim de emprestar dele alguns livros. Ao chegar, encontra Catão rodeado de livros 
de pensadores estoicos, em plena leitura, e comenta:

[H]avia nele tal paixão pela leitura, como você sabe,3 que não se podia saciar; ele 
desprezava as vãs repreensões do vulgo e realmente lia na própria Cúria quando 
o senado se reunia, sem economizar esforços pela República. Lia ainda mais nos 
momentos de ócio, quase parecendo devorar a maior quantidade possível de 
livros, se pudermos usar este termo para falar sobre uma ocupação tão elevada 
(Cic., Fin., 3, 7).4

Metáforas gastronômicas para a leitura já eram comuns na Antiguidade, como 
“devorar um livro”, “digerir uma ideia”, e outras que associam a função de ler a funções 
corporais essenciais.5 E a conversação do Livro 3 do De finibus, de 45, entre o “faminto 
por livros”, Catão, e o também bibliófilo, Cícero, tem início de modo significativo para o 
tema deste artigo:

Nosso encontro foi uma surpresa mútua, e ele se levantou imediatamente. Então, 
dissemos as primeiras coisas que se costuma dizer em tais situações: ‘O que lhe 
traz aqui?’, ele perguntou, ‘Suponho que você esteja em sua villa. Se eu soubesse 
que estava aqui, teria lhe visitado’. E eu lhe disse: ‘Ontem os jogos começaram, 
e eu deixei a cidade e cheguei à tarde. O motivo de eu vir aqui foi emprestar 
alguns livros. Nosso Lúculo devia tomar ciência dessa grande coleção, e espero 
que ele se divirta mais com esses livros do que com qualquer outro ornamento 
da villa. Estou muito preocupado, mesmo sabendo que este é um encargo seu, 
que ele receba uma educação que lhe faça digno de seu pai, de Cepião6 e de você 
mesmo, que são parentes próximos. Tenho boas razões para minha preocupação, 
e sou movido pela memória do seu tio – e você sabe o quanto estimei a Cepião 
que, em minha opinião, estaria entre os nossos principais se estivesse vivo. Lúcio 
Lúculo vive diante dos meus olhos, um homem de grande distinção em todas as 
virtudes, ligado a mim pela amizade, pela opinião e atitude’ (Cic., Fin., 3, 8).7 

1 itaque mihi videri Latine docere philosophiam et ei quasi civitatem dare, quae quidem adhuc peregrinari Romae videbatur 
nec offerre sesi nostris sermonibus (Cic., Fin., 3, 40).
2 Todas as datas são antes da era comum. 
3 No prefácio, Cícero se remete a Bruto, o destinatário do diálogo.
4 erat enim, ut scis, in eo aviditas legendi, nec satiari poterat, quippe qui ne reprehensionem quidem vulgi inanem 
reformidans in ipsa curia soleret legere saepe, dum senatus cogeretur, nihil operae rei publicae detrahens. quo magis tum 
in summo otio maximaque copia quasi helluari libris, si hoc verbo in tam clara re utendum est, videbatur(Cic., Fin., 3, 7). 
As traduções do De finibus têm como base as edições de Annas e Woolf (2004), e Bassetto (2018).
5 Uma das metáforas gastronômicas mais drásticas da literatura antiga surge em Ezequiel 2.9-10, quando a “imagem de 
fogo” de sua visão lhe ordena que abra a boca e “coma” o que o manuscrito que desenrola revelará.
6 Caepio é uma figura de difícil identificação, assim como há divergências nos manuscritos. Alguns editores e tradutores 
preferem dizer “avô”, como Bassetto (2018, p. 225), enquanto outros o definem como “tio” do jovem Lúculo – e, 
segundo Annas e Woolf (2004, p. 67), Cepião ter sido avô de Lúculo não é factível. É possível que se trate de Q. Servilio 
Cépio, cunhado e tio do jovem Lúculo e de Bruto, o destinatário do De finibus, que morreu ainda jovem, como propõem 
Annas e Woolf, o que faz mais sentido para a compreensão da passagem.
7 quod cum accidisset ut alter alterum necopinato videremus, surrexit statim. deinde prima illa, quae in congressu solemus: 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos32

É possível que os primeiros leitores de Cícero conhecessem muito bem essas 
personagens e as circunstâncias de suas mortes. Sabiam que Catão, cunhado da mãe do 
jovem Lúculo, filho de L. Licínio Lúculo (cos. 74),8 era seu tutor, e que Cícero tinha algum 
tipo de responsabilidade sobre ele; sabiam também que Catão se suicidara após a derrota 
em Tapsos, poucos meses antes da publicação do De finibus, não compactuando com 
o perdão de César. Esses dados certamente são relevantes para uma boa compreensão 
do contexto político e social do diálogo. Este artigo, contudo, se interessa pelo contexto 
intelectual de Cícero e de sua geração.

O amplo uso da escrita e o apreço pela leitura e pelo conhecimento dessa 
destacada geração de romanos produziu textos que nos abrem uma via de acesso, sempre 
historicamente contingente, à vida intelectual de Cícero e de seus contemporâneos. Nas 
passagens, Cícero fala em uma rica biblioteca, menciona a educação literária, livros como 
ornamentos de uma villa, leitores ativos e, especialmente, em tornar uma estrangeira 
grega que aprendeu o latim, a filosofia, uma presença familiar em Roma, dando-lhe a 
cidadania. A partir desses trechos do De finibus, este artigo lidará com alguns aspectos 
desse grande movimento intelectual detectado na República tardia, no qual Cícero se 
dedicou às atividades intelectuais e à escrita, e defendeu um lugar de destaque para a 
filosofia na vida de seus pares e das novas gerações de romanos.

Um interesse renovado pelo pensamento de Cícero

Há pelo menos quarenta anos, assiste-se a uma retomada do interesse pelo 
pensamento romano sob novas bases, superando a visão negativa que prevaleceu no 
século XIX e boa parte do século XX. Essa visão é derivada do desapreço pela produção 
intelectual romana expresso por nomes como Hermann Usener, Theodor Mommsen, 
Hermann Diels e Hans von Arnim,9 excelentes estudiosos da história e do pensamento 
antigos, que escreveram sob o clima intelectual do idealismo e romantismo do século 

Quid tu, inquit, huc? a villa enim, credo, et: Si ibi te esse scissem, ad te ipse venissem. Heri, inquam, ludis commissis ex urbe 
profectus veni ad vesperum. causa autem fuit huc veniendi ut quosdam hinc libros promerem. et quidem, Cato, hanc totam 
copiam iam Lucullo nostro notam esse oportebit; nam his libris eum malo quam reliquo ornatu villae delectari. est enim 
mihi magnae curae—quamquam hoc quidem proprium tuum munus est—, ut ita erudiatur, ut et patri et Caepioni nostro et 
tibi tam propinquo respondeat. laboro autem non sine causa; nam et avi eius memoria moveor—nec enim ignoras, quanti 
fecerim Caepionem, qui, ut opinio mea fert, in principibus iam esset, si viveret—, et Lucullus mihi versatur ante oculos, vir cum 
virtutibus omnibus excellens, tum mecum et amicitia et omni voluntate sententiaque coniunctus (Cic., Fin., 3, 8).
8 Os leitores de Cícero também sabiam que Lúculo foi o interlocutor de Cícero na primeira versão dos Academica, o 
Lucullus, publicado poucos meses antes do De finibus, que defende o pensamento de Antíoco de Ascalão contra o 
neoacadêmico Cícero.
9 Diels (1879), Mommsen (1886), Usener (1887) e Von Arnim (1903-1924). Esses livros receberam diversas edições e 
reedições desde então, e suas primeiras edições estão disponíveis no repositório Internet Archive (https://archive.org/).



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

33

XIX, no qual a Antiguidade romana seria o “último capítulo” da Antiguidade, ou seja, 
um momento negligenciável do estabelecimento do “absoluto”, a recordar um termo 
hegeliano, por sua incapacidade de perceber a “essência da filosofia”. O trabalho dos 
estudiosos supracitados é grandioso e, de fato, somos tributários dos seus esforços 
monumentais de pesquisa, mas não temos que acatar tais preconceitos que geraram toda 
uma helenofilia “clássica” que se estendeu até o século XX. Todo o pensamento romano 
passou a ser visto como derivativo, de qualidade inferior, glosa ou, mesmo, cópia.

Entre a morte de Aristóteles e Cícero, à exceção de poucos textos de Epicuro, 
não chegaram textos filosóficos até nós. No século XIX, como fez Von Arnim em seus 
Stoicorum vetera fragmenta, publicados em quatro volumes, entre 1903 e 1924, pinçavam-
se referências, especialmente de textos de Cícero e de outros (poucos) autores de língua 
grega ou latina, e montavam-se “quebra-cabeças” do pensamento helenístico – e esses 
“quebra-cabeças” são fundamentais até hoje. 

Em linhas gerais, ao mesmo tempo em que eram desvalorizadas, as obras de 
Cícero, de Lucrécio e outros escritores se tornaram doxografias a serem minadas por seus 
detratores em busca das “originais” doutrinas do platonismo, peripatetismo, epicurismo, 
estoicismo, etc., dada a perda da maior parte do material grego. É certo que, sem Cícero, 
o que saberíamos sobre a ciência e filosofia helenística seria muito, muito pouco, e pode-
se continuar usando a obra de Cícero para buscar menções a outros autores; mas pode-
se também fazer coisas diferentes com ela. Cícero foi uma das principais “fontes” desses 
estudiosos, que o viam negativamente e o consideravam estúpido ou inepto em filosofia, 
o que hoje parece um contrassenso. Ao aplicar essa noção oitocentista de “originalidade”, 
poucos filósofos seriam realmente filósofos na tradição ocidental.10 Em suma, usava-se a 
obra de Cícero para “reconstruir” a filosofia grega, e Cícero era considerado “fraco”.

Atualmente, a obra de Cícero é vista não apenas como fonte para estudar outros 
pensadores, mas como objeto de estudo por direito próprio.11 O contexto dessa reviravolta 
foi a crescente revalorização do pensamento helenístico, que teve como efeito uma nova 
apreciação dos escritores romanos. Cícero e seus pares literários, então, voltaram a ser 
lidos como autores de obras filosóficas e científicas, apesar de os romanos, muitas vezes, 

10 Ao longo do tempo, o filósofo ora foi identificado com o teórico, ora com o cientista, com o lógico ou com o moralista 
e, de fato, autores que em determinado momento estavam inseridos no cânone dos filósofos eram dele excluídos em 
outro.
11 A “virada” para a percepção da relevância do pensamento helenístico e romano, e especialmente de Cícero, foi lenta 
e gradual nos últimos quarenta anos, com grandes nomes como Anthony Long e David Sedley (1987), que publicaram 
a obra The Hellenistic Philosophers, Miriam Griffin, Jonathan Barnes e os estudiosos reunidos nas coletâneas intituladas 
Philosophia togata, publicadas entre 1989 e 1997, Carlo Lévy (1992), com a obra Cicero academicus, Jonathan Powell 
e os autores da coletânea Cicero, the Philosopher, publicada em 1995, e outros grandes iniciadores ou consolidadores 
dessa “virada” não citados aqui para garantir a concisão deste artigo.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos34

ainda serem definidos pejorativamente como tendo mentes “práticas”, construtoras de 
aquedutos, estradas e impérios, mas incapazes de sutilezas teóricas. Outro preconceito, 
mais sutil e ainda muito vivo, é a crença de que, para os romanos, a filosofia não era 
exatamente uma atividade intelectual, mas um “estilo de vida”, e não estavam muito 
interessados em sistemas intelectuais.12 Contudo, a filosofia como um “modo de viver 
bem” era uma das preocupações do pensamento helenístico, em geral, assim como na 
Atenas “clássica” a filosofia era simultaneamente um objeto de estudo, um gênero literário 
e um modo de vida. Desse modo, esses preconceitos não mais se sustentam.13

Alguns estudiosos tomam a obra de Cícero como uma “enciclopédia” da filosofia 
helenística, o que não é infundado. O próprio comentário de Cícero (Cic., De divinatione, 
2, 1-4) sobre sua obra no prólogo do De divinatione sustenta essa posição, começando 
com um convite à filosofia no Hortensius e a defesa da Nova Academia nos Academica, 
passando aos fundamentos da ética no De finibus e à “medicina filosófica” para os males 
da alma nas Tusculanae, chegando ao estudo da física, da cosmologia e da teologia em 
De natura deorum, De divinatione e no De fato, acrescentando-se o que pode-se chamar 
“filosofia política” com o De re publica, e as regras do discurso em De oratore, Brutus e o 
Orator. Esta é uma seleção feita pelo próprio Cícero, um tipo de “currículo de estudos” 
em uma ordem não cronológica, e pode parecer surpreendente que alguns diálogos 
muito famosos, como o De legibus, não sejam citados. Muitos e excelentes estudos já 
foram realizados tentando dar conta dessa seleção e ordem, mas, decididamente, essa 
sequência sugere as três divisões tradicionais do pensamento helenístico: a lógica, a 
física e a ética.14

Cícero não escreveu tratados ou compêndios exaustivos, mas, especialmente, 
diálogos filosóficos, com cenários e personagens complexos, e cartas,15 visando a leitores 
e correspondentes que tinham, no mínimo, uma noção prévia das ideias e debates 

12 Essa interpretação de uma filosofia romana restrita a um “estilo de vida” é altamente controversa e seus adeptos são, 
de um modo ou de outro, herdeiros de Michel Foucault e de Pierre Hadot, respectivamente em História da sexualidade 
e Filosofia como modo de vida, obras muito bem-sucedidas em cursos da área de Humanidades no Brasil.
13 Obviamente, não é possível dar conta deste tema em um texto com escopo limitado. Sobre as inovações intelectuais 
e científicas da época de Cícero e dos dois primeiros séculos imperiais, ressaltando as figuras intelectuais e o “modo 
romano” de pensar o mundo e as coisas, ver Lehoux (2012) e o estudo seminal de Moatti (1997). Ver também os artigos 
reunidos em König e Woolf (2017) sobre o saber e a ciência na Antiguidade romana, com ênfase na autoridade dos 
escritores. Mais recentemente, Volk (2021) é um precioso estudo sobre a atividade intelectual e literária em Roma nos 
anos 50 e 40.
14 Uma interessante leitura deste “catálogo” feito por Cícero é Schofield (2013), que dá sentido ao porquê e quando 
Cícero escreveu o que escreveu, além de fornecer uma ideia de como ele concebia a própria filosofia.
15 Ver Aubert-Baillot (2021), que analisa o pensamento de Cícero por meio de um rigoroso estudo linguístico e filosófico 
do vocabulário de sua correspondência, sem negligenciar as questões metodológicas envolvidas na transmissão textual 
e nas diferenças entre as edições das cartas. Sobre as cartas, ver também Hall (2009), Baraz (2012), McConnell (2014) e 
Gilbert (2015).



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

35

filosóficos do seu tempo. Nessas obras, é nítida também sua preocupação com questões 
de vocabulário, não somente de tradução de palavras do grego para o latim, mas traduções 
de conceitos de um contexto cultural para outro. A proficiência de Cícero na língua e no 
pensamento grego era notável. Sua educação foi marcada por sua familiaridade com 
filósofos, gramáticos e oradores gregos.16 Esta maestria no uso do grego se reflete, por 
exemplo, nas ponderações e explicações que apresenta sobre suas traduções de noções 
e conceitos gregos, fazendo de Cícero um dos primeiros teóricos da tradução, cujas 
escolhas são contextualizadas e baseadas em seu contexto social, seu uso de modelos 
literários e nas regras dos gêneros literários de seu tempo. 

Uma boa indicação do que Cícero pensava estar fazendo pode ser vista no prefácio 
do Livro 2 do De finibus, quando pergunta aos hipotéticos críticos de uma filosofia em 
latim: “Como assim? Se não exercemos a tarefa do tradutor, mas preservamos o que foi 
dito por aqueles que aprovamos e unimos a eles nosso julgamento e nossa ordem de 
composição?” (Fin., 2, 15). Aliás, a própria proficiência linguística, filosófica e literária de 
Cícero contribuiu para que ele fosse visto, no século XIX, como um mero “tradutor” do 
pensamento grego – e isso ocorreu também com Lucrécio em relação ao epicurismo, mas 
esta visão também não se sustenta.

Cícero é, então, novamente considerado um autor fundamental para o estudo do 
pensamento filosófico. Através de sua obra monumental – a mais extensa e variada que 
chegou até nós via tradição manuscrita –, ele tornou a filosofia em latim familiar aos 
romanos, numa época em que ela era um gênero literário grego a ser feito em grego. 
Contudo, entre a φιλοσοφία e a philosophia, ocorreu um grande processo de “tradução 
cultural”, no qual havia que se decidir o que era philosophia para os romanos. O que havia 
de ser feito para que a filosofia deixasse de ser algo exclusivamente grego?17

É certo que os contatos e diálogos dos romanos com a cultura grega são anteriores 
à geração de Cícero. Quase todos os estudos sobre a filosofia em Roma começam com um 
evento em 155, quando Atenas, após saquear a cidade ática de Oropos e ser multada por 
Roma, enviou uma embaixada à urbs, composta por representantes de escolas filosóficas, 
possivelmente para pedir o perdão ou a diminuição da multa. Os embaixadores foram 
Carnéades, Critolaus e Diógenes da Babilônia, respectivamente, escolarcas da Academia, 
do Liceu e da Stoa. Esses filósofos, além de suas atividades oficiais, palestraram sobre 
diversos temas durante sua estadia em Roma, e é famoso o embaraço causado pelo 

16 Já não se sustenta a noção de que o bilinguismo romano foi o efeito de uma “helenização” de Roma. Um estudo 
seminal sobre o tema é Adams (2003).
17 Ver, especialmente, Henderson (2006) sobre o processo de “tradução cultural” e criação da philosophia em Cícero. Ver 
também Haddad (2022), especificamente no que tange à recepção de Filo de Larissa e Antíoco de Ascalão por Cícero.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos36

neoacadêmico Carnéades, discursando pró e contra a ideia de justiça. Costuma-se ligar 
essa embaixada a um início – mais propriamente, ao incremento – do interesse dos 
romanos pela filosofia. Se havia contatos anteriores com a filosofia grega, no século I 
esse movimento cultural se intensificou. Bibliotecas inteiras chegavam a Roma como 
butim de guerra, como a própria biblioteca de Lúculo na villa de Túsculo, onde Cícero 
encontra Catão rodeado de livros, ou por meio da compra de milhares de volumina por 
nobres romanos, e Roma se tornava um polo de atração para intelectuais de língua grega. 
Especialmente após as campanhas de Lúculo – pai do nosso jovem Lúculo –, o regime 
tirânico do epicurista ateniense Aristion e o saque de Sulla a Atenas, em 88, no contexto 
da guerra contra Mitrídates, muitos intelectuais de língua grega deixaram Atenas e 
passaram a residir em Roma ou a orbitar nobres romanos, como os acadêmicos Filo de 
Larissa e Antíoco de Ascalão, ambos mestres de Cícero, o orador Apolônio Molon e o 
polímata estoico Posidônio, com quem Cícero tinha laços de amizade. Já o gramático 
Tirânio, que organizou uma das bibliotecas de Cícero, o poeta Parteno e Alexandre, o 
polímata, chegaram a Roma como escravos.18 O patronato romano, no centro do poder 
no Mediterrâneo, não era algo que os filósofos ignorassem.

Assim, a centralidade de Atenas como o centro filosófico do Mediterrâneo foi minada. 
Outras cidades se destacavam, como Alexandria e Rodes, e as escolas paulatinamente 
perderam seus laços estreitos com a cidade ática, realocando-se em diferentes cidades 
e mantendo estreitos contatos com a elite romana. A geração de Cícero conheceu um 
mundo filosoficamente descentrado, e isso gerou mudanças na própria atividade filosófica. 
Uma das mudanças mais significativas foi a crescente relevância do texto escrito, ou seja, 
o comentário textual se tornou uma das principais formas da atividade filosófica – o que 
perdura até os nossos dias. Outra mudança substancial foi a ampliação dos diálogos e 
debates entre as diferentes escolas e doutrinas, muitas vezes derivados de polêmicas 
literárias. Por exemplo, os estoicos cada vez mais se envolviam com temas platônicos; 
Enedésimo, que fez reviver o ceticismo pirrônico, encontrou em Heráclito um grande 
apoio ao pirronismo, e o acadêmico Antíoco, disputando com seu antigo mestre, Filo 
de Larissa, adotou muitos elementos aristotélicos e, até certo ponto, estoicos em seu 
platonismo.19 Desse modo, diferentes doutrinas, referências culturais e livros estavam à 

18 Esses dados são conhecidos principalmente por meio das obras ciceronianas. Sobre intelectuais gregos em Roma, 
neste período, ver Hutchinson (2013) e Hatzimichali (2013, p. 1-7). Sobre as bibliotecas, há, por exemplo, uma referência 
de Cícero (Epistulae ad Atticum, 4, 10) à biblioteca de Sulla e à biblioteca de Lúculo, em Túsculo, conforme observado 
neste artigo. Ver também Houston (2014, p. 121-125), que demonstra que a maior parte dos papiros da Vila dos Papiros, 
em Herculano, são datados entre o fim do século II até meados do século I.
19 Esses diálogos – e o consequente avanço e crescente complexidade do conhecimento filosófico – foram (e, muitas 
vezes, ainda são) definidos como sincretismo ou ecletismo. Este tema escapa aos objetivos deste artigo, mas são, 
ambos, termos altamente discutíveis e geralmente disfarçam crenças em doutrinas “puras” e “originais”. Ver, por 



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

37

disposição, e as ideias eram tão diversas como as pessoas que chegavam a Roma, assim 
como jovens romanos da elite viajavam para estudar em grandes centros culturais da 
época, como Rodes e Alexandria. À época de Cícero, Roma se tornara um dos principais 
centros intelectuais do Mediterrâneo.

A formação do próprio Cícero permite um vislumbre desse grande movimento 
intelectual. Em Atenas, Cícero, Ático e outros amigos passaram pelo menos seis meses 
estudando com Antíoco de Ascalão e com o epicurista Fedro.20 Em Roma, Cícero 
estudou filosofia e retórica com Filo de Larissa e os romanos Élio Stilus e Ácio – que 
foi aluno de Hermágoras. Cícero estudou também com outros filósofos, oradores e 
intelectuais em Atenas e Rodes, como Apolônio Molon, o estoico Posidônio e o filósofo 
peripatético Crátipo, que também ensinou filosofia para seu filho, o jovem Marco Cícero.21 
Explicitamente, Cícero era um neoacadêmico, seu irmão Quinto era peripatético, Catão 
era estoico, enquanto Varrão e Bruto seguiam a Academia na linha de Antíoco. Por sua 
vez, Ático era epicurista, assim como Cássio (notório, junto com Bruto, pelo assassinato 
de César) e L. Calpúrnio Pisão, sogro de César que tinha como hóspede o famoso filósofo 
epicurista Filodemo, discípulo de Zenão de Sidon. O peripatético Staseas de Nápoles 
viveu na villa tusculana de M. Púpio Pisão, assim como o estoico Diódoto viveu em Roma 
como filósofo residente de Cícero por quase trinta anos.22 O epicurista Fedro ensinou em 
Roma, quando foi hóspede de Cícero, e outro epicurista famoso, Siro, mestre de Horácio 
e Virgílio, ensinava na Baía de Nápoles. Essa concentração geográfica deu origem ao 
chamado “epicurismo campaniano”. Note-se que a primeira doutrina filosófica grega a 
ser expressa em latim foi o epicurismo – notadamente, a física epicurista –, e conhecemos 
os nomes de Caio Amafínio, Caio Rabírio e Cátio Insuber que, ao que parece, foram bem-
sucedidos em termos de público antes que Lucrécio escrevesse o De rerum natura. O 
epicurismo parece ter sido a corrente filosófica mais popular em Roma à época de Cícero, 
César e Varrão.23

exemplo, Dillon (1988) e, especialmente Maso (2022, p. 88-115).
20 Sobre Antíoco, ver Cícero (Brutus, 315; Fin., 5, 1; De natura deorum, 1, 6). Sobre Fedro, ver Cícero (Fin., 1, 16; Fin. 
5, 2; Nat. D., 1, 93). Sobre Filo de Larissa há diversas menções; ver, por exemplo, Cícero (Brut., 306). Filo sucedeu 
Clitômaco de Cartago como escolarca da Academia em Atenas, e Antíoco foi seu mais famoso pupilo, mas não há 
evidências seguras de que Antíoco acompanhou Filo a Roma. Cícero, Varrão, Bruto e Ático, os mais famosos estudantes 
de Antíoco, ouviram suas lições em Atenas e no Ptolomaeum, em Alexandria. Em 87, Antíoco já morava em Alexandria, 
e acompanhou Lúculo em suas campanhas: ver Cícero (Lucullus, 4-7).
21 Ver Cícero (De officiis, 1, 1-2). Plutarco (Caesar, 24) afirma que Cícero convenceu César a dar a cidadania romana a 
Crátipo. Sobre a sólida educação epicurista de Cícero, ver Maso (2015, p. 33-46) e Woolf (2015).
22 Sobre Diódoto, ver, e.g., Cícero (Cic., Brut., 309). Sobre Filodemo, cf. (Philodemus, Anth. Pal., 144). Sobre Staseas, ver 
Cícero (Cic., De or., 1, 104; Fin., 5, 8).
23 Nem Lucrécio, nem Cícero foram os primeiros a escrever filosofia em latim. Ver, e.g., Zetzel (2016), Beltrão (2020a) e 
Sant’Angelo (2024).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos38

Essa foi, portanto, uma época de grande entusiasmo pela filosofia, assim como 
um momento de controvérsias muito produtivas, conduzidas não por meio de debates 
orais em escolas filosóficas, como no período “clássico”, mas, especialmente, em disputas 
literárias, como as polêmicas entre os acadêmicos Filo de Larissa e Antíoco de Ascalão 
sobre graves questões relacionadas às percepções humanas – e, também, sobre quem era 
o melhor leitor de Platão.24 Contudo, e a despeito dessa intensa mobilidade intelectual e 
do apreço romano à filosofia, Cícero aponta alguma tensão entre a vida intelectual e o 
comportamento moral adequado a um nobre romano, se não em suas obras teóricas, em 
seus discursos forenses.25 Retomemos a frase do De finibus que serviu como epígrafe a 
este artigo: “Desse modo, parece-me que você ensinou o latim à filosofia, dando-lhe, de 
certo modo, a cidadania, pois até então ela parecia ser uma estrangeira em Roma e não 
participava das nossas conversas” (Fin., 3, 40). Pode-se perguntar, portanto, que filosofia 
merecia a cidadania romana para Cícero.

Qual filosofia para os romanos?

Já foi estudado como Cícero usava o termo philosophia e seus derivados e, quando 
ele queria apresentar a filosofia como algo estranho ou peculiar, utilizava termos derivados 
do grego, enquanto termos romanos apresentavam a filosofia como algo apropriado aos 
nobres romanos.26 

No Pro Murena, de 63, o primeiro discurso em que explicitamente cita a filosofia 
e a educação filosófica, ele não emprega o termo philosophia.27 Catão, seu louvável 
interlocutor no De finibus, foi então seu adversário como principal acusador de Murena, a 
quem Cícero defendia. No discurso, Cícero ataca Catão como um estoico rígido e quase 
desumano, mas não descreve suas atividades intelectuais como philosophia, preferindo 
sapientia e doctrina. Cita muitos filósofos gregos em defesa de Murena, sem enfatizar sua 
origem e idioma e, mais ainda, sem designá-los filósofos. Certamente, a audiência sabia 
que eram gregos – a começar por seus nomes –, mas Cícero não faz qualquer menção a 

24 Sobre a controvérsia entre Filo e Antíoco, a principal fonte são os Academici libri, especialmente, Luc. 19, 30-32. Sobre 
Antíoco, ver Tarrant (1985, p. 84-118), Karamanolis (2006, p. 44-84), e os estudos reunidos em Sedley (2012). Sobre Filo, 
ver, especialmente, Brittain (2001). Ver também Haddad (2022), no que tange a Cícero.
25 Sobre o projeto filosófico de Cícero, ver Bishop (2019) e Baraz (2012). Ver Gildenhard (2007), que estuda o modo 
como Cícero lidou com as ambivalências romanas em relação à filosofia grega. Ver também Krostenko (2001, p. 168-
176), que observa como Cícero refuta acusações de filelenismo. Ver também Plutarco (Cicero, 5, 2) e Dion Cássio (46, 
18, 1-2).
26 Ver Hine (2016, p. 11-19), sobre os usos do substantivo philosophus e suas nuanças nos diálogos filosóficos de Cícero.
27 No Pro Archia, de 62, discurso em que defende o lugar da cultura grega em Roma, Cícero notadamente usa os termos 
latinos studia e doctrina, evita palavras derivadas do grego e argumenta que são benéficos para os romanos.



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

39

esse detalhe. Do mesmo modo, Cícero afirma que o fato de Catão acusar injustamente 
Murena não é culpa sua, mas do estoicismo, uma doutrina até certo ponto adequada aos 
mores romanos, mas demasiado extremista. Por exemplo, Catão recusou o pedido de 
revisão das taxas contratuais dos publicanos não por sua culpa, mas porque o estoicismo 
ensina que a gratia é um erro a ser evitado pelo sábio, e a própria acusação de Murena 
ocorreu porque a pietas não faz parte dessa doutrina que, se prega a virtude, não ensina 
como agir de modo coerente.

Cícero argumenta que os estoicos ensinam o amor à virtude, o que é ótimo, 
mas não sabem como agir virtuosamente em sociedade. Quando levado ao extremo, o 
estoicismo é prejudicial não só para Catão, mas para os romanos em geral,28 e uma das 
passagens mais significativas é a seguinte:

Meus mestres – pois devo admitir, Catão, que, quando jovem, eu também 
desconfiei da minha inteligência e busquei o apoio de uma doctrina –, meus 
mestres foram as doutrinas de Platão e Aristóteles, homens moderados e 
equilibrados que diziam que a graça pode influenciar o sábio; que um homem 
bom é misericordioso; que há diferentes níveis de delitos e diferentes punições; 
que deve haver um lugar para o perdão em um homem constante. Que o sábio 
muitas vezes “supõe” algo de que ele não tem certeza, às vezes se zanga, cede a 
súplicas e apaziguamentos, às vezes muda o que disse se for preciso e, às vezes, 
muda de ideia; todas as virtudes devem ser moderadas pelo meio-termo (Cic., 
Pro Murena, 63).29

Cícero contrasta sua formação baseada em Platão e Aristóteles com a educação 
de Catão na escola de Zenão e, se defende a filosofia como uma disciplina integrada à 
sua vida, também a apresenta como potencialmente perigosa, dependendo de como 
os conhecimentos são postos em prática. É relevante que “moderar” significa impor um 
modus (= medida), e o rigor estoico não era adequado à urbanidade e à moderação 
que deviam reger as relações entre os romanos. De todo modo, o estoicismo era mais 
aceitável que outras doutrinas, notadamente o epicurismo. No De natura deorum, Cícero 
deixa claro que vê o estoicismo como mais adequado aos romanos do que o epicurismo, 
assim como no De finibus e em praticamente em toda a sua obra. É a Academia e o Liceu 
que merecem destaque na formação do nobre romano.30 Ainda assim, no prefácio do 

28 Dois excelentes estudos sobre o modo como Cícero apresenta o estoicismo levado ao extremo como uma doutrina 
perniciosa para os romanos são Van der Wald (2007) e Craig (1986).
29 Nostri autem illi – fatebor enim, Cato, me quoque in adulescentia diffisum ingenio meo quaesisse adiumenta doctrinae – 
nostri, inquam, illi a Platone et Aristotele, moderati homines et temperati, aiunt apud sapientem valere aliquando gratiam; 
viri boni esse misereri; distincta genera esse delictorum et disparis poenas; esse apud hominem constantem ignoscendi 
locum; ipsum sapientem saepe aliquid opinari quod nesciat, irasci non numquam, exorari eundem et placari, quod dixerit 
interdum, si ita rectius sit, mutare, de sententia decedere aliquando; omnis virtutes mediocritate quadam esse moderatas 
(Cic., Mur., 63). Tradução baseada na edição de MacDonald (1974).
30 Cícero declara, em muitos prefácios e diálogos, sua intenção de promover uma formação filosófica que equilibrasse o 
desenvolvimento dos dotes intelectuais, a excelência moral e a expertise política. Especialmente a tradição da Academia 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos40

Livro 1 do De finibus, Cícero diz ao seu destinatário – e a seus leitores – que apresentará 
as doutrinas que considera relevantes para os romanos, incluindo o epicurismo.

Um dos maiores ataques de Cícero ao epicurismo ocorre no discurso In Pisonem, 
de 55, contra L. Calpúrnio Pisão Cesonino, sogro de César e patrono de Filodemo. Cícero 
apresenta Pisão como um político corrupto e enfatiza seus laços com o epicurismo.31 
Neste discurso de acusação, e ao contrário do que ocorre no Pro Murena, abundam os 
termos philosophia e philosophus. Dois anos antes, no Post reditum in Senatu, Cícero já 
tinha derrisoriamente apresentado Pisão tentando filosofar ao modo grego, mas é no 
In Pisonem que ocorre o maior número de termos derivados do grego. A ideia geral é 
que o epicurista Pisão peca por não compreender bem a doutrina de Epicuro, pois fora 
cativado por uma simples palavra: prazer. E o amor ao prazer levou Pisão a um nível de 
corrupção tal que ele é chamado de belua, uma besta selvagem, algo inadmissível para 
um romano, especialmente um consularis. Neste discurso, portanto, Cícero apresenta 
a educação filosófica de Pisão sob uma luz negativa e, certamente, sua audiência 
tinha pelo menos alguma noção do papel do prazer como fim último da boa-vida no 
pensamento epicurista.

No discurso, os termos filósofo e epicurista são pejorativos não só para os romanos, 
mas também para os gregos.32 Cícero (Pis., 20) chama Pisão de “o bárbaro Epicuro” e refere-
se ao acusado como “nosso Epicuro” (Cic., Pis., 37). Pisão é um seguidor de Epicuro, mas é 
um mau seguidor. A invectiva chega ao seu auge com o argumento de que Pisão abraçou 
o epicurismo de modo ignorante e destrutivo (Cic., Pis., 55). Um entendimento genuíno 
da filosofia epicurista não interessava a Pisão, que desejava apenas o prazer. Pisão e seu 
mestre Filodemo, que Cícero jamais nomeia, mas certamente sua audiência estava ciente 
de que filósofo se tratava, são, ambos, deletérios a Roma e aos romanos.33 Filodemo é 
apresentado como um filósofo desavisado que não percebeu que seu pupilo era um 
degenerado. Cícero começa elogiando o mestre de Pisão como um brilhante escritor e 
uma boa pessoa, pelo menos quando não estava na companhia de Pisão, e comenta de 

tinha o potencial de prover uma sólida base filosófica para seus pares. Ver, por exemplo, Beltrão (2020a).
31 Sobre Pisão e Filodemo, ver especialmente Sedley (1989, p. 103-117). Ver também Cícero (Cic., Epistulae ad familiares, 
12, 2, 1). O próprio Filodemo (Phld., Mort., 35, 11-15) menciona sua ligação com Pisão, leal a César, no contexto da 
guerra civil entre Otaviano e M. Antônio. Uma visão geral da obra de Filodemo pode ser vista em Gigante (2001, p. 
23-50).
32 A crítica de Cícero ao envolvimento equivocado de Pisão com a filosofia continua no Pro Sestio. Em uma passagem 
sarcástica (Cic., Pro Sestio, 10), ele diz que um homo doctus costuma elogiar certos filósofos – cujos nomes Cícero finge 
não saber – como autoridades e entusiastas do prazer. O denominativo philosophi no discurso distancia o epicurismo 
do forum romanum, e Cícero parece usar este termo para enfatizar que esses pensadores eram estrangeiros. A título de 
comparação, quando comenta a filosofia e alguns filósofos no Pro Caelio, em defesa de M. Célio, Cícero não usa termos 
derivados do grego, apresentando esses pensadores, e a Célio, positivamente.
33 Cícero e Filodemo eram da mesma geração. Sobre sua visão ambígua do epicurismo e do próprio Filodemo, ver Lévy 
(2001), e os comentários de Ferrary (2001a), Ferrary (2001b) e Griffin (2001).



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

41

modo sarcástico (Cic., Pis., 68) a visão epicurista do prazer, levantando dúvidas sobre o 
valor desta doutrina que declara o prazer como a medida de todas as coisas, afirmando que 
os argumentos epicuristas em prol do prazer podem ser facilmente mal compreendidos 
e, pior ainda, podem ser perigosos para quem não é muito inteligente, como Pisão. E 
Cícero (Pis., 69) continua dizendo que Pisão ficou muito feliz ao encontrar um mestre que 
declarava que o prazer era o bem supremo. Por isso, o mestre foi um péssimo professor 
para Pisão por não ter lhe ensinado a virtude, mas estimulado sua luxúria. Em Pis., 70, 
Filodemo é apresentado como alguém seduzido por Pisão, ou talvez tivesse medo de Pisão, 
pois não corrigiu sua visão equivocada do epicurismo. Mas, ainda que Cícero demonstre 
alguma simpatia por Filodemo ter um péssimo e incontrolável pupilo, não o isenta de culpa 
pela corrupção desenfreada de Pisão, argumentando que, de fato, ele não era um bom 
filósofo, pois também não entendeu a doutrina de Epicuro, que desprezava a poesia como 
frivolidade, já que estava mais interessado na poesia que na filosofia.34 Assim, não só Pisão 
era um mau epicurista, como Filodemo era um mau filósofo.

Nesses discursos, o objetivo de Cícero era persuadir suas audiências – especialmente 
os juízes dos casos – e ser bem-sucedido, garantindo respectivamente a absolvição de 
Murena e a condenação de Pisão. Para atingir seus fins, Cícero tinha de levar em conta 
– e usar da melhor maneira possível – os lugares-comuns, os preconceitos e as crenças 
das suas audiências. Esses discursos podem nos revelar uma desconfiança em relação à 
filosofia como sendo, na melhor das hipóteses, a quintessência da inutilidade e, na pior, 
deletéria – o que, rigorosamente falando, ainda pode ser detectado hoje. Desse modo, 
ter em mente exclusivamente essas invectivas de Cícero sem considerar seu contexto 
forense pode gerar mal-entendidos. Contudo, nesses discursos, se ele destaca os perigos 
de uma educação filosófica mal conduzida, também toca nos benefícios da filosofia para 
os romanos.

Observar as cartas de Cícero é fundamental para a compreensão da promoção da 
filosofia como base para a ação do nobre romano, entre outras coisas, aperfeiçoando o 
caráter, fundamentando a ação política pelos studia, e servindo como uma terapêutica 
para momentos e situações difíceis, decerto, mas há muito mais que isso. A filosofia e a 
ciência faziam parte da vida intelectual, do vocabulário e da forma mentis do grupo social 
ao qual Cícero pertencia.35 Mas é em seus diálogos que Cícero desenvolve sua proposta 
filosófica, propugnando o método neoacadêmico que, se considera a verdade intangível, 

34 Filodemo inovou o pensamento epicurista no que tange à estética, especialmente na poesia e na música, pouco 
apreciadas por Epicuro e epicuristas anteriores. Ver, por exemplo, Tsouna (2001) sobre a contribuição da ética de 
Filodemo para a visão de Cícero sobre a vida feliz. Ver também Janko (2001) e Delattre (2001).
35 Sobre a rica e volumosa correspondência de Cícero ver Hall (2009), White (2010), Morello (2013) e, especialmente, 
Aubert-Baillot (2021). Sobre a popularidade da ciência e a filosofia em Roma ver Lehoux (2012).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos42

enfatiza o escrutínio das diversas opiniões sob as lentes rigorosas da argumentação, mas 
também permite que se aceite, ao menos provisoriamente, alguma teoria positiva.36

Os diálogos de Cícero geralmente têm como cenário uma villa luxuosa, na qual um 
anfitrião – que pode não ser o protagonista – recebe seus visitantes, personagens também 
destacadas na cena política romana, envolvidas de um modo ou de outro na gestão da 
res publica. Diálogos filosóficos exigem que o autor acrescente a dimensão dramática ao 
texto, e não apenas argumentos filosóficos coerentes. As personagens ciceronianas não 
são fictícias; são pessoas destacadas e bem-conhecidas por seus leitores, e a Roma de 
Cícero era uma sociedade na qual os livros eram produzidos e copiados a mão. Ter uma 
biblioteca e a própria produção de livros demandavam grandes recursos financeiros, e a 
disseminação dos livros era um processo eminentemente pessoal, além de o processo de 
revisão desses textos ser caracterizado por uma intensa atividade social.37 Essas figuras, 
pessoas reais, eram bibliófilos, muitos eram leitores vorazes, como Catão, e mantinham 
bibliotecários e scriptoria de copistas em suas residências; promoviam, hospedavam ou 
financiavam, de diversos modos, filósofos; muitos eram escritores, como Bruto e Ático, e 
a alguns temos acesso por meio da tradição manuscrita, como Varrão e César. 

Contudo, tanto o excesso de austeridade e a rigidez que tornavam o estoicismo 
uma doutrina indesejável, como a ataraxia epicurista e sua doutrina do prazer como fim 
último, não eram adequadas aos romanos. Cícero argumenta que, se alguns romanos, 
como Catão, no Pro Murena, e Pisão, no In Pisonem, adotaram doutrinas filosóficas de 
modo prejudicial, outros se engajaram com o pensamento grego de um modo mais 
produtivo e benéfico para Roma, como ele mesmo. De fato, anos mais tarde, no De officiis, 
ao discutir a teoria das quatro personae que definem as ações de cada indivíduo em cada 
contexto ou situação particular, Cícero (Cic., Off., 1, 107-112) afirma que o suicídio após 
a derrota em Tapsos foi apropriado a Catão, exclusivamente, e tal ato extremo não era 
adequado aos seus companheiros, que aceitaram a clemência de César. O suicídio como 
resposta à adversidade é a atitude mais apropriada a um estoico inflexível como Catão, 
mas não é uma regra geral.

36 De acordo com o método acadêmico, na linha de Carnéades, Clitômaco e Filo de Larissa, a tarefa do filósofo é 
descobrir, após o escrutínio rigoroso de todas as opiniões, o que é mais plausível ou mais semelhante à verdade. 
Sobre o probabile de Cícero, inspirado em, mas que não se confunde com, o pithanon de Carnéades, pois, além da 
persuasão, baseia-se na prova, testagem e aprovação, ver os recentes Reinhardt (2022), Woolf (2022), Skvirsky (2019), 
Auvray-Assayas (2006) e Gorman (2005). Nos Academica (1, 30), Cícero afirma que, se não é possível estabelecer uma 
base segura para o iudicium veritatis, ou, por assim dizer, um critério de verdade, é possível buscar um “critério de 
verossimilhança” para o juízo. Ver, por exemplo, Beltrão (2020b).
37 Ver, especialmente, Gurd (2012, p. 49-76). Sobre as dedicatórias de Cícero, ver Stroup (2010, p. 93-96), que se revelam 
como um meio eficaz para o estabelecimento ou a manutenção das relações interpessoais. Ver também o caso das 
cópias não autorizadas do De finibus, desviadas do scriptorium de Ático, em Beltrão (2024).



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

43

Com seus diálogos, Cícero pretendia que o leitor compreendesse as disputas 
filosóficas, comparando argumentos opostos, e desenvolvesse a reflexão e o senso crítico 
para formar um julgamento.38 Destacadamente, a forma dialógica recria a experiência 
do debate de ideias, incentivando o leitor a chegar às suas próprias conclusões. E os 
métodos acadêmicos seguidos por Cícero, notadamente as disputationes in contrariam 
partem e in utramque partem, limitam as pressuposições ao, simultaneamente, valorizar 
os argumentos em disputa e refutá-los. Desse modo, chega-se a uma posição não-
dogmática, que preza o debate e o diálogo.39 Cícero também valorizava a argumentação 
rigorosa e o arranjo retórico do discurso, explorando ao máximo o potencial da linguagem 
verbal, o que desafia os estudiosos modernos e, muitas vezes, dificulta a compreensão 
por sua complexidade. E é no prefácio do De natura deorum que encontramos a mais 
explícita defesa do método acadêmico escrita por Cícero:

Em filosofia, esse modo de dissertar contra tudo e de não julgar nada certo foi 
estabelecido por Sócrates, revivido por Arcesilaus e confirmado por Carnéades, e prosperou 
até nossa época, mas sei que está muito próximo da orfandade na própria Grécia. Mas não 
imputo isso a alguma falha da Academia e, sim, à indolência dos homens. Pois se é grande 
conhecer cada uma das disciplinas, muito maior é conhecer todas; fazer isso é necessário 
para descobrir a verdade e disputar pró e contra todos os filósofos. Não afirmo que eu 
tenha atingido o domínio dessa tão difícil e nobre faculdade, mas considero tê-la seguido 
diligentemente, e não é possível que aqueles que filosofaram desse modo não tenham 
conseguido nada do que buscaram. Eu falei sobre isso mais acurada e completamente 
em outro lugar, mas como alguns são mais indóceis e lentos, devem ser advertidos com 
mais frequência. Não somos daqueles que acreditam que nada há que seja verdadeiro, 
mas daqueles que dizem que há algumas falsidades tão misturadas com as verdades, 
tão semelhantes às verdades, que não há indícios seguros para julgar e assentir. Disso se 
segue que muitas coisas são prováveis, ainda que não evidentes, e parecem tão distintas 
e ilustres que o sábio pode regrar sua vida por elas (Nat. D., 1, 11-12).40

38 Ver Brittain e Osorio (2022) sobre a metodologia de Cícero, especialmente na philosophica, ou seja, as obras teóricas 
datadas entre 46 e 44.
39 Uma visão geral da Academia na época de Cícero pode ser vista em Brittain (2007) e, especialmente, Capello (2019).
40 Vt haec in philosophia ratio contra omnia disserendi nullamque rem aperte iudicandi profecta a Socrate repetita ab 
Arcesila confirmata a Carneade usque ad nostram uiguit aetatem; quam nunc prope modum orbam esse in ipsa Graecia 
intellego. quod non Academiae uitio sed tarditate hominum arbitror contigisse. nam si singulas disciplinas percipere 
magnum est, quanto maius omnis; quod facere is necesse est quibus propositum est veri reperiendi causa et contra omnes 
philosophos et pro omnibus dicere. Cuius rei tantae tamque difficilis facultatem consecutum esse me non profiteor, secutum 
esse prae me fero. Nec tamen fieri potest ut qui hac ratione philosophentur hi nihil habeant quod sequantur. Dictum est 
omnino de hac re alio loco diligentius, sed quia nimis indociles quidam tardique sunt admonendi uidentur saepius. Non 
enim sumus ii quibus nihil uerum esse uideatur, sed ii qui omnibus ueris falsa quaedam adiuncta esse dicamus tanta 
similitudine ut in iis nulla insit certa iudicandi et adsentiendi nota. Ex quo exsistit et illud, multa esse probabilia quae, 
quamquam non perciperentur, tamen, quia uisum quendam haberent insignem et inlustrem, his sapientis uita regeretur 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos44

Cícero declara Sócrates como fundador do método acadêmico e remete o leitor às 
teses distintas de Arcesilaus e Carnéades sobre a suspensão do julgamento.41 A menção 
aos Academica lhe permite ponderar que ele tenta aplicar o método com rigor, distinguir 
o que é nitidamente falso e não aceitar como verdade qualquer reivindicação, e seguir 
o que lhe parece probabile. Visa-se ao entendimento de cada doutrina em seus próprios 
termos, mas também a detecção das suas inconsistências, mesmo das teses que podem 
ser temporariamente endossadas como probabilia, o que exige dedicação ao estudo e um 
grande esforço intelectual, já que é muito mais simples e fácil seguir um mestre ou uma 
doutrina dogmática. Este é um convite para seu leitor receber o diálogo que se segue com 
a mente aberta, sem preconcepções, observando criticamente as disputas representadas 
para chegar a julgamentos fundamentados não na autoridade de um mestre, não em 
preceitos doutrinários, mas na razão. E, se não chegar a uma conclusão provável, deve-se 
suspender o julgamento e viver sem falsas crenças.

Conclusão

Cícero defendeu a Nova Academia e seus métodos como um elemento valioso na 
educação de seus pares.42 Vivendo em estreito contato com destacados filósofos de seu 
tempo, ele não reivindicou o título de filósofo para si mesmo, mas sua obra foi inovadora 
e influente em diversos sentidos, promovendo a filosofia como algo factível e benéfico 
para outros povos que não os gregos. Combinando sua formação de alto nível, seus 
dotes intelectuais e sua prática política, ele confrontou as escolas filosóficas de seu tempo 
com extrema competência.

Em sua obra, se Cícero reconhecia o valor do estoicismo em questões morais 
e religiosas, também considerava a excessiva austeridade de seus seguidores algo 
incompatível com seu ideal de urbanidade e moderação na vida política e social, como 
visto no Pro Murena. No caso do epicurismo, as coisas eram significativamente mais 
tensas. Cícero conhecia muito bem a doutrina epicurista, não só por seus estudos com 
Fedro, mas pela convivência com seus amigos epicuristas, a começar por Ático. Mas, 
para Cícero, o epicurismo não era adequado aos romanos por ameaçar, especialmente, 
o engajamento político e a ética romana. Cícero polemiza com o que considerava 
dogmático e irremediavelmente não-romano nessas doutrinas, e apresenta a Nova 

(Cic., Nat. D., 1, 11-12). Tradução baseada nas edições de Auvray-Assayas (2002) e Rackkam (1994).
41 Arcesilaus foi o escolarca da Academia a iniciar o longo debate com Zenão e os estoicos sobre o assentimento (as 
impressões catalépticas) e a defender a suspensão radical do julgamento, enquanto a posição de Carnéades, grosso 
modo, permite decidir uma questão, após uma investigação rigorosa, pelo que é persuasivo: ver nota 33.
42 Cf. De Or., 3, 57; Luc., 8; Brut., 119; Tusc., 2, 5-9; Fin., 5, 10; e, especialmente, Nat. D., 1, 10.



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

45

Academia como um remédio contra os quase antissociais estoicos, como o rígido Catão, 
e os seguidores de Epicuro que primavam pelo hedonismo, como Pisão e, mesmo, o 
refinado Filodemo.

O neoacadêmico Cícero confere a cidadania romana às doutrinas de Platão 
e Aristóteles e, especialmente, aos métodos da Nova Academia, que permitem que 
se chegue não à verdade, simplesmente inalcançável, mas ao probabile, por meio do 
pensamento crítico, e não a autoridade seja de que mestre for. A Nova Academia, para 
Cícero, oferecia as melhores técnicas retóricas e os instrumentos intelectuais adequados 
a um romano digno do nome.

Referências

Documentação textual

CASSIUS DIO. Roman History: Books 46-50. Translated by E. Cary. Cambridge: Harvard 
University Press, 1917. v. V.

CICERO. De natura deorum, Academica. Translated by H. Rackham. Cambridge: Harvard 
University Press, 1994.

CICERO. On moral ends. Edited by Julia Annas and translated by Raphael Woolf. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2004.

CICERO. Orations. In Catilinam 1-4. Pro Murena. Pro Sulla. Pro Flacco. Translated by C. 
Macdonald. Cambridge: Harvard University Press, 1974.

CICERO. Orations. Pro Milone. In Pisonem. Pro Scauro. Pro Fonteio. Pro Rabirio Postumo. 
Pro Marcello. Pro Ligario. Pro Rege Deiotaro. Translated by N. H. Watts. Cambridge: 
Harvard University Press, 1931.

CICÉRON. La nature des dieux. Traduit et commenté par Clara Auvray-Assayas. Paris: Les 
Belles Lettres, 2002.

FILODEMO. Epigrammi scelti: Anthologia Palatina. Edited by M. Gigante. Napoli: Bibliopolis, 
1988. 

MARCO TÚLIO CÍCERO. Os limites dos bens e dos males. Traduzido por Bruno Fregni 
Bassetto. Uberlândia: EDUFU, 2018.

PHILODÈME DE GADARA. Sur la mort: livre IV. Texte établi, traduit et annoté par Daniel 
Delattre. Paris: Les Belles Lettres, 2022. 

PLUTARCH. Lives: Demosthenes and Cicero. Alexander and Caesar. Translated by B. Perrin. 
Cambridge: Harvard University Press, 1919. v. II.

 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos46

Obras de apoio

ADAMS, J. N. Bilingualism and the Latin Language. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2003.

AUBERT-BAILLOT, S. Le grec et la philosophie dans la correspondance de Cicéron. 
Turnhout:Brepols, 2021.

AUVRAY-ASSAYAS, C. Cicéron. Paris: Les Belles Lettres, 2006.
BARAZ, Y. A written Republic: Cicero’s philosophical politics. Princeton: Princeton University 

Press, 2012.
BARNES, J., GRIFFIN, M. (ed.). Philosophia Togata II: Plato and Aristotle at Rome. Oxford: 

Oxford University Press, 1997.
BELTRÃO, C. ‘Species deorum’: imagens e conhecimento em Cícero. In: BELTRÃO, C.; 

SANTANGELO, F. (ed.). Estátuas na religião romana. Coimbra: Imprensa Universidade 
de Coimbra, 2020, p. 81-99.

BELTRÃO, C. Construindo a filosofia “clássica”: Cícero e o Epicurismo, Archai, n. 30, p. 1-24, 
2020.

BELTRÃO, C. Mulheres intelectuais em Cícero: o caso de Caerellia. In: BELTRÃO, C.; CUCHET, 
V. S. (ed.). De caso a caso: a regra e a exceção. Coimbra: Universidade de Coimbra, 
2024, p. 151-166.

BISHOP, C. Cicero, Greek learning, and the making of a Roman Classic. Oxford: Oxford 
University Press, 2019.

BRITTAIN, C. Middle Platonists on Academic Scepticism. In: SHARPLES, R. W.; SORABJI, 
R. (ed.). Greek and Roman Philosophy (100 BC – 200 AD). London: University of 
London, 2007, p. 297-315. v. II.

BRITTAIN, C. Philo of Larissa: the last of the academic sceptics. Oxford: Oxford University 
Press, 2001.

BRITTAIN, C., OSORIO, P. The Ciceronian dialogue. In: ATKINS, J. W.; BÉNATOUÏL, T. (ed.). 
The Cambridge companion to Cicero’s Philosophy. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2022, p. 25-42.

CAPELLO, O. The School of Doubt: Skepticism, History and Politics in Cicero’s Academica. 
Leiden: Brill, 2019.

CRAIG, C. P. Cato’s stoicism and the understanding of Cicero’s speech for Murena. 
Transactions of the American Philological Association, v. 116, p. 229-239, 1986.

DELATTRE, D. Vers une reconstruction de l’esthétique musicale de Philodème. In: AUVRAY-
ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. 
Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 371-384.



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

47

DIELS, H. Doxographi Graeci. Berlin: G. Reimeri, 1879.
DILLON, J. M. The question of Eclecticism: studies in Late Greek Philosophy. Chapel Hill: 

University of North Carolina Press, 1988.
FERRARY, J.-L. Réponse à Carlos Lévy. In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). Cicéron 

et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 77-84.
FERRARY, J.-L. Réponse à Miriam Griffin. In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). 

Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 101-
105.

GIGANTE, M. Philodème dans l’histoire de la littérature grecque. In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; 
DELATTRE, D. (ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue 
d’Ulm, 2001, p. 23-50.

GILBERT, N. Among friends: Cicero and the Epicureans. Toronto: Toronto University Press, 
2015.

GILDENHARD, I. Paideia romana: Cicero’s Tusculan Disputations. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2007.

GORMAN, R. The Socratic method in the dialogues of Cicero. Stuttgart: Franz Steiner, 2005.
GRIFFIN, M. Piso, Cicero and their Audience. In: In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. 

(ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 
85-99.

GRIFFIN, M., BARNES, J. (ed.). Philosophia togata I: essays on Philosophy and Roman 
society. Oxford: Oxford University Press, 1989.

GURD, S. Work in progress, literary revision as social performance in Ancient Rome. Oxford: 
Oxford University Press, 2012.

HADDAD, A. B. O drama da recepção: Cícero e a Academia. Phoînix, v. 28, n. 2, 2022, p. 
123-139.

HALL, J. Politeness and Politics in Cicero’s Letters. Oxford: Oxford University Press, 2009.
HATZIMICHALI, M. The texts of Plato and Aristotle in the First Century BC. In: M. SCHOFIELD, 

M. (ed.). Aristotle, Plato, and Pythagoreanism in the First Century BC: new directions 
for Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 2013, p. 1-27.

HENDERSON, J. From ΦΙΛΟΣΟΦIΑ to PHILOSOPHIA: Classicism and Ciceronianism. In: 
PORTER, J. I. (ed.). Classical Pasts: the Classical tradition of Ancient Greece and 
Rome. Princeton: Princeton University Press, 2006, p. 173-203.

HINE, H. Philosophy and philosophi: from Cicero to Apuleius. In: WILLIAMS, G. D.; VOLK, K. 
(ed.). Roman reflections: studies in Latin Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 
2016, p. 13-29.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos48

HOUSTON, G. W. Inside Roman libraries: book collections and their management in 
Antiquity. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2014. 

HUTCHINSON, G. O. Greek into Latin: frameworks and contexts for intertextuality. Oxford: 
Oxford University Press, 2013.

JANKO, R. Philodème et l’esthétique de la poésie. In: AUVRAY-ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. 
(ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 
283-296.

KARAMANOLIS, G. E. Plato and Aristotle in agreement? Platonists on Aristotle from 
Antiochus to Porphyry. Oxford: Oxford University Press, 2006.

KÖNIG, J., WOOLF, G. (ed.). Authority and expertise in Ancient scientific culture. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2017.

KROSTENKO, B. A. Cicero, Catullus, and the Language of social performance. Chicago: 
Chicago University Press, 2001.

LEHOUX, D. What did the Romans know? An inquiry into science and worldmaking. 
Chicago: Chicago University Press, 2012.

LÉVY, C. Cicero academicus: recherches sur les académiques et sur la philosophie 
cicéronienne. Rome: École Française de Rome, 1992.

LÉVY, C. Cicéron et l’épicurisme: la problématique de l’éloge paradoxal. In: AUVRAY-
ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. 
Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 61-75.

LONG, A. A.; SEDLEY, D. The Hellenistic Philosophers I. Cambridge: Cambridge University 
Press, 1987.

MASO, S. Cicero’s Philosophy. Berlin: De Gruyter, 2022.
MASO, S. Grasp and dissent: Cicero and Epicurean Philosophy. Turnhout: Brepols, 2015.
MCCONNELL, S. Philosophical Life in Cicero’s Letters. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2014. 
MOATTI, C. La raison de Rome: naissance de l’esprit critique à la fin de la République (IIe-

Ier s. avant J.-C.). Paris: Seuil, 1997.
MOMMSEN, T. The History of Rome. London: R. Bentley, 1886.
MORELLO, R. Writer and Addressee in Cicero’s Letters. In: STEEL, C. (ed.). The Cambridge 

Companion to Cicero. Cambridge: Cambridge University Press, 2013, p. 196-214.
POWELL, J. G. F. (ed.). Cicero the Philosopher. Oxford: Oxford University Press, 1995.
REINHARDT, T. Cicero’s Academic Skepticism. In: ATKINS, J. W.; BÉNATOUÏL, T. (ed.). The 

Cambridge companion to Cicero’s Philosophy. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2022, p. 103-119.



Claudia Beltrão_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

49

SANT’ANGELO, M. N. E. De rerum natura: Lucrécio e a religião romana. Rio de Janeiro: 
Nau, 2024.

SCHOFIELD, M. Writing Philosophy. In: STEEL, C. (ed.) The Cambridge companion to Cicero. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2013, p. 73-87. 

SEDLEY, D. N. (ed.), The Philosophy of Antiochus. Cambridge: Cambridge University Press, 
2012.

SEDLEY, D. Philosophical Allegiance in the Graeco-Roman World. In: GRIFFIN, M. T.; 
BARNES, J. (ed.). Philosophia togata I. Oxford: Oxford University Press, 1989, p. 97-
119.

SKVIRSKY, A. Doubt and Dogmatism in Cicero’s Academica. Archai, n. 27, p. 1-21, 2019.
STROUP, S. C. Catullus, Cicero, and a Society of Patrons: the generation of the text. 

Cambridge: Cambridge University Press, 2010.
TARRANT, H. Scepticism or Platonism? The Philosophy of the fourth academy. Cambridge: 

Cambridge University Press, 1985.
TSOUNA, V. Cicéron et Philodème: quelques considérations sur l’éthique. In: AUVRAY-

ASSAYAS, C.; DELATTRE, D. (ed.). Cicéron et Philodème: la polémique en philosophie. 
Paris: Rue d’Ulm, 2001, p. 159-172.

USENER, H. Epicurea. Leipzig: Teubner, 1887.
VAN DER WALD, R. What a funny consul we have: Cicero’s dealing with Cato Uticensis and 

prominent friends in opposition. In: BOOTH, J. (ed.). Cicero on the Attack: invective 
and subversion in the orations and beyond. Swansea: The Classical Press of Wales, 
2007, p. 183-205.

VOLK, K. The Roman Republic of Letters: scholarship, philosophy, and politics in the Age of 
Cicero and Caesar. Princeton: Princeton University Press, 2021.

VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta: chrysippi fragmenta logica et physica. 
Leipzig: Teubner, 1903. v. II.

VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta: chrysippi fragmenta moralia. Leipzig: 
Teubner, 1903. v. III.

VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta: quo indices continentur. Leipzig: Teubner, 
1924. v. IV.

VON ARNIM, H. Stoicorum Veterum Fragmenta: Zeno et zenonis discipuli. Leipzig: Teubner, 
1905. v. I.

WHITE, P. Cicero in Letters: Epistolary Relations of the Late Republic. Oxford: Oxford 
University Press, 2010.

WOOLF, R. Cicero: the Philosophy of a Roman Sceptic. London: Routledge, 2015.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 30-50, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma filosofia para os romanos50

WOOLF, R. Cicero’s Academy Award. In: DIAZ, C.; SCHUBERT, C. (ed.). Zwischen Skepsis 
und Staatskult: neue perspektiven auf Ciceros ‘De natura deorum’. Stuttgart: Franz 
Steiner, 2022, p. 129-146.

ZETZEL, J. E. Philosophy is in the streets. In: WILLIAMS, G. D.; VOLK, K. (ed.). Roman 
reflections: studies in Latin Philosophy. Oxford: Oxford University Press, 2016, 
p. 50-82.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

Entre a filosofia e a sofística: o caso 
de Dion de Prusa (séculos I e II)

Between Philosophy and Sophistry: the case of Dio of Prusa 
(1st and 2nd Centuries)

Esdra Erlacher*1

Resumo: As fontes textuais, epigráficas e materiais do Império Romano 
revelam-nos que era comum, no contexto do Principado, encontrar sofistas, 
filósofos e rhetores circulando pelas póleis e civitates. Muito embora 
saibamos que a filosofia e a sofística eram domínios de conhecimento 
distintos, contando com professores e centros de ensino próprios, na 
prática, muitas vezes, suas fronteiras tornavam-se fluidas, de modo que 
um mesmo indivíduo podia desempenhar o papel de sofista e filósofo de 
forma concomitante. Um caso exemplar é o de Dion de Prusa, classificado, 
desde a Antiguidade ora como sofista, ora como filósofo. Tendo em vista 
as diferentes identidades atribuídas ao autor, nosso objetivo, no presente 
artigo, é discutir, tomando como base os discursos de Dion, sobre como 
a sofística e a filosofia foram tratadas em seus discursos e como o próprio 
orador desejava ser reconhecido.

Abstract: The textual, epigraphic, and material sources of the Roman 
Empire reveal to us that it was common, in the context of the Principate, to 
find sophists, philosophers, and rhetors circulating through the poleis and 
civitates. Although we know that philosophy and sophistry were distinct 
domains of knowledge, with their own teachers and educational centers, in 
practice, their boundaries often became fluid, so that the same individual 
could simultaneously play the role of both sophist and philosopher. An 
exemplary case is that of Dio of Prusa, who has been classified since 
Antiquity sometimes as a sophist, sometimes as a philosopher. Considering 
the different identities attributed to the author, our objective in this article 
is to discuss, based on Dio’s speeches, how sophistry and philosophy 
were addressed in his discourses and how the orator himself wished to be 
recognized.

* Doutoranda pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Espírito Santo (Ufes), sob a 
supervisão do prof. Dr. Gilvan Ventura da Silva. Mestra e graduada em História pela Ufes. Integrante do Laboratório de 
Estudos sobre o Império Romano (Leir/seção ES).

Palavras-chave:
Império Romano;
Principado; 
sofistas;
filósofos;
Dion de Prusa.

Keywords:
Roman Empire;
High Empire;
sophists;
philosophers;
Dio of Prusa.

Recebido em: 01/04/2025
Aprovado em: 06/06/2025



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Entre a filosofia e a sofística52

Introdução

As fontes textuais, epigráficas e materiais do Império Romano, no contexto do 
Principado, revelam-nos a existência de uma série de indivíduos, classificados como 
filósofos, sofistas e rhetores, que circulavam pelas civitates e póleis desempenhando 

diferentes atividades. Dentre elas, podemos destacar a mediação de conflitos das cidades 
e destas com a administração imperial, o envolvimento em embaixadas ou a sua liderança, 
a atuação como evergetas edilícios, a participação ativa como conselheiros reais ou a 
instrução das comunidades urbanas mediante os discursos públicos.

De modo bastante simplificado, e apenas como forma de tornar mais didático o 
tema, poderíamos dizer que um filósofo era aquele que desenvolvia as doutrinas de uma 
das principais tradições filosóficas corrente em seu tempo – no Principado, o estoicismo, 
o epicurismo e o platonismo. Normalmente, esse indivíduo possuía um pequeno grupo 
de pupilos para quem transmitia os conhecimentos. 

Já os sofistas, versados na paideia, eram indivíduos que realizavam exposições 
diante de audiências ampliadas. Estes eram, geralmente, profissionais lembrados pela 
capacidade de improvisar discursos e pela excelência em usar as palavras da maneira mais 
adequada. No entanto, o termo sofista podia ter conotações negativas graças a alguns 
autores, como Platão, o que fez com que certos indivíduos evitassem tal designação, 
preferindo ser qualificados como rhetores. Para alguns, a sofística não passaria de uma 
disciplina verborrágica, de modo que seus praticantes seriam charlatães ou impostores, 
preocupados somente com a aparência e sem nenhuma relevância política, daí a 
preferência pelo termo rétor (Jones, 1978, p. 9).

De acordo com determinados autores, como Bowersock (1969) e Bowie (1970), no 
entanto, haveria certa distinção entre o sofista e o rhetor. Bowie (1970, p. 5) explica que o 
termo sofista se aplicaria, muitas vezes, aos professores de retórica (rhetores), cujo nível 
de especialização lhes permitia realizar apresentações públicas. Desse modo, o rhetor 
seria o professor de eloquência, ao passo que o sofista seria um hábil orador público. 
Muitas vezes, o rhetor se tornava um sofista quando atingia uma competência elevada 
para realizar exposições retóricas para grandes audiências.

 Cumpre destacar, porém, que nem sempre é fácil classificar um autor como 
sofista, filósofo ou rhetor (Stanton, 1973, p. 353 e ss.). Bowersock (1969) afirma que, na 
época imperial, um orador poderia desempenhar tais papéis de forma concomitante. 
O autor defende, no entanto, maior proximidade entre o praticante da sofística e o da 



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

53

filosofia e maior diferenciação entre o sofista e o rhetor.1 Tal hipótese é aceita, ao menos 
em determinadas ocasiões, por Sidebottom (2009). No presente texto, interessa-nos 
refletir mais sobre as pretensas diferenciações entre a sofística e a filosofia, uma vez que 
Dion de Prusa, autor sobre quem falaremos adiante, foi classificado ora como sofista, 
ora como filósofo.

Conforme argumenta Silva (2014, p. 176), sofistas e filósofos detinham, em muitos 
casos, a mesma formação, podendo realizar performances públicas e ensinar. Os sofistas 
tinham competência para organizar disputas filosóficas, ao passo que os filósofos 
podiam declamar composições, embora a primeira função coubesse mais a um filósofo 
e a segunda, a um sofista. De acordo com Anderson (1993, p. 134), era comum que os 
indivíduos estudassem tanto filosofia quanto retórica e, embora se dedicassem às duas 
disciplinas de modo similar, acabavam por se identificar com uma ou outra. Desse modo, 
sofística e filosofia nunca se divorciaram totalmente, nem do ponto de vista social, nem 
do intelectual.

Jones (1978, p. 9) também argumenta que a filosofia e a sofística, embora fossem 
domínios de conhecimento distintos, contando com professores e centros de ensino 
próprios, na prática, muitas vezes se sobrepunham. Os filósofos, por exemplo, não raro 
ensinavam e declamavam, o que os obrigava a recorrer ao estilo e às estruturas linguísticas 
próprias da sofística. Por isso, parece-nos, que as fronteiras entre esses campos do saber 
eram bastante fluidas.

Nathália Gachallová (2015), de igual modo, problematiza as diferenças entre a 
filosofia e a sofística, nos primeiros séculos do Principado, e o suposto conflito entre 
as duas disciplinas, que teria se originado nos tempos de Platão e Aristóteles. A autora 
argumenta que, embora muitas pesquisas apontem para a existência de uma tensão 
entre filósofos e sofistas desde o período clássico até a Antiguidade Tardia,2 investigações 
recentes têm demonstrado que havia grande tendência de esses campos de saber 
confluírem, indicando assim que as fronteiras entre quem seria o praticante de filosofia 
e quem seria o de sofística não eram tão delimitadas como à primeira vista se poderia 

1 Para Bowersock (1969, p. 12), seria mais difícil diferenciar o sofista do rhetor do que propor uma diferenciação entre o 
praticante da sofística e o da filosofia. Segundo o autor, está claro, a partir de vários textos, que havia alguma distinção 
entre os títulos rhetor e sophistês. Filóstrato, por exemplo, em certas ocasiões, evitou deliberadamente a palavra sofista 
ao se referir a determinados indivíduos. Silva (2014, p. 187-188) também defende que, na obra Vitae Sophistarum, 
Filóstrato (Vitae Sophistarum, I, 513; II, 564; II, 591) utiliza os termos rhetor e sofista de forma distinta, de modo que o 
valor do sofista seria maior do que o do rhetor. 
2 Para Bowersock (1969, p. 11), por exemplo, não há dúvida de que existia rivalidade entre filósofos e rhetores, embora 
tal autor concorde que um mesmo indivíduo podia combinar os papéis de ambos os campos do saber. Karadimas 
(1996) também destaca os conflitos entre filósofos e rhetores e exclui qualquer possibilidade de mescla mútua entre as 
duas disciplinas.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Entre a filosofia e a sofística54

supor.3 Assim, não era incomum que um mesmo indivíduo se especializasse tanto em 
filosofia quanto em retórica. 

Marco Aurélio, o imperador filósofo, por exemplo, sempre estudou retórica e 
ouviu conferências de sofistas famosos, apesar de seu crescente interesse pela filosofia. 
Gachallová (2015, p. 23) defende que, na Antiguidade, apresentar-se como filósofo ou 
sofista dizia respeito muito mais a determinada construção de uma identidade, de uma 
imagem, do que a uma opção profissional definida, já que o aprofundamento em filosofia, 
por exemplo, não implicava rejeição à sofística e vice e versa. Além disso, os ataques de 
um ou outro indivíduo à filosofia ou à retórica, frequentes no mundo antigo, destinavam-
se, em geral, a provocar um oponente, não exprimindo, pois, um conflito entre ambas as 
disciplinas (Gachallová, 2015, p. 24).

Outro caso exemplar é o de Dion Cássio, que acreditava ser perfeitamente possível 
que um indivíduo se dedicasse à filosofia e à sofística,4 o que corrobora a hipótese da 
sobreposição das funções próprias do sofista e do filósofo no Império Romano. É o que se 
conclui de uma passagem em que o autor aborda o desentendimento entre Júlia Domna 
e o prefeito do pretório Plautiano como justificativa para que a imperatriz passasse a 
se cercar por sofistas e filósofos. Segundo Dion Cássio (História Romana, LXVII, 15, 7): 
“Por esta razão, ela [Júlia Domna] começou a estudar filosofia e passava seus dias na 
companhia de sofistas”.

Filóstrato (Vit. Soph., I, 480) tinha uma opinião semelhante àquela de Dion Cássio, 
pois afirmava que a sofística antiga deveria ser considerada uma retórica que se dedicava 
à filosofia, já que os sofistas tratavam dos mesmos temas que os filósofos. Quanto a 
isso, Silva (2014, p. 178) demonstra que os sofistas mencionados na Vitae Sophistarum 
eram alunos de filósofos, assim como também os filósofos frequentaram as escolas dos 
sofistas e rhetores.

Conforme destaca Bowersock (1969), a confluência entre sofística e filosofia é 
testificada por uma variedade de fontes, tanto textuais quanto materiais. Em um epigrama 

3 Segundo a autora, Platão, no famoso diálogo Protágoras, descreve certo orador como um impostor que iludia jovens 
a segui-lo e refere-se aos discípulos de tal homem como ingênuos encantados que o seguiam feito animais (Plato, Prt. 
315a‒b). Essa passagem, decerto, é bem sugestiva sobre a opinião do filósofo grego para com os sofistas. Entretanto, 
o próprio Platão, nas palavras de Gachallová, fornece evidências que refutam essa interpretação. No mesmo diálogo, 
Sócrates utiliza Homero para persuadir Protágoras a cooperar e sugere que as duas profissões deviam caminhar juntas 
para alcançar o objetivo comum de encontrar a verdade (Pl. Prt. 348c‒d). Além disso, a autora afirma que Platão 
utilizava métodos sofísticos para promover suas próprias ideias e que ele não dispensava as ferramentas retóricas. 
Nesse sentido, tais evidências demonstram que as relações entre sofística e filosofia não eram tão conflituosas como 
pode parecer a princípio (Gachallová, 2015, p. 21).
4 Dion Cássio nasceu entre 163 e 164, na cidade de Niceia, localizada na província do Ponto-Bitínia. Tal autor provinha 
de uma família abastada e bastante influente na política local. Seu pai, Cássio Aproniano, foi senador consular e 
governador de três províncias imperiais. Segundo Esteves (2019, p. 196), é possível que Dion tenha estudado com 
algum rhetor grego na Ásia Menor ou em Roma.



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

55

de Atenas, extraído de uma inscrição, por exemplo, um homem é declarado rhetor em sua 
fala e filósofo em seu pensamento (Epigrammata Graeca, 106).5 Além disso, na inscrição 
da base de uma estátua encontrada em um asclépio de Atenas, erguida aproximadamente 
em meados do século III, encontramos a menção a Tito Flávio Glauco, que é descrito da 
seguinte forma: 

[...] Por decreto do Conselho do Areópago, esta estátua de Quinto Estácio 
Themístocles, de Cholleidai, [...] foi erguida por Tito Flávio Glauco, de Maratona, 
poeta, rhetor e filósofo, advocatus fisci, tendo servido com distinção como 
guardião das chaves do deus [...] (Inscriptiones Graecae, II, 3704, grifo nosso).

Considerando o que foi discutido até aqui, é de nosso interesse, no presente artigo, 
refletir sobre as diferentes identidades atribuídas a Dion de Prusa, um autor que viveu, 
aproximadamente, entre 40 e 120,6 tendo obtido bastante notoriedade como orador, 
sofista e filósofo, na medida em que percorreu diversas civitates e póleis dispersas pelo 
Império Romano, proclamando seus discursos sobre os mais variados temas. Desde a 
Antiguidade, no entanto, há bastante imprecisão sobre quem seria tal personagem, 
de modo que ela é apresentada ora como sofista, ora como filósofo. Portanto, nossa 
investigação pretende iluminar este tema, uma vez que classificar os autores ou nos 
informar sobre como eles foram classificados ao longo do tempo faz parte da operação 
historiográfica, permitindo-nos decodificar as fontes. 

Dion de Prusa: breves notas biográficas

Antes de refletirmos sobre as múltiplas classificações atribuídas a Dion de 
Prusa, vale a pena apresentar alguns de seus dados biográficos. Ao que tudo indica, 
tal personagem teria nascido entre 40 e 50, na região da província do Ponto-Bitínia e 
falecido entre 110 e 120.

Por meio das epístolas de Plínio, o Jovem, (Ep. X, 81, 82) temos a informação de que 
o orador era conhecido por seus contemporâneos como Cocceianus Dion (grafia utilizada 
por Plínio) ou Cocceiani Dionis (grafia utilizada por Trajano). Certos autores (Momigliano, 
1969, p. 257; Moles, 1978, p. 86; Berry, 1983, p. 71) acreditam que tal cognomen seria 
um indicativo de que Dion teria recebido cidadania romana sob o governo de Nerva 

5 Este epigrama foi coletado por Georg Kaibel (1878). O autor reuniu uma série de epigramas gregos extraídos de 
inscrições em pedra, o que deu origem a obra Epigrammata Graeca ex lapidibus collecta, publicada em 1878. Trata-se 
de uma edição crítica que reúne epigramas encontrados em monumentos, lápides, estelas funerárias, dedicatórias e 
inscrições votivas da Grécia antiga e do mundo helenístico-romano.
6 Todas as datas mencionadas no texto referem-se ao período posterior ao nascimento de Cristo, com exceção daquelas 
que são acompanhadas pela grafia a.C.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Entre a filosofia e a sofística56

(Cocceius Nerva), entre 96 e 98, uma vez que, em Roma, era comum a adoção dos nomes 
dos patronos responsáveis pela concessão da cidadania a determinado indivíduo. 

Dion fazia parte de uma importante e abastada família de Prusa. Mesmo com 
escassas informações, temos notícia de que seu pai era um homem influente que teria 
conseguido acumular fortuna considerável por meio do comércio de longa distância e 
do empréstimo de dinheiro a juros. Seu avô materno também parece ter sido uma figura 
proeminente, atuando como benfeitor local, o que teria lhe rendido alguma proximidade 
com um dos imperadores, provavelmente Cláudio (Dio Chrysostom, Or. 46, 4), de quem 
teria recebido cidadania romana. Caso essas informações sejam verídicas, a mãe de Dion 
parece ter vindo de uma linhagem célebre de Prusa.

Em virtude de sua condição financeira privilegiada, o orador teria tido acesso a 
uma educação de primeira linha. Ao que tudo indica, na década de 60, dirigiu-se a Roma, 
onde estudou, provavelmente, com o filósofo estoico Caio Musônio Rufo (Moles, 1978, 
p. 82; Nielsen, 2008, p. 121).7 Esse fato pode ter ocorrido no final do governo de Nero 
(Morocho Gayo, 1988, p. 19).

A partir da década de 70, Dion realizou uma série de viagens pelas civitates e 
póleis do Império Romano, como foi o caso de Rodes (Or. 31) e Alexandria (Or. 32), onde 
o autor pronunciou orações públicas visando a corrigir determinadas condutas dos 
cidadãos no ambiente urbano. Nesse período, nota-se a consolidação da posição de Dion 
como um orador de carreira, que desfrutava de elevada fama e reputação. Por conta 
disso, acabou estabelecendo conexões com a aristocracia romana, sendo identificado por 
alguns autores como amigo e conselheiro dos imperadores, especialmente os da dinastia 
flaviana (Momigliano, 1969, p. 259; Moles, 1978, p. 84; Nielsen, 2008, p. 121).

Uma das conexões mais emblemáticas foi a de Dion com Flávio Sabino, que era 
primo e, ao mesmo tempo, genro de Tito (79-81) e também primo de Domiciano (81-
96). De acordo com Suetônio (Domitianus, 530), em 82, Sabino foi sentenciado à morte a 
mando de Domiciano porque, no dia das eleições consulares, o arauto, errando o título, 
o havia anunciado como imperador em vez de cônsul designado. Desse modo, Sabino foi 
acusado de conspiração. 

Dissemos que a relação com Sabino foi marcante para a trajetória de Dion, pois, 
conforme diversos pesquisadores postulam (Jones, 1978, p. 46; Nielsen, 2008, p. 121), 

7 Acredita-se que Dion tenha conhecido Musônio Rufo quando o filósofo viajou para a Ásia Menor em companhia de 
Rubélio Plauto, em 60. Contudo, Dion teria se tornado seu aluno apenas em Roma, para onde Musônio retornou em 62, 
quando Rubélio foi executado. O filósofo, entretanto, foi exilado para a ilha de Gyaros, em 65, por Nero. Desse modo, 
conjectura-se que Dion tenha estudado com o professor no período de 62 a 65 (Moles, 1978, p. 86).



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

57

devido à proximidade com Sabino nosso autor foi punido com o exílio da Península Itálica 
e do Ponto-Bitínia.8

Segundo Nielsen (2008, p. 121), Dion foi banido mediante uma sentença de relegatio. 
A relegatio implicava que parte do patrimônio poderia ser confiscado, permanecendo o 
restante sob domínio e controle do sentenciado, além de o condenado ser impedido 
de transitar por determinadas regiões/províncias. Os efeitos da sentença poderiam ser 
temporários ou vitalícios (Silva, 2020, p. 44). Jones (1978, p. 46) também concorda com 
essa hipótese, para quem Dion foi exilado mediante uma pena de relegatio, por meio 
da qual o sentenciado estava impedido de instalar-se na Península Itálica e na província 
do Ponto-Bitínia, sendo livre para se deslocar por outros locais e mesmo para falar em 
público. Ademais, os bens de Dion não teriam sido confiscados.

Vale lembrar que o exílio é um momento bastante marcante na trajetória de 
Dion. Isso porque tal episódio foi utilizado por diversos autores, da Antiguidade à 
contemporaneidade, conforme discutiremos no próximo tópico, como marco para uma 
mudança radical de vida do orador, o que teria influenciado diretamente sua conversão 
da sofística para a filosofia.

Após a morte de Domiciano, aproximadamente em 96, Dion consegue retornar a 
Prusa. Tão logo se restabeleceu em sua sua cidade natal, o autor envolveu-se em uma 
série de atividades políticas a nível local e provincial. Temos notícia de que, após 98, Dion 
passou a viajar pelas cidades do Ponto-Bitínia, pronunciando algumas de suas orações, 
como ocorreu em Nicomédia (Or. 38) e Niceia (Or. 39), onde o autor buscou estabelecer 
a homonoia,9 uma vez que ambas estavam disputando entre si por privilégios e títulos 
citadinos perante o Império. É provável que esse conflito fosse antigo, pois, por muito 
tempo, Nicomédia deteve o título de metropolis e Niceia o de “primeira cidade”. Contudo, 
durante o governo de Domiciano, foi permitido que Nicomédia adicionasse “primeira” à 
sua titulação inicial, o que não agradou aos cidadãos de Niceia, que não admitiam a perda 
da primazia daquela pólis (Or. 38, 35, 39).

Depois disso, por volta de 100, Dion visitou a cidade de Tarso, onde pronunciou dois 
discursos (Or. 33; Or. 34), tendo por objetivo admoestar o comportamento da população 

8 Há alguma controvérsia a respeito da sentença aplicada a Dion. Ventrella (2009, p. 36-56), por exemplo, defende que 
o tipo de mobilidade forçada de Dion entre 82 e 96 não foi o exílio e sim uma fuga. A hipótese sustentada pelo autor 
é a de que o orador teria deixado voluntariamente Roma e vagado por regiões longínquas, temendo uma condenação 
à morte, uma vez que ele seria acusado de cumplicidade em uma conspiração contra Domiciano devido à sua amizade 
com Sabino.
9 De acordo com Jones (1978, p. 83) a homonoia, traduzida usualmente como concórdia, apresenta diferentes 
significados, a depender do contexto. Quando utilizada pelos escritores do período imperial, é melhor traduzida como 
oposta à stasis e implica a resolução de conflitos recentes ou disputas ainda não solucionadas, entre cidades diferentes 
ou entre os diferentes grupos de uma mesma comunidade (Sheppard, 1986, p. 230).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Entre a filosofia e a sofística58

nos espaços da cidade, bem como a atitude hostil que os homens de lá mantinham 
com os romanos. Por conta disso, apesar da prosperidade, a pólis não gozava de boa 
reputação, pois era associada à imoralidade, luxúria, irritabilidade e falta de postura nos 
espaços públicos, o que motivou o autor a pronunciar suas orações. 

Daí em diante, temos registros de uma série de atividades políticas de Dion 
visando a melhorias em Prusa. Uma de suas primeiras incumbências, nesse sentido, foi 
liderar, entre 99 e 100, uma embaixada instituída com o propósito de saudar Trajano.10 
Segundo Jones (1978, p. 53), devido a esta embaixada, Prusa recebeu diversos favores 
imperiais, incluindo o direito de eleger novos membros para a boulé e o aumento da 
receita municipal. Ao que tudo indica, essa ocasião teria servido de inspiração para que 
Dion produzisse os discursos intitulados, postumamente, Sobre a realeza (Or. 1; Or. 2; Or. 
3; Or. 4), nos quais aborda as virtudes e vícios dos bons e dos maus soberanos. Embora 
nenhum imperador seja citado nas orações, infere-se que estas tenham sido escritas de 
modo a contrapor Domiciano, o arquétipo do tirano, a Trajano, o optimus princeps.11

Além disso, por conta própria, levou a cabo um projeto de reforma da sua pólis 
visando a oferecer instalações melhores à população. Segundo o que o autor nos conta 
por meio de um de seus discursos endereçados a Prusa, seu projeto arquitetônico 
envolvia a construção de fortificações, estaleiros e portos, o que, ao que tudo indica, não 
foi concretizado (Dio Chrys., Or. 65, 13). Ao contrário do que esperava, o orador sofreu 
severas críticas, sendo acusado de má administração das obras e corrupção, uma vez que 
a obra gerenciada por ele envolvia também recursos públicos (Plin., Ep. X, 81).

Supõe-se que Dion tenha passado seus últimos dias em Prusa, envolvido com seus 
projetos arquitetônicos e com os problemas daí decorrentes. No epistolário de Plínio, o Jovem, 
encontramos as últimas notícias de que dispomos acerca do orador. Considerando que Dion 
tenha nascido entre 40 e 50, deveria já contar com uma idade avançada quando se envolveu 
no imbróglio edílico em Prusa. Por isso, cremos que sua morte tenha ocorrido entre 110 e 120.

Dion de Prusa entre a filosofia e a sofística: problemas de classificação

Talvez pela dimensão extensa da obra de Dion de Prusa, composta por cerca 
de oitenta orações que versam sobre temas diversificados, os pesquisadores tenham 

10 De acordo com Jones (1978, p. 52), é provável que esta embaixada tenha ocorrido entre 99 e 101, já que Trajano 
chegou em Roma em 99 e deixou a capital do Império novamente em 101 para participar das investidas militares contra 
os dácios, no Danúbio.
11 Segundo Momigliano (1969, p. 256 e ss.), as orações 1 e 3, sem dúvida, foram pronunciadas perante o imperador, 
porém não existe nenhum indício de que os discursos 2 e 4 tenham sido endereçados a Trajano, uma vez que narram 
um diálogo imaginário entre figuras históricas. 



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

59

atribuído identidades múltiplas ao autor, apresentando-o ora como um filósofo, ora 
como um sofista, ora como um filósofo dotado de habilidades retóricas. Tal imprecisão, 
no entanto, remonta à Antiguidade.

Uma das primeiras classificações de Dion foi realizada por Luciano de Samósata,12 
que viveu pouco depois de nosso orador, entre 125 e 190. Em Sobre a morte do peregrino, 
13 o autor (Luciano, De morte Peregrini, 18) descreve Dion como um filósofo que, ao lado 
de Musônio, Epiteto e outras personagens, foi banido por dizer o que pensava.

Em Vitae Sophistarum, uma espécie de biografia sumária dos sofistas, escrita 
por Filóstrato tempos depois,14 aproximadamente no século III, encontramos também 
uma tentativa de definição de Dion de Prusa. Para o autor (Philostr., Vit. Soph., I, 7, 
487, grifo nosso):

A Dion de Prusa nem sei como chamá-lo por causa de sua perfeição em 
tudo. Pois era um chifre de Amaltea, segundo dizem, uma confluência das 
caraterísticas mais elevadas, era o melhor da oratória, esteve atento ao eco 
sonoro de Demóstenes e de Platão, assim como as pontes aumentam o tom 
dos instrumentos musicais. Dion acrescentava seu tom pessoal com veemente 
sensibilidade. Por outra parte, os discursos de Dion destacam de forma excelente 
um resumo das qualidades de seu espírito. Assim, advertiu, mais de uma vez, 
as cidades com problemas, sem parecer mordaz nem odioso, mas como quem 
continha a impetuosidade dos cavalos, com freio mais do que com açoites; ao 
contrário, elogiou as cidades bem governadas, não dava impressão de ensiná-
las, mas de lhes mostrar que pereceriam se não mudassem. Ademais, o tom de 
sua filosofia não era nem medíocre nem irônico, mas firmemente insistente, 
com um toque de delicadeza e de benevolência. Era também talentoso para 
escrever histórias, como nos prova sua obra Os getas, ele viajou tão longe que foi 
até os getas, durante seu exílio. Em O Euboico e em o Elogio ao papagaio, Dion 
escreveu com cuidado sobre assuntos insignificantes. Não há muito valor nestas 
obras, são valiosas apenas como obras sofísticas, pois é próprio de um sofista 
tratar com seriedade tais coisas.

 Como podemos perceber mediante a leitura do trecho acima, Filóstrato parecia 
considerar a classificação de Dion uma tarefa bastante difícil. Não é por acaso que o autor 
elogia a filosofia do orador e, logo em seguida, descreve parte da obra do biografado, em 
especial as orações O Euboico e Elogio ao papagaio, como produções sofísticas. Apesar 
da dificuldade, Filóstrato decidiu incluir Dion de Prusa em seu catálogo de sofistas, mas 
o classificou como um filósofo que pensava como um sofista e possuía habilidades 

12 Luciano nasceu em Samósata, capital do antigo reino de Comagena, situada a norte da Síria, na margem direita do 
Eufrates, aproximadamente em 125, e faleceu, possivelmente, em 181, em Alexandria, no Egito. Segundo Magueijo 
(2013, p. 11), a produção literária deste autor se desenvolveu, muito provavelmente, em um período de 40 anos, 
durante o qual escreveu cerca de 80 obras.
13 Trata-se de um texto escrito em forma de carta, destinado, muito provavelmente, a Crômio, um filósofo neoplatônico, 
que busca descrever a morte do filósofo cínico Peregrino Proteu (Magueijo, 2013).
14 Segundo Silva (2014, p. 65), a Vitae Sophistarum foi escrita no governo de Severo Alexandre (222-235) ou pouco 
tempo depois disso, o que significa que foi produzida no século III.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Entre a filosofia e a sofística60

sofísticas. Para o autor, Dion era claramente um filósofo e o exílio que sofreu seria uma 
amostra da aversão de Domiciano ao seu pensamento filosófico. É isso que observamos 
na passagem adiante: 

Ele [Dion] viveu na época em que Apolônio de Tiana e Eufrates de Tiro divulgavam 
sua filosofia e manteve uma relação amistosa com ambos, embora estivessem em 
desavença entre si, o que contrariava os princípios da filosofia. Não considero 
correto chamar sua permanência entre os getas de exílio, pois não lhe foi 
imposto que se exilasse; tampouco foi uma simples viagem, pois ele desapareceu, 
afastando-se dos olhos e ouvidos das pessoas, e exerceu diversas atividades em 
diferentes lugares por medo dos tiranos de Roma, que perseguiam todo tipo de 
filosofia (Philostr., Vit. Soph., I, 7, 488).

Porém, o biógrafo reconhece em Dion características próprias dos sofistas, em 
especial a maneira como declamava e improvisava, o que podemos notar mediante a 
leitura do excerto a seguir, no qual Filóstrato enfatiza as habilidades retóricas do orador:

[...] E, certamente, o poder de persuasão desse homem [Dion] foi tal que fascinou 
até mesmo aqueles que não conheciam bem a cultura grega. Assim, o imperador 
Trajano o fez subir, em Roma, no carro dourado sobre o qual os Césares desfilavam 
triunfalmente após suas guerras e, voltando-se frequentemente para Dion, lhe 
dizia: ‘O que me dizes? Não entendo, mas te amo como a mim mesmo’. Muito 
próprias do estilo sofístico são as imagens dos discursos de Dion, nas quais, ainda 
que ele exagere, [seu estilo sofístico] também é claro e adequado ao assunto 
(Philostr., Vit. Soph., I, 7, 488).

Tempos depois, entre os séculos IV e V, Sinésio de Cirene, bispo de Ptolemais, 
criticou severamente a visão de Filóstrato sobre Dion de Prusa.15 Na obra Dion, sobre o 
discurso de si mesmo, Sinésio elabora um esboço da trajetória do orador e da sua formação 
filosófica.16 Para Sinésio, a carreira de Dion se dividiria em dois momentos: quando jovem, 

15 Importa destacar aqui que Sinésio de Cirene nasceu em uma rica e tradicional família local de Cirene, na província 
romana de Cirenaica, ou Líbia Superior, norte da África, entre 370 e 375 e faleceu provavelmente entre 412 e 413. 
Devido à condição social familiar, estudou filosofia e retórica em Alexandria. Foi eleito como embaixador (πρέσβυς) da 
província da Líbia Superior ou Cirenaica, tendo se dirigido a Constantinopla a fim de interpelar o imperador Arcárdio 
sobre a redução dos impostos cobrados na Cirenaica. Anos depois, Sinésio vai para Alexandria, onde permanece por 
algum período e se casa, muito provavelmente, com uma mulher cristã. Sinésio era, portanto, um homem político. De 
acordo com José Petrúcio de Farias Júnior (2012, p. 16 e ss.), o bispo, que escreveu uma série de tratados filosóficos, 
buscando se firmar no cenário político local, procurou construir uma imagem de si mesmo que se ajustasse ao papel 
do filósofo na política. Nesse sentido, Sinésio dialoga com a produção literária de Dion, no tocante à construção da 
imagem do bom governante, uma vez que nosso autor escreveu cerca de quatro discursos (Orações Sobre a realeza), 
nos quais discorreu sobre o arquétipo do rei ideal. É possível que Sinésio almejasse se projetar como um conselheiro 
real e homem político, assim como Dion foi, e isso pode ter contribuído para ele classificar Dion ora como sofista ora 
como filósofo.
16 De acordo com Farias Júnior (2012, p. 22; 251), Sinésio de Cirene escreveu sobre a trajetória de vida de Dion de Prusa, 
especialmente sua formação filosófica, que era, na opinião do bispo, crucial para aqueles que desejavam aconselhar 
os imperadores a se tornarem bom governantes. Sinésio produziu um discurso de aconselhamento endereçado 
ao imperador Arcádio, intitulado De regno, cujo conteúdo discorre sobre as virtudes e responsabilidades do bom 
governante. Como Dion também escreveu quatro orações Sobre a realeza, que versam sobre a conduta apropriada 
do monarca ideal. Acredita-se que Sinésio, em âmbito discursivo, tenha dialogado com o orador bitiniano, no tocante 
à construção da imagem do bom governante e no que tange à sua própria imagem. Isso porque escrever textos que 



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

61

era um sofista, e, mais tarde, converteu-se à filosofia. Sinésio de Cirene estava convencido 
de que Dion havia praticado a sofística no início de sua carreira devido ao modo como 
empregava a língua grega em seus discursos. Nesta época, teria se destacado socialmente. 
Segundo Sinésio (Or. VI, 37b), Dion teria produzido, no início de sua trajetória, um discurso 
intitulado Contra os filósofos, texto este que, caso tenha existido, hoje encontra-se perdido. 
Porém, após ter sido exilado por Domiciano, Dion teria se tornado um filósofo. Nesta 
segunda etapa da sua carreira, segundo Sinésio (Or. VI, 37b-38a):

A verdade é que Dion não parece envolver-se em especulações técnicas da 
filosofia, nem abordar doutrinas físicas, pelo fato de ter entrado tardiamente nesse 
campo [...]. Ele se aplicou a dar seus conselhos aos homens, fossem monarcas 
ou indivíduos, um a um, ou para grupos, e, para isso, utilizou a sua preparação 
retórica, previamente adquirida. Por isso, parece-me que é melhor adicionar 
como nota no início de cada discurso ‘antes do exílio’ ou ‘depois do exílio’. Assim 
poderíamos separar os discursos filosóficos dos propriamente sofísticos.

O que nos intriga é que, embora tenha deixado clara sua opinião sobre a divisão 
da carreira de Dion em dois momentos, Sinésio (Or. VI, 37a) admite que “Dion, que foi 
um filósofo, atuou com o que é próprio dos sofistas, embora com uma doce e afável 
inclinação para a filosofia”. Tal afirmação parece indicar que, mesmo na sua suposta fase 
sofística, Dion valia-se da filosofia. O mesmo ocorre quando Sinésio trata da fase de Dion 
como filósofo, momento em que o orador “se aplicou a dar seus conselhos aos homens, 
fossem monarcas ou indivíduos, um a um, ou para grupos, e, para isso utilizou a sua 
preparação retórica, previamente adquirida” (Sinésio, Or. VI, 38a). Notamos que, mesmo 
buscando estabelecer divisões precisas na carreira de Dion, Sinésio parece ter a convicção 
de que a sofística e a filosofia eram disciplinas em constante diálogo e que as fronteiras 
entre elas eram fluidas.

A interpretação de Sinésio de Cirene sobre as duas fases da carreira de Dion 
influenciou uma série de pesquisadores contemporâneos, fazendo com que muitos 
defendessem a hipótese por ele formulada. Hans von Arnim, por exemplo, estudioso 
do século XIX, cujo trabalho é considerado um dos primeiros estudos de fôlego acerca 
da vida e obra de Dion de Prusa, em Leben und werke des Dion von Prusa, de 1898, 
seguiu a mesma tendência de Sinésio. Para von Arnim (1898), a biografia intelectual do 
orador poderia ser dividida em duas fases: a primeira, na qual ele teria sido um sofista, 
e a segunda, depois do exílio, quando passou a se apresentar como um filósofo adepto 
do estoicismo e cinismo. Nesse sentido, von Arnim estruturou a trajetória de Dion em 

dialogavam com autores antigos e bastante conhecidos, como era o caso de Dion, colaborava para que tais escritos 
se tornassem instrumentos úteis de promoção social, uma das práticas indispensáveis para quem desejava ocupar 
determinados cargos imperiais.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Entre a filosofia e a sofística62

dois períodos distintos, demarcados pela experiência do banimento do orador. Como 
vemos, o grande marco dessas teorias sobre a conversão de Dion é o seu exílio, uma 
experiência traumática que teria transformado o modo de viver do orador e, portanto, 
sua produção literária.

Tal hipótese foi, no entanto, criticada ao longo das décadas seguintes. Autores como 
Stanton (1973), Moles (1978), Jones (1978), Amato (2014) e Moignard (2020) condenaram 
a ideia de uma “conversão” de Dion da sofística à filosofia.Para Stanton (1973) e Jones 
(1978), as fronteiras entre a filosofia e a sofística eram muito mais fluidas do que se 
poderia imaginar, por isso, os papéis de seus praticantes poderiam ser os mesmos, não 
havendo como diferenciá-los. Tomando como base estas premissas, Moles (1978), Amato 
(2014) e Moignard (2020) defendem que a conversão de Dion da sofística para a filosofia 
depois da experiência de seu exílio é uma narrativa fabricada pelo próprio orador. 

Em The career and conversion of Dio Chrysostom, Moles (1978) discute o conceito de 
“conversão”, aplicado, geralmente, a grandes experiências religiosas ou filosóficas. Moles 
problematiza a conversão de Dion da sofística à filosofia, tendo em vista que a fonte mais 
explícita sobre o tema é a de Sinésio de Cirene, conforme destacamos anteriormente. Em 
seu ensaio sobre Dion, o bispo contesta Filóstrato, que havia classificado Dion entre os 
filósofos considerados sofistas devido à sua eloquência (Vit. Soph., I, 7, 487-488). Sínésio 
sustenta que Dion foi inicialmente um sofista comum (δυνάμενος σοφιστής), mas acabou 
se tornando um filósofo (φιλόσοφος), mudança que ocorreu durante seu exílio (36a, 38a-
b). No entanto, para Moles (1978) há uma série de lacunas no esquema do bispo cristão.

Em Life-change and ‘conversion’ in Antiquity: an analysis of the testimonies of Dion 
of Prousa and Aelius Aristeides, Moignard (2020) discute a teoria da conversão e da 
mudança de vida na Antiguidade, aplicando tais conceitos à carreira de Élio Aristides – 
que não convém discutirmos aqui – e à de Dion de Prusa.17 Moignard, embora não trate 
dos aspectos sofísticos ou filosóficos da vida de nosso autor, conclui que a conversão de 
Dion à filosofia é uma narrativa fabricada por ele mesmo em seus discursos pós-exílio. 
Alguns indícios apontariam para isto: em primeiro lugar, as referências que o autor faz 
às suas vestes esfarrapadas, que eram uma marca característica de alguns filósofos; em 
segundo, as passagens nas quais o autor cita o oráculo de Delfos, que teria consultado e 
do qual teria recebido a instrução de prosseguir em sua jornada como errante, experiência 

17 Élio Aristides foi, assim como Dion de Prusa, um dos mais conhecidos oradores do século II. O sofista nasceu, ao 
que tudo indica, em 117, na região da Mísia Oriental, e faleceu, aproximadamente, em 180. Provinha de uma família 
abastada, o que lhe permitiu acessar uma educação de ponta, baseada no domínio da escrita e da oratória, um dos 
requisitos para aqueles que almejavam se converter em homens políticos (Gómez Cardó, 2020, p. 87 e ss.). Os dados 
biográficos de Aristides de que dispomos provêm de seus próprios escritos e, principalmente, daquilo que Filóstrato 
registrou em Vitae Sophistarum, na qual qualifica a personagem como um sofista (Vit. Soph., I, 9, 581-585).



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

63

associada à de Sócrates, cuja carreira teve início por meio de um oráculo; e, por fim, as 
citações nas quais Dion se apresenta como um filósofo, como veremos adiante.

Este breve balanço historiográfico nos foi útil para compreender como Dion de 
Prusa foi classificado ao longo do tempo. Vale destacar que essas classificações não são 
neutras, exprimindo, antes, perspectivas e interesses dos autores que as formularam. 
Sinésio de Cirene, por exemplo, que influenciou toda uma geração de autores posteriores, 
buscava, muito provavelmente, se projetar como um conselheiro real e homem político, 
assim como Dion de Prusa, motivo pelo qual escreveu diversos tratados filosóficos, 
que, por sua vez, apresentam semelhança com aqueles escritos por nosso autor. Talvez 
isso tenha influenciado Sinésio a classificar Dion ora como sofista, ora como filósofo. 
Nesse caso, poderíamos afirmar que muitas dessas interpretações sobre quem foi nosso 
orador foram utilizadas para promover diferentes agendas intelectuais. Além disso, essas 
classificações, por vezes, são também resultado dos debates historiográficos em voga 
nos seus diferentes contextos. Daí a necessidade de não apenas apresentar as múltiplas 
classificações atribuídas a Dion de Prusa pelos autores posteriores, mas também de 
identificar como ele próprio se via.

Por isso, daqui em diante, buscaremos investigar como a sofística e a filosofia foram 
tratadas nos discursos de Dion e como ele desejava ser reconhecido. Para respondermos 
a essas questões, recorreremos ao que dizem as obras do orador.

Segundo Stanton (1973, p. 354), o termo sophistes é empregado em sentido neutro 
em certas passagens da obra de Dion (Or. 13, 10; Or. 19, 3-4; Or. 47, 16; Or. 54, 1-2, 4; Or. 
56, 12). Já em outras, seu uso é claramente depreciativo (Or. 11, 6; Or. 13, 5; Or. 17, 33; 
Or. 32, 68; Or. 55, 7). Além disso, os sofistas (sophistes, σοφιστεσ) são caracterizados, por 
Dion, como vaidosos (Or. 6, 21; Or. 8, 33; Or. 12, 2-5, 14; Or. 55, 7; Or. 67, 27), obcecados 
pela glória e reputação (Or. 4, 132; Or. 6, 21; Or. 8, 33; Or. 12, 11; Or. 35, 1, 8; Or. 32, 10), 
barulhentos (Or. 4, 33-38; Or. 8, 36), ignorantes (Or. 4, 28, 33-8; Or. 10, 32; Or. 32, 10; Or. 
35, 9; Or. 55, 7) e cercados por uma multidão de alunos tola e equivocada como seus 
mestres (Or. 4, 14, 33-38; Or. 8, 9; Or. 11, 14; Or. 12, 5, 10, 13; Or. 35, 8-10). 

Além disso, os praticantes da sofística são censurados, nos textos de Dion, por 
serem interessados não na verdade, mas no paradoxo de si mesmos (Or. 3, 27; Or. 4, 32; 
Or. 33, 14; Or. 38, 10; Or. 58, 2), por reivindicarem falsamente a sabedoria (Or. 4, 33-8; Or. 
6, 21; Or. 10, 32; Or. 33, 4; Or. 35, 9), por dizerem aquilo que o público desejava ouvir (Or. 
13, 13; Or. 33, 2; Or. 35, 8; Or. 38, 1) e pela ineficácia de muitas de suas práticas (Or. 12, 43; 
Or. 32, 10, 39; Or. 33, 1-5, 23; Or. 34, 29). 

De acordo com Moles (1978, p. 89), boa parte das referências que Dion, em suas 
orações, faz aos sofistas são pejorativas. Em todo caso, a despeito de certa imprecisão 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Entre a filosofia e a sofística64

quanto à cronologia dessas orações, nem todas as passagens acima mencionadas provêm 
de orações produzidas após o exílio, quando supostamente Dion teria se convertido à 
filosofia e rejeitado a sofística, o que nos faz questionar a possibilidade de divisão da 
carreira de autor em duas fases distintas.18 

Em algumas passagens, Dion chega a rejeitar o trabalho dos sofistas e não se inclui 
nessa categoria, tal como faz na oração Olímpia (Or. 12, 13, 15), um discurso produzido 
entre 97 e 101, ou seja, depois que seu exílio já havia terminado. Ele também parece 
identificar a si mesmo, em diversos momentos, como philosophos, Φιλοσοφοσ, (Or. 12, 5, 
9, 15, 38, 48; Or. 33, 8, 14-16; Or. 34, 2-3; Or. 48, 14, 18; Or. 49, 14). Stanton (1973, p. 354) 
conclui que Dion desejava ser considerado um filósofo, como vemos em alguns trechos 
de seus discursos (Or. 13, 11; Or. 32, 8, 20; Or. 72, 2).19

Por outro lado, na oração Aos homens de Tarso, elaborada após o ano 100, Dion 
associa suas atitudes às de um δεμαγογοσ (demagogos), embora não pareça querer ser 
chamado assim (Or. 34, 38). Além disso, apesar de afirmar que utilizava a retórica somente 
para encorajar a si mesmo e aos outros (Or. 1, 9), argumentava que uma abordagem retórica 
perfeita servia para controlar o discurso como um cavalo obediente (Or. 4, 79). Sendo assim, 
mesmo que, ao longo de boa parte da vida, tenha preferido o título de filósofo, Dion não 
dispensava os conhecimentos referentes ao bom uso da língua e da fala, ou seja, a retórica, 
que eram indispensáveis para a formulação de discursos de alto nível.

Ademais, na Oratio 19, escrita, ao que tudo indica, depois de seu exílio, Dion admite que 

Mesmo estando velho, muitas vezes sou afetado sempre que assisto a uma palestra 
de um sofista, por causa do meu desejo desenfreado pela palavra falada [...]. E é 
assim que quase sempre fui afetado ao ouvir sofistas e oradores. Assim como os 
mendigos por causa de sua própria demissão invejam os moderadamente bem 
de vida, por isso admiro e aplaudo aqueles que são de alguma forma proficientes 
na fala, porque eu mesmo não tenho essa proficiência (Or. 19, 3 e ss.).

Tal passagem evidencia que Dion, embora não se incluísse na categoria dos 
sofistas, assistiu às conferências de tais oradores durante boa parte da vida e por eles 
nutria admiração, justamente por conta de suas habilidades retóricas. À luz desse mesmo 
trecho, Moles (1978, p. 92) argumenta que seria equivocado excluir a possibilidade de 
que Dion estivesse envolvido em atividades sofísticas mesmo depois de finalmente se 
estabelecer/apresentar como filósofo. 

18 Dos discursos citados em que há passagens pejorativas ou neutras em relação aos sofistas, três delas foram produzidas 
antes do exílio (Or. 11; Or. 32; Or. 46) e três foram escritas durante o exílio (Or. 6; Or. 8; Or. 10). As demais, ao que tudo 
indica, foram confeccionadas depois do banimento de Dion de Prusa. 
19 Desses discursos em que Dion parece se apresentar como filósofo, as orações 32 e 33 foram as únicas escritas antes 
do seu exílio. Contudo, se sua carreira de fato fosse dividida em dois momentos precisos, não faria muito sentido que 
o autor, na etapa sofística, buscasse ser visto como filósofo. 



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

65

Acreditamos que ser visto como um sofista, no Principado, nem sempre era algo 
negativo, como é possível concluir por algumas passagens da Vitae Sophistarum, obra 
na qual Filóstrato biografa os sofistas, apresentando-os de maneira bastante elogiosa e 
descrevendo-os como hábeis oradores públicos, homens que ocupavam diversas funções 
na política e na administração imperial e ainda professores de retórica (Silva, 2014, p. 187-
188). Contudo, os sofistas, por sua fama e prestígio, recebiam inúmeras críticas, a ponto 
de serem acusados de vaidade e charlatanismo. Talvez essa tenha sido uma das razões 
pelas quais Dion tenha preferido se apresentar como filósofo, embora também seja 
possível que a sua associação com a filosofia fosse uma escolha a depender da ocasião, 
no sentido de que em um ou outro contexto, sua filiação a tal campo do conhecimento 
lhe proporcionaria maior poder de persuasão.

Pelo que foi possível depreender do exame das orações de Dion, fica evidente que 
ele próprio, com raras exceções, preferia ser considerado um filósofo e que os sofistas são 
ora tratados de modo pejorativo, ora elogiados por suas habilidades retóricas. Embora o 
autor preferisse ser associado à filosofia, nunca dispensou por completo as ferramentas 
que uma formação sofística de qualidade lhe havia proporcionado. 

À luz do que dissemos até o momento, cremos que Dion possa ser melhor 
qualificado como um filósofo-sofista, ou seja, um praticante da filosofia estoica ou cínica, 
mas que não desprezava a retórica e a eloquência na transmissão de preceitos morais à 
sua audiência. Nesse caso, a prática filosófica não excluía a prática sofística, pois, como 
argumenta Bárbara Cassin (2005, p. 263), a sofística era, na Antiguidade, parte constituinte 
da filosofia.

Desse modo, consideramos muito frágil a hipótese da divisão da carreira de Dion 
em dois momentos distintos: uma primeira etapa na qual teria sido sofista e uma segunda, 
quando teria se convertido à filosofia. O divisor entre ambas as etapas teria sido o exílio. 
Como Moles (1978, p. 96) argumenta, o exílio pode ter apenas contribuído para uma 
mudança de ênfase quanto ao conteúdo dos discursos de Dion, de maneira que tais escritos 
ganharam um tom mais político. No entanto, cremos que, em linhas gerais, é impossível 
discernir qualquer diferença substancial entre a carreira de Dion antes e depois do exílio.

Considerações finais

Decerto, no trabalho de investigação histórica, somos impelidos a nos interrogar 
sobre os dados extratextuais das fontes que examinamos, a fim de compreender os fatores 
que contribuíram para a elaboração de um texto, o que inclui as tradições literárias, as 
fontes que inspiraram o autor e as ideias que propôs. Desse modo, classificar os autores 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Entre a filosofia e a sofística66

ou nos informar sobre como eles foram classificados ao longo do tempo é uma tarefa 
que nos permite decodificar os textos antigos. No entanto, nem sempre esse trabalho é 
simples, carecendo de uma minuciosa análise das fontes e também da historiografia. 

É o que verificamos para o caso de Dion de Prusa, autor que recebeu identidades 
múltiplas ao longo dos séculos, sendo classificado, em alguns momentos, como sofista, 
e, noutros, como filósofo, ou ainda como um filósofo dotado de habilidades retóricas. 
Decerto, todas essas classificações não são neutras, refletindo perspectivas e interesses 
específicos dos autores que as formularam.

As primeiras tentativas de identificação de Dion, ainda na Antiguidade, já se 
mostraram bastante diversificadas, como as realizadas por Luciano de Samósata, 
Filóstrato e Sinésio de Sirene. Adiante, já no século XIX, certos autores, como Hans von 
Arnim (1898), defenderam a hipótese de conversão de Dion da sofística para a filosofia 
a partir de seu exílio, que ocorreu em 82, momento em que o orador foi obrigado a se 
retirar da Península Itálica e do Ponto-Bitínia, foi uma experiência traumática que teria 
transformado o seu modo de viver e, portanto, sua produção literária. Uma segunda 
corrente de pensamento, à qual nos filiamos, no entanto, criticou duramente tal visão, 
em especial Stanton (1973), Moles (1978), Jones (1978), Amato (2014) e Moignard (2020). 
Estes autores defendem que as fronteiras entre a filosofia e a sofística eram muito mais 
fluidas do que se poderia imaginar, por isso, os papéis de seus praticantes poderiam ser 
os mesmos, não havendo como diferenciá-los.

O exame das orações de Dion confirma que essas fronteiras entre sofística e 
filosofia não eram rígidas. É bem verdade que ele próprio, com raras exceções, preferia 
ser considerado um filósofo e que os sofistas são ora tratados de modo pejorativo, ora 
elogiados por suas habilidades retóricas. No entanto, embora o autor preferisse ser 
associado à filosofia, nunca dispensou por completo as ferramentas que uma formação 
sofística lhe havia proporcionado. Por essa razão, cremos que seja mais adequado 
qualificar Dion como um filósofo-sofista, ou seja, um praticante da filosofia estoica e 
cínica, mas que não desprezava a retórica e a eloquência na transmissão de preceitos 
morais à sua audiência.

Referências

Documentação textual

DIO CHRYSOSTOM. Discourses. Translated by Henry Lamar Crosby and James Willfred 
Cohoon. London: Harvard University Press, 1940. v. III.



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

67

DIO CHRYSOSTOM. Discourses. Translated by Henry Lamar Crosby. London: Harvard 
University Press, 1946. v. IV.

DIO CHRYSOSTOM. Discourses. Translated by James Willfred Cohoon. London: Harvard 
University Press, 1949. v. I.

DIÓN CÁSSIO. Historia romana: libros XLVI-XLIX. Traducción y notas de Juan Pedro Oliver 
Segura. Madrid: Gredos, 2011.

DIÓN DE PRUSA. Discursos I-XI. Traducción, introducciones y notas de Gaspar Morocho 
Gayo. Madrid: Gredos, 1988.

DIÓN DE PRUSA. Discursos LXI-LXXX. Traducción de Gonzalo del Cerro Calderón. Madrid: 
Gredos, 2000.

DIÓN DE PRUSA. Discursos XII-XXXI. Traducción de Gonzalo del Cerro Calderón. Madrid: 
Gredos, 1989.

DIÓN DE PRUSA. Discursos XXXII-LX. Traducción de Gonzalo del Cerro Calderón. Madrid: 
Gredos, 1997.

FILÓSTRATO. Vidas de los sofistas. Introducción, traducción y notas de María Concepción 
Giner Soria. Madrid: Gredos, 1999.

LUCIANO DE SAMÓSATA. Luciano. Tradução, introdução e notas de Custódio Magueijo. 
Coimbra: Universidade de Coimbra, 2013.

PLATÃO. Protágoras. Tradução, estudo introdutório, notas e comentários de Daniel Rossi 
Nunes Lopes. São Paulo: Perspectiva, 2017.

PLINY THE YOUNGER. Complete Letters. Translated, introduction and notes by P. G. Walsh. 
Oxford: Oxford University Press, 2006.

SINESIO DE CIRENE. Himnos y tratados. Introducción, traducción y notas de Franscisco 
Antonio García Romero. Madrid: Gredos, 1993.

SUETÔNIO. A vida dos doze Césares. Brasília: Senado Federal, 2012.

Documentação arqueológica

ALESHIRE, S. B. Asklepios at Athens: epigraphic and prosopographic essays on the Athenian 
healing cults. Amsterdam: J. C. Gieben, 1991.

KAIBEL, G. Epigrammata graeca: ex lapidibus conlecta. Berlin: Reimer, 1878.

Obras de apoio

AMATO, E. Traiani Praeceptor: studi su biografia, cronologia e fortuna di Dione Crisostomo. 
Besançon: Presses Universitaires de Franche-Comté, 2014.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Entre a filosofia e a sofística68

ANDERSON, G. The Second Sophistic: a cultural phenomenon in the Roman Empire. 
London: Routledge, 1993.

ARNIM, H. Leben und werke des Dion von Prusa. Berlin: Weidmannsche Buchhandlung, 
1898.

BERRY, E. Dio Chrysostom the moral philosopher. Greece & Rome, v. 30, n. 1, p. 70-80, 
1983.

BOWERSOCK, G. W. Greek sophists in the Roman Empire. Oxford: Clarendon, 1969.
BOWIE, E. Greeks and the past in the Second Sophistic. Past and Present, v. 46, n. 1, p. 

3-41, 1970.
CASSIN, B. O efeito sofístico. São Paulo: Editora 34, 2005.
ESTEVES, A. M. Díon Cássio: um historiador no Reino de Ferro. In: SEBASTIANI, B. B.; 

RODRIGUES JÚNIOR, F.; SILVA, B. C. Problemas de historiografia helenística. Coimbra: 
Universidade de Coimbra, 2019, p. 193-207.

FARIAS JÚNIOR, J. P. Discurso, retórica e poder na Antiguidade Tardia: a construção do 
ethos político em Sinésio de Cirene. Tese (Doutorado em História) – Programa de 
Pós-Graduação em História da Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita 
Filho”, Franca, 2012.

GACHALLOVÁ, N. Rhetoric and Philosophy in the age of the Second-Sophistic: real conflict 
or fight for controversy? Graeco-Latina Brunensia, v. 20, n. 1, p. 19-32, 2015.

GÓMEZ CARDÓ, P. Elio Aristides: el sofista enfermo y el elixir de la palabra. In: BARACAT 
JUNIOR, J. C.; SILVA, M. A. O. (org.). A escrita grega no Império Romano: recepção e 
transmissão. Porto Alegre: UFRGS, 2020, p. 87-110.

JONES, C. P. The Roman world of Dio Chrysostom. Cambridge: Cambridge University Press, 
1978.

KARADIMAS, D. Sextus Empiricus against Aelius Aristides: the conflict between philosophy 
and rhetoric in the second century A.D. Lund: Lund University Press, 1996.

MAGUEIJO, C. Introdução geral. In: LUCIANO DE SAMÓSATA. Luciano. Tradução, introdução 
e notas de Custódio Magueijo. Coimbra: Universidade de Coimbra, 2013, p. 11-16.

MOIGNARD, K. Life-change and ‘conversion’ in Antiquity: an analysis of the testimonies of 
Dion of Prousa and Aelius Aristeides. Antichthon, v. 54, p. 164-184, 2020.

MOLES, J. L. The career and the conversion of Dio Chrysostom. The Journal of Hellenic 
Studies, v. 98, 1978, p. 79-100.

MOMIGLIANO, A. Quarto contributo alla storial degli studi classici e del mondo antico. 
Roma: Edizioni di Storia e Letteratura, 1969.

NIELSEN, T. B. Urban life and local politics in Roman Bithynia: the small world of Dio 
Chrysostomos. Denmark: University of Aarhus, 2008.



Esdra Erlacher_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 51-69, 2025. ISSN: 2318-9304.

69

SHEPPARD, A. R. R. ‘Homonoia’ in the Greek cities of the Roman Empire. Ancient Society, 
v. 17, p. 229-252, 1986.

SIDEBOTTOM, H. Philostratus and the symbolic roles of the sophist and philosopher. In: 
BOWIE, E.; ELSNER, J. (ed.). Philostratus. Cambridge: Cambridge University Press, 
2009. p. 69-99.

SILVA, E. C. M. Exílio, poder e mobilidade na Antiguidade Tardia: o caso de Gala Placídia 
Augusta. Diálogos Mediterrânicos, n. 19, p. 42-58, 2020.

SILVA. S. C. O Império Romano do sofista grego Filóstrato nas viagens da ‘Vida de Apolônio 
de Tiana’ (século III d.C.). 2014. Tese (Doutorado em História) – Programa de Pós-
Graduação em História da Universidade Estadual Paulista “Júlio de Mesquita Filho”, 
Franca, 2014.

STANTON, G. R. Sophists and philosophers: problems of classification. The American 
Journal of Philology, v. 94, n. 4, p. 350-364, 1973.

VENTRELLA, G. Dione di Prusa fu realmente esiliato? L’orazione tredicesima tra 
idealizzazione letteraria e ricostruzione storico-giuridica. Emerita, v. 77, n. 1, p. 33-
56, 2009.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

Pausânias: um periegeta na 
Segunda Sofística?*1

Pausanias: a perieget in the Second Sophistic?

Arhão Henrique Ramos da Silva**2

Resumo: A Descrição da Grécia, escrita por Pausânias, no século II, é uma 
obra composta por dez livros que detalham as regiões da Grécia continental, 
combinando descrições geográficas, históricas e culturais. O autor enfatiza 
monumentos, rituais religiosos e tradições locais, além de relatar conflitos 
e eventos políticos, como a dominação romana. O artigo analisa essa obra 
dentro do contexto da Segunda Sofística, destacando seu caráter arcaizante e 
sua relação com a memória cultural e a identidade grega, conforme discutido 
por Bommas (2011) e Alcock (1996). Argumenta-se que a Descrição da 
Grécia responde à provincianização da Grécia, após 146 a.C., refletindo tanto 
um idealizado passado glorioso quanto a adaptação ao domínio romano. 
Enquanto Porter (2001) e Pretzler (2007) ressaltam seu caráter performático 
e informativo, Habicht (1998) critica a superficialidade intelectual do período. 
Já Anderson (1993) e Whitmarsh (2005) enfatizam a construção da identidade 
grega sob Roma. O estudo também relaciona Pausânias aos sofistas, como 
Polemon e Élio Aristides, demonstrando como sua obra se insere em um 
contexto político e cultural híbrido, no qual a retórica e a erudição sustentavam 
tanto o entretenimento quanto a afirmação da identidade grega, ressaltando 
o efervescente panorama intelectual do período.

Abstract: The Description of Greece, written by Pausanias in the 2nd century AD, 
is a work composed of ten Books that detail the regions of continental Greece, 
combining geographical, historical and cultural descriptions. The author 
emphasizes monuments, religious rituals and local traditions, in addition to 
reporting conflicts and political events, such as Roman domination. The article 
analyzes this work within the context of the Second Sophistic, highlighting 
its archaizing character and its relationship with cultural memory and Greek 
identity, as discussed by Bommas (2011) and Alcock (1996). It is argued that 
the Description of Greece responds to the provincialization of Greece after 146 
BC, reflecting both an idealized glorious past and the adaptation to Roman 
rule. While Porter (2001) and Pretzler (2007) emphasize its performative and 
informative character, Habicht (1998) criticizes the intellectual superficiality 
of the period. Anderson (1993) and Whitmarsh (2005) emphasize the 
construction of Greek identity under Rome. The study also relates Pausanias 
to sophists such as Polemus and Aelius Aristides, demonstrating how his 
work is inserted in a hybrid political and cultural context, where rhetoric and 
erudition supported both entertainment and the affirmation of Greek identity, 
highlighting the effervescent intellectual panorama of the period.

* Este artigo é parte de um capítulo da dissertação de mestrado intitulada O que os deuses revelam os deuses recordam: 
a evocação da memória cultural grega a partir do motivo oracular e da temática divinatória na ‘Descrição da Grécia’ de 
Pausânias, defendida em 2023. Disponível em: <https://repositorio.unifesp.br/handle/11600/69118>. Acesso em: 22 
fev. 2025.
** Doutorando em História pela Universidade Federal de São Paulo (Unifesp). Mestre em História, bacharel e licenciado 
em História pela mesma instituição.

Palavras-chave:
Pausânias;
Descrição da 
Grécia;
Segunda Sofística.

Keywords:
Pausanias;
Description of 
Greece;
Second Sophistic.

Recebido em: 06/03/2025
Aprovado em: 07/05/2025

https://repositorio.unifesp.br/handle/11600/69118


Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

71

Introdução

A Descrição da Grécia (Periēgēsis tēs Hellados) é uma obra atribuída a Pausânias, 
datada do século II, composta por dez livros que detalham diversas regiões da 
Grécia continental. Cada um desses livros corresponde a uma localidade específica: 

Livro I – Ática; Livro II – Corinto; Livro III – Lacônia; Livro IV – Messênia; Livro V – Élis I; 
Livro VI – Élis II; Livro VII – Acaia; Livro VIII – Arcádia; Livro IX – Beócia; e Livro X – Fócida 
e Lócrida Ozoliana.

Além de registrar as características geográficas das áreas visitadas, a obra 
apresenta uma narrativa histórica e descritiva que abrange desde os mitos fundadores 
de cada região até os acontecimentos contemporâneos ao autor, no século II. Pausânias 
demonstra um interesse particular por monumentos, como estátuas, templos e relíquias, 
além de descrever rituais religiosos e tradições locais. Também realiza digressões sobre 
episódios históricos e sobre a relevância política de cada região, abordando conflitos 
internos e externos, como as Guerras Médicas, os confrontos contra os gálatas (celtas) e 
a dominação romana sobre a Grécia, por exemplo.

Este artigo busca compreender de que modo a Descrição da Grécia, atribuída a 
Pausânias, dialoga com o seu contexto de produção (século II), ambientado pelo ethos 
da Segunda Sofística em meio à dominação romana sobre a Grécia. Primeiramente, 
discutiremos características da obra relacionando-a ao conceito de memória cultural e 
identidade, permeada por uma evocação de um passado idealizado da Grécia, inserida 
em um movimento arcaizante, próprio do período. Discutiremos que, em tal contexto, 
há um efervescente panorama intelectual em diálogo entre a retórica e a filosofia, em 
detrimento de visões que o consideram um período de pobreza intelectual e recusa às 
ideias novas.

Entre as noções de memória cultural e identidade

[…] Os mantineios afirmam que o próprio Posídon também se manifestou em 
defesa deles, e por esta razão construíram um monumento como uma oferenda 
ao deus. Que os deuses estiveram presentes nas guerras e massacraram homens, 
foi dito pelos poetas que trataram a respeito dos sofrimentos dos heróis em Troia, 
e os atenienses relatam em suas canções como os deuses estiveram ao lado deles 
em Maratona e na batalha de Salamina. Muito claramente a horda dos gauleses 
foi destruída em Delfos pelo deus,1 e manifestadamente pelos daimones. Logo, há 
precedente na história dos mantineios de que eles ganharam a vitória pelo auxílio 
de Posídon (Pausanias, Graeciae description, VIII, 10, 8-9).

1 Neste caso, o deus Apolo, a quem pertencia o principal oráculo dos gregos, o oráculo de Delfos. 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?72

O excerto faz parte do Livro VIII, da Descrição da Grécia, e diz respeito à cidade 
de Mantineia, na região da Arcádia, pertencente ao Peloponeso. Ao se deparar com um 
monumento de pedra celebrando uma vitória dos mantineios contra os lacedemônios, 
Pausânias (Desc. Gréc.,VIII, 10, 8-9) inicia uma breve narrativa da batalha, afirmando que 
os lacedemônios caíram junto com o rei Ágis, filho de Eudâmidas.2 

Na passagem, pode-se destacar alguns elementos importantes presentes na obra 
que irão ilustrar a presente discussão. Pausânias considera a alegação dos mantineios de 
terem sido vitoriosos contra os lacedemônios, por conta da ajuda de Posídon na batalha, 
como verossímil, por conta de uma tradição própria da cultura grega mediante a qual 
batalhas e guerras são vencidas por gregos com o auxílio dos deuses, desde o ciclo épico 
troiano. Ou seja, como os deuses lutaram ao lado dos gregos, tanto em Troia, quanto em 
Maratona, Salamina e Delfos, logo a alegação dos mantineios dizendo que Posídon lutou 
ao lado deles contra os lacedemônios é plausível.

Existe uma sobreposição de diversas temporalidades, as quais – apesar do exemplo 
de Pausânias tratar de um conflito e rivalidade entre duas cidades gregas específicas 
(Mantineia e Esparta) – evocam memórias ligadas às batalhas envolvendo a Grécia contra 
inimigos e causas em comum. 

A referência temporal mais remota, mas que dá o sentido de uma identidade grega, 
é a da guerra de Troia. A próxima referência temporal é ligada ao período clássico – a 
batalha de Maratona (490 a.C.) e Salamina (480 a.C.) contra os Persas. Com isso, Pausânias 
cita a batalha de Delfos contra os gauleses (c. 279 a.C.), para enfim fazer a comparação 
com o relato da batalha de Mantineia contra Esparta (c. 241 a.C.), ambas no período 
helenístico. É importante lembrar que o texto da Descrição da Grécia foi escrito cerca de 
quatro séculos depois, entre 175-180. (Habicht, 1998, p. 10).

Podemos comparar os elementos contidos no excerto acima com a passagem 
na qual Pausânias se depara com o muro ao sul da acrópole de Atenas, no Livro I, 
sobre a região da Ática. Nele, há esculturas dedicadas por Átalo I, rei de Pérgamo (269 
a.C. – 197 a.C.):

Na direção do muro ao sul estão representados os Gigantes, os quais estavam 
nas proximidades da Trácia e no istmo de Palene; a batalha dos atenienses contra 
as Amazonas, contra os persas em Maratona; e contra os gauleses em Mísia. Cada 
uma tem cerca de dois cúbitos, e foram todas dedicadas por Átalo […] (Paus., 
Descr., I, 25, 2).

Também no Livro I, Pausânias inicia uma digressão a respeito dos gauleses (Paus., 
Desc. Gréc., I, 4, 4). O autor narra que os habitantes de Pérgamo, outrora chamada de 

2 Possivelmente rei Ágis IV (265 a.C. - 241 a.C.) e Eudâmidas II (275 a.C. - 245 a.C.).



Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

73

Teutrânia, expulsaram os gauleses para o mar (Paus., Descr., I, 4, 5). Antes de encerrar sua 
digressão, afirma que uma de suas notáveis conquistas foi a expulsão dos gauleses da 
costa da Ásia (Paus., Desc., I, 4, 6). 

Nota-se que Pausânias colocou em evidência a identidade e a tradição gregas a 
partir de uma evocação de memórias de batalhas envolvendo os gregos. De modo bastante 
similar à nossa epígrafe, sua descrição das representações no muro enfatiza os conflitos 
ocorridos entre gregos e estrangeiros (bárbaros), ao lado de tradições, para nós, apenas 
míticas – considerando que o mito é um discurso (lógos) importante naquele contexto e 
a concepção diferente da nossa – que criam identidades a partir das representações das 
vitórias da cultura grega da polis contra representantes de um mundo selvagem. Persas 
e gauleses parecem estar no mesmo nicho dos gigantes derrotados pelos deuses do 
Olimpo e das amazonas derrotadas pelos atenienses. 

O fio condutor das temporalidades parece levar a uma noção fundamental 
presente no texto, que nos leva diretamente ao encontro da noção de tradição e de 
identidade, e que nos possibilita dialogar com a História Antiga e suas mais variadas 
fontes: a memória cultural. 

Editada por Martin Bommas (2011), a série Cultural Memory and Identity in Ancient 
Societies trata a respeito de discussões e abordagens envolvendo estudos sobre a 
Antiguidade em relação ao conceito de memória cultural no campo da História.3 Segundo 
o autor (Bommas, 2011), a memória cultural pode ser definida como um processo que 
articula a relação entre passado e presente, partindo da ideia de que a cultura – como 
conjunto de atitudes, valores e práticas compartilhados por um grupo – é construída 
e transmitida por meio de memórias. Diferentemente das abordagens coletivas ou 
individuais, a memória cultural emerge de eventos distantes que são padronizados 
quando uma sociedade os reconhece como parte de sua identidade. Esse fenômeno, 
intrinsecamente ligado ao presente, serve como ferramenta para analisar como sociedades 
antigas ressignificaram seu passado, selecionando eventos fundadores e transformando-
os em narrativas consensuais. Ao investigá-la, busca-se compreender como e o que essas 
sociedades recordaram, de que modo essas memórias moldaram sua identidade e como 
foram utilizadas para edificar um “presente coletivo”, integrando experiências históricas, 
mitos e símbolos em uma estrutura cultural coesa e dinâmica (Bommas, 2011, p. vii-viii).

A partir do conceito de memória cultural, é possível compreender elementos 
fundamentais das fontes antigas, considerando a Descrição da Grécia, de Pausânias, não 

3 Para um balanço bibliográfico a respeito do conceito de memória cultural inserido na historiografia, também indicado 
por Bommas, ver Casey (2000), Coleman (1992), Connerton (1989; 2006), Cubitt (2007), Smith (1999) e Weissberg (1999).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?74

como uma simples recepção passiva dos meios de comunicação de sua época, mas como 
uma transformação criativa dos processos culturais relacionados ao seu próprio contexto 
histórico (Bommas, 2011, p. 4).

De acordo com o postulado por John Elsner (1992), no artigo intitulado Pausanias: 
a Greek pilgrim in the Roman World, a obra Descrição da Grécia, 

[…] que vem sendo lembrada como um guia turístico pedante e antiquário, 
pode ser interpretada para mostrar como gregos lidaram com o fardo de um 
passado distinto pesando em sua identidade cultural, com a situação política 
contemporânea da Grécia como uma província romana, e com o profundo senso 
do sagrado com o qual muito da cultura antiga estava imbuída (Elsner, 1992, p. 
3, grifo nosso).

Ligada à noção de memória cultural, a consideração de Elsner (1992) é relevante 
por levar em conta todo o “peso” de memória da cultura grega, o que o autor chama 
de “fardo” (burden), até a conjuntura contemporânea à Descrição da Grécia, situada no 
período da dominação romana. 

Ainda sobre o tema, vale a pena mencionar a noção apresentada por Alcock (1996) 
sobre a “identidade grega” em Pausânias. Por meio de uma espécie de jogo de palavras, 
a autora coloca em evidência a “orientação topográfica” da Descrição da Grécia como 
Paisagens da Memória (Alcock, 1996, p. 248). Veremos, então, como Alcock define tal 
noção, apresentada em duas etapas, conforme as duas palavras presentes no conceito. 
Primeiramente, Paisagem:

Paisagem é uma palavra difícil de definir, mas – no modo que estou usando aqui 
– transmite a natureza totalizante e construída do mundo narrado por Pausânias, 
implicando a geografia concebida a partir da perspectiva de um observador 
individual. Movendo-se através do espaço, Pausânias molda e adorna sua 
paisagem particular ao perceber e registrar certos elementos: ele cria o território 
completo que o leitor também viaja (Alcock, 1996, p. 249). 

Em seguida Alcock (1996, p. 249) define a Memória inserida nesta perspectiva:

Memória problematiza a relação entre o passado e o presente, fornecendo a tela 
através da qual escolhas entre lembrança e esquecimento são feitas; longe de 
ser um processo automático, memória demanda uma constante e ativa tomada 
de decisões. Escolha de memória é um elemento essencial na autopercepção de 
qualquer grupo social, tornando-a (como Foucault e outros observaram) um lugar 
central para contestações políticas sobre o passado, e o poder e legitimidade que 
o passado pode oferecer.

Deste modo, podemos perceber como a proposta de Alcock (1996), em vez de 
anular ou até mesmo refutar as noções de memória cultural e tradição apresentadas, vai 
ao encontro delas tendo a Descrição da Grécia como ponto de partida. Tanto a Paisagem 



Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

75

quanto a Memória, de acordo com o postulado por Alcock (1996), são elementos 
constitutivos da espinha dorsal da obra de Pausânias.

Maria Pretzler (2007), em sua obra Pausanias: Travel Writing in Ancient Greece, 
aborda a importante questão presente na Descrição da Grécia a respeito da “liberdade” 
grega – como pudemos evidenciar na epígrafe desta seção – e o que podemos compreender 
como parte integrante da memória cultural. A partir do que Pretzler (2007, p. 78, grifo 
nosso) aponta como “realizações culturais”, Pausânias

[…] enfatiza cada vez mais aqueles eventos em que os gregos se uniram para 
defender sua liberdade contra ameaças externas (persas, macedônios, gauleses, 
romanos) ou de grandes potências gregas com intenções imperialistas, 
particularmente Esparta. Essas lutas por uma Grécia livre e unida se somam às 
histórias míticas […]. A liberdade dos gregos e de suas cidades individuais torna-
se uma característica definidora dos períodos que tornaram a Grécia grande e 
a transformou em um centro de realizações culturais que eram relevantes para 
todos os gregos instruídos, mesmo séculos após seu apogeu.

Vimos como Pausânias, por meio do conceito de memória cultural, citando Bommas 
(2011, p. viii), “recorda sobre eventos que modelaram a formação da identidade grega e 
como elas edificaram sobre memórias consentidas para criar um presente coletivo grego”. 
Agora, poderemos analisar a relação da memória cultural e a identidade grega com o 
contexto da Grécia romana e o movimento arcaizante da Segunda Sofística. 

A Grécia romana e a Segunda Sofística

Discutimos, em um artigo anterior, sob o título Pausânias, memória e o passado 
idealizado da Grécia sob o Império Romano (século II d.C.) (2024b), que Pausânias, ao 
retratar a Grécia sob o domínio romano, resgata a memória cultural grega evocando 
um passado idealizado dos gregos. O período Antonino, contemporâneo a Pausânias, 
é tratado como uma “era de ouro”, com destaque para as artes e o meio intelectual 
permeado pelo movimento da Segunda Sofística. A Descrição da Grécia reflete o contexto 
de domínio romano, no qual Pausânias percorre e descreve um mundo que, embora grego 
em sua essência, já estava inserido na estrutura imperial romana. A partir de 168 a.C., os 
territórios gregos já caminhavam para o processo de provincianização, sob autoridade de 
Roma (Lefèvre, 2013, p. 303-305). As cidades gregas federadas também não conseguiam 
mais equiparar seus poderes e fazer frente ao Império Romano (Lefèvre, 2013, p. 340-
341). É o fim do mundo helenístico e a derrota da Liga Aqueia, por Roma, em 146 a.C., o 
seu marco (Silva, 2024a, p. 8-9).

Utilizamos aqui o termo periegeta para tratar a respeito de Pausânias naquilo que 
foi discutido no nosso artigo (Re)Encontrando Pausânias: uma investigação da ‘Descrição 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?76

da Grécia’ à luz da historiografia, de 2024. No texto, foi debatido sobre a trajetória 
tanto da obra quanto do autor no âmbito historiográfico, o qual buscou pleitear um 
panorama bibliográfico atualizado, com novas perspectivas e abordagens nos estudos 
sobre a Antiguidade Clássica. Defendemos que o gênero da obra é periēgēsis, termo 
relacionado ao verbo periēgeisthai, o qual pode ser compreendido como “conduzir” 
ou “mostrar ao redor” (Pretzler, 2007, p. 3), ou seja, dar ênfase ao caráter descritivo da 
obra, em detrimento de outras abordagens interpretativas sobre gêneros temáticos 
existentes na Descrição da Grécia, como história, geografia, topografia, guia de viagem 
e outros (Silva, 2024b).4

Com base na interação cultural entre os gregos e outros grupos sociais, Arnaldo 
Momigliano (1991), em sua obra Os limites da helenização: a interação cultural das 
civilizações grega, romana, céltica, judaica e persa, discute a influência marcante 
e acelerada de Roma no Mediterrâneo, a partir de sua expansão, no século II a.C. O 
historiador argumenta que o domínio romano teve um impacto significativo sobre 
diversos povos da região, especialmente no campo das relações intelectuais. Ele 
destaca que, assim que Roma passou a exercer seu poder além da Península Itálica, sua 
influência sobre aqueles que tiveram contato com ela se consolidou de maneira rápida 
e intensa (Momigliano, 1991, p. 13).

Momigliano (1991) analisa como o conhecimento cultural grego, em vez de 
ser eliminado pelos conquistadores, foi absorvido e incorporado à cultura helenística. 
Segundo o autor, os romanos buscaram compreender os gregos, esforçando-se para 
aprender sua língua, adotando divindades gregas e adaptando sua própria constituição 
de forma que alguns gregos identificavam semelhanças com seus próprios modelos 
políticos. Dessa maneira, a influência grega não foi apagada, mas integrada ao contexto 
romano (Momigliano, 1991, p. 20). Nesse cenário, vale mencionar um dos importantes 
fenômenos identitários dos escritores gregos em torno da cultura grega, sob o Império 
Romano, que foi a chamada Segunda Sofística.

Uma importante discussão sobre a relação de Pausânias com o movimento da 
Segunda Sofística foi trazida à tona por James I. Porter (2001), em Ideals and ruins: 
Pausanias, Longinus, and the Second Sophistic. O autor realiza uma comparação entre o 
periegeta e Longino, versando a respeito da memória presente na Descrição da Grécia, 
como a evocação de um passado idealizado da Grécia, associado ao seu período de 
apogeu. Tal característica é uma marca do movimento arcaizante da Segunda Sofística, 
que apresenta um idealismo sobre o passado glorioso da Grécia. Os escritores gregos 

4 Ver, por exemplo, Francisco (2017), Bowie (2001), Cherry (2001) e Elsner (2001).



Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

77

do período imperial, frequentemente associados à Segunda Sofística, produziram guias 
sobre os grandes monumentos da Grécia, cada um adotando sua própria abordagem. 
Ao elaborar essas obras, eles não apenas registravam o patrimônio cultural grego, 
mas também compartilhavam e reforçavam um imaginário cultural característico desse 
contexto intelectual (Porter, 2001, p. 63).5 No tocante a Segunda Sofística, Porter (2001, p. 
64) defende que 

O que todos esses escritores compartilham é uma reverência pelo passado 
grego e a capacidade de viajar grandes distâncias no tempo e no espaço. Essas 
duas características estão intimamente ligadas. Existem, com certeza, diferenças 
importantes também, mas as semelhanças são impressionantes […]. Os viajantes 
que descrevem o que veem [...] não têm localização fixa, [...] vivem em um 
presente que é fluido, não fixo, em parte porque viajar leva tempo e é deslocador. 
Seu olhar se divide em um aqui e um ali e, consequentemente, o de seus leitores. 
O projeto de Pausânias levou várias décadas para registro (c. 150-80 d.C.), e sua 
produção está intimamente ligada e praticamente “indexada” pelos sítios que ele 
visitou (ou assim ele faria seus leitores acreditarem).

Para além de Pausânias, podemos mencionar Longino e Dion Crisóstomo dentro 
do escopo acima descrito. Percebe-se que, para um escritor possuir a capacidade de 
viajar grandes distâncias, ele deveria, além de demonstrar erudição, ser abastado. Nesse 
contexto, Maria Pretzler (2007, p. 25) indica que “riqueza significava acesso à uma boa 
educação, e Pausânias era claramente um homem bem-educado com muitos interesses 
intelectuais e um conhecimento íntimo de uma grande variedade de obras literárias, 
resumindo, um pepaideumenos”.6

Pretzler (2007, p. 25) segue em sua análise sobre a paideia na qual Pausânias se 
insere e aponta que “seus contemporâneos gregos compartilhavam um ideal de paideia, 
uma palavra que geralmente é traduzida como ‘educação’, embora implique mais, ou 
seja, um senso de cultura helênica instruído pela aprendizagem e envolvimento ativo 
em atividades intelectuais”. Pausânias, portanto, pertencia a uma elite de intelectuais 
instruídos na cultura helênica, como a autora demonstra. Em seguida, ao situar a Segunda 
Sofística, Pretzler (2007, p. 26) nos contextualiza:

Essa base comum da cultura grega, paideia, informa a maior parte da literatura do 
período de Nero ao fim da dinastia dos Severos, o qual hoje é classificado como a 
Segunda Sofística, classificação tirada da Vida dos Sofistas, de Filóstrato.

Com isso, veremos a dinâmica envolvendo os intelectuais da Segunda Sofística 
e quais as questões que podemos extrair das relações entre o nosso periegeta e esses 
sofistas. De acordo com Maria Pretzler (2007, p. 26), 

5 Ver também Silva (2024a, p. 3-4).
6 Para um panorama da Segunda Sofística, indo ao encontro de Pretzler, ver Arafat (1996, p. 14). 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?78

Nossa impressão das atividades culturais do período é dominada pelos “sofistas”, 
intelectuais profissionais altamente pagos que usavam sua paideia para 
impressionar como oradores públicos e professores de retórica. Esses indivíduos 
de grande importância eram excepcionais, mas muitos de seus contemporâneos 
compartilhavam seus interesses e ideais.
 

 Não há registros que atestam Pausânias como orador, muito menos se a Descrição 
da Grécia foi utilizada como performática de retórica para o público, acostumado com as 
apresentações desses sofistas. O que nos resta é fazer um panorama das características 
desses intelectuais profissionais. 

 Podemos elencar as considerações de Pretzler (2007, p. 26) em seis quesitos 
principais: 1) Textos do período transmitem uma sensação de contínua competição entre 
os indivíduos, focalizando e conduzindo a paideia; 2) A marca registrada da distinção 
educacional era a proficiência em grego ático, uma linguagem artificial baseada no 
idioma literário dos textos clássicos e muito distante da linguagem coloquial da época; 3) 
Os homens instruídos se preocupavam muito com os detalhes sutis que caracterizavam a 
linguagem apropriada e com as armadilhas que poderiam causar constrangimento; 4) Um 
pepaideumenos também tinha que ser capaz de provar suas credenciais, demonstrando 
seu conhecimento íntimo da literatura, se possível muito além dos cânones educacionais; 
5) Um conhecimento enciclopédico de fatos de vários campos do aprendizado antigo 
também era útil para impressionar os indivíduos; 6) Havia todo um gênero de variae 
historiae (consultas variadas) que coletava material de textos anteriores, particularmente 
livros que não estavam facilmente disponíveis, e o organizava de uma maneira atrativa 
(Pretzler, 2007, p. 27).

Com isso, Pretzler (2007, p. 26-27) relaciona tais requisitos dos sofistas a Pausânias, 
dos quais podemos elencar nove pontos: 1) A linguagem e o estilo de Pausânias há muito 
são criticados como inferior aos altos padrões usuais dos autores da Segunda Sofística; 
2) Pausânias devia estar ciente dos debates em curso sobre a forma correta da língua e 
do estilo grego; 3) A prosa do autor é muito artificial e consistente para ser o resultado 
de mera incompetência; 4) Como seus contemporâneos, ele escolheu deliberadamente 
um estilo baseado na imitação de autores anteriores, combinado de forma criativa para 
apresentar algo novo; 5) O resultado é idiossincrático e bastante diferente de outros 
textos da Segunda Sofística, com ênfase em uma variedade de expressões e materiais, 
enquanto as marcas artificiais do grego ático são reduzidas ao mínimo; 6) Pausânias 
estava consciente desse ambiente competitivo para qualquer tipo de atividade intelectual; 
7) Pausânias fala como um pepaideumenos que não é apenas um mero consumidor de 
saber: ele afirma ter feito pesquisas em áreas que eram centrais para o cânone literário; 



Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

79

8) O autor decide não entrar em um campo tão concorrido, mas não sem afirmar sua 
habilidade intelectual; 9) Em relação ao público interessado na Descrição da Grécia e 
nas Variae historiae, “[…] os comentários adicionais na Periegesis provavelmente seriam 
atraentes para leitores “sofisticados” que queriam expandir seus horizontes educacionais 
e para quem o conhecimento era uma forma de entretenimento” (Pretzler, 2007, p. 27).

A partir desse panorama entre as principais características da Segunda Sofística 
relacionadas a Pausânias, há necessidade de um aprofundamento sobre o contexto e o 
movimento que compreende essa paideia. Ainda conforme Maria Pretzler (2007, p. 27-
28), é dito que “o mundo de Pausânias e da Segunda Sofística foi moldado pelos romanos, 
embora romanos com um interesse crescente pela cultura grega”.

A obra de Christian Habicht, intitulada Pausanias’ Guide to Ancient Greece, de 1998, 
pode ser considerada um marco de referência e retorno aos estudos sobre a Descrição da 
Grécia, com a valorização de uma abordagem historiográfica crítica (Silva, 2024b, p. 4). O 
autor defende o panorama intelectual da Segunda Sofística como “talvez o mais pobre 
da Antiguidade entre o período arcaico e a queda do Império Romano. Foi o apogeu 
da atividade intelectual superficial” (Habicht, 1998, p. 126). Contudo, a abordagem de 
Habicht em relação à Segunda Sofística é a que podemos classificar como detratora. Em 
sua avaliação, o autor aponta a pobreza tanto literária quanto artística e intelectual como 
fatores predominantes das obras do período (Habicht, 1998, p. 126). O autor parece ter 
caído em uma visão historiográfica estigmatizada a respeito do período de Pausânias, 
de acordo com o que discutimos anteriormente. Ao focar nas questões envolvendo a 
importância da retórica e da performance nas apresentações sofísticas, Habicht (1998, p. 
126) afirma:

Ideias novas e originais não eram apreciadas, nem o caminho penetrante da busca 
pela verdade, nem a poética da paixão ou a piedade. A era aplaudia a forma, não 
o conteúdo; venerava o brilhantismo técnico da expressão oral,7 não as ideias 
expressadas; valorizava o entretenimento da literatura, não exigia literatura. Era 
um período complacente, autossatisfeito, uma era da retórica, de temas sem 
importância entregues a uma audiência que queria discursos extemporâneos de 
um ático impecável e que graduavam os discursos pelo número de erros.
 

Como veremos mais detalhadamente a partir de agora, a ênfase e a valorização 
da retórica e das apresentações eram, efetivamente, o foco dos sofistas e de suas 
audiências, de acordo com as fontes que sobreviveram até nós. Porém, Habicht (1998) 
parece estar fazendo justamente uma avaliação pejorativa do modus operandi do período. 
Posicionando-a como uma época possuidora, majoritariamente, de um conteúdo vazio 

7 Interessante aqui Habicht citar U. von Wilamowitz, um dos primeiros detratores de Pausânias do século XIX. 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?80

e de pouco valor, ao nosso ver, ele está fazendo, por exemplo, uma comparação com o 
período clássico, de modo similar à caracterização de Pausânias feita pela historiografia 
que o próprio autor ajudou a desmistificar e a romper com o estigma. No que tange à 
Segunda Sofística, o autor não conseguiu se desvencilhar. 

Ainda segundo Habicht (1998, p. 128), “os verdadeiros representantes da cultura, 
gosto, e vida intelectual do período eram os sofistas, a maioria gregos, como Polemon 
de Laodiceia e Élio Aristides, da Ásia menor, Herodes Ático, de Atenas, ou, do lado latino, 
o nascido na África, Cornélio Frontão”. Importante ressaltar a mais provável origem de 
Pausânias – Lícia, mesma região de outros importantes intelectuais do período, como 
Polemon e Élio Aristides.

Novamente expondo as características depreciativas dos sofistas, Habicht (1998) 
menciona a obra Vidas dos sofistas, de Filóstrato, e, logo em seguida, o que parece ser 
uma espécie de contraponto, considerando o impacto dos sofistas no período, menciona 
a obra de G. W. Bowersock, intitulada Greek sophists in the Roman Empire, de 1969. De 
acordo com Habicht (1998, p. 128): 

Onde quer que eles discursassem (ou, preferencialmente, performassem), eles 
atraíam grandes multidões e arrecadavam enormes quantias. Eles eram não 
originais, figuras medíocres, rasas, arrogantes, e cheias de vaidade, mas eles 
exerciam influência sobre o imperador e mal o reconheciam como seu semelhante; 
ao mais aclamado eram garantidas audiências ou perguntado a conceder palestras 
em sua presença; alguns eram oficiais de alta patente na administração imperial.

 Em que pese o fato de exercerem influência sobre o imperador, logo suas redes de 
influência não paravam por aí. Habicht (1998, p. 128) enfatiza os privilégios desse grupo 
de elite como 

[…] a liberdade sobre impostos, alfândegas e alojamentos; em suas cidades 
natais, eles não podiam ser forçados a ocuparem liturgias ou servir como oficiais 
eleitos, jurados ou tutores de menores. Cadeiras de retórica foram dotadas pelo 
imperador em Atenas e Roma para os sofistas mais famosos. Suas estátuas foram 
colocadas nos recintos mais prestigiosos.

 O autor nos dá alguns exemplos da influência que estes sofistas poderiam obter, 
como “Élio Aristides que entregou seu panegírico de Roma perante o imperador em 143 
d.C.”, e os elevados cargos de Herodes Ático como consul ordinarius e Cornélio Frontão 
como consul suffectus (Habicht, 1998, p. 128).

Em face do prestígio e importância desses sofistas e a ênfase na retórica, podemos 
presenciar tal destaque no relato de Pausânias, em uma passagem do Livro V. Entre 
inúmeras estátuas e monumentos dedicados em Olímpia, ele próprio direciona e seleciona 
aquilo que irá descrever, explicando ao seu público que



Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

81

A partir deste ponto, meu relato prosseguirá para uma descrição das estátuas 
e oferendas votivas, e acho que seria errado confundir os relatos deles. Pois 
enquanto na acrópole ateniense as estátuas são oferendas votivas como tudo 
mais, em Altis algumas coisas são dedicadas apenas em honra aos deuses, e as 
estátuas são apenas parte dos prêmios concedidos aos vencedores. As estátuas 
mencionarei mais tarde; Voltarei primeiro para as ofertas votivas, e examinarei as 
mais notáveis delas (Paus., Descr., V, 21, 1, grifo nosso).

Vimos como Pausânias se preocupa em organizar sua descrição a partir de uma 
sequência lógica e classificatória, o lógos, em meio à grande quantidade de monumentos 
existentes em Olímpia. Ao afirmar que examinará apenas os mais notáveis entre eles, 
demonstra nitidamente aquilo que, segundo ele, valerá o registro de seu relato. Dito de 
outro modo, o que valerá o registro de memória. Em meio a esta espécie de “museu” a 
céu aberto que era a cidade de Olímpia em seu tempo, seguindo na descrição de alguns 
monumentos, conta que

Misturadas às oferendas menos ilustres, podemos ver as estátuas de Alexínico de 
Élis, a obra de Cântaro de Sicião, que obteve uma vitória na luta corpo-a-corpo 
dos rapazes, e de Górgias de Leontini. Esta estátua foi dedicada em Olímpia por 
Eumolpus, como ele mesmo diz, neto de Deicrates que se casou com a irmã 
de Górgias. Esse Górgias era filho de Carmantides e é dito que foi o primeiro a 
reviver o estudo da retórica, que havia sido totalmente negligenciado, na verdade 
quase esquecido pela humanidade. Dizem que Górgias ganhou grande fama por 
sua eloquência na assembleia olímpica e também quando acompanhou Tísias 
em uma embaixada em Atenas. No entanto, Tísias aperfeiçoou a arte da retórica, 
em particular ele escreveu o discurso mais persuasivo de sua época para apoiar 
a reivindicação de uma propriedade de uma mulher de Siracusa. No entanto, 
Górgias superou sua fama em Atenas; na verdade, Jasão, o tirano da Tessália, 
colocou-o antes de Polícrates, que era uma luz brilhante da escola ateniense. 
Górgias, dizem, viveu cento e cinco anos [...] (Paus., Descr., VI, 17, 7-9).

Habicht (1998) enfatiza o que é uma espécie de caráter empobrecido das práticas 
sofísticas do período, reiterando o que considera ser uma similitude dos tópicos 
discursados pelos sofistas, bem como o “empréstimo do passado, preferencialmente o 
passado distante do século V a.C.” (Habicht, 1998, p. 126).

Veremos, com isso, um aprofundamento da temática envolvendo os retóricos 
inseridos na Segunda Sofística a partir de uma abordagem que vai tanto ao embate de 
Habicht quanto ao encontro da ênfase dada a eles por Pausânias.8

Graham Anderson (1993), por exemplo, em sua obra The Second Sophistic: a cultural 
phenomenon in the Roman Empire, discute as características desse movimento em meio 
ao domínio romano. De acordo com o autor, 

8 Para um balanço bibliográfico sobre a Segunda Sofística, ver: Sandbach (1936), Higgins (1945), Gerth (1956), Groningen 
(1965), Guthrie (1971), Stanton (1973), Bowersock (1969; 1974), Kennedy (1972; 1974), De Lacy (1974), Crawford (1978), 
Desideri (1978), Reardon (1984), André (1987), Pearcy (1993), Russel (1990), Brunt (1994), Staden (1997), Rutherford 
(1998), Gunderson (2000), Braund; Wilkins (2000), Goldhill (2001), Bowie (1970; 1990; 2002), Puech (2002), Connolly 
(2001) e Whitmarsh (2001; 2004).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?82

Roma permitiu uma autogovernança limitada a uma série de categorias de cidade 
para administrar seus negócios fora da jurisdição do governador em torno da 
província, e o resultado foi um ethos em que gregos instruídos poderiam procurar 
promover pelo menos uma ilusão de glórias passadas dos séculos V e IV a.C. 
(Anderson, 1993, p. 3).

 Anderson vai além da descrição e discussão das ligas como apenas o produto 
ou o reflexo da conquista romana na região. Logo de início, o autor ilustra a gênese 
do panorama cultural da Segunda Sofística diretamente conectado à política romana 
exercida sobre a Grécia. Nesse período, “[…] encontramos nada menos que três visitas de 
Adriano no início do século II, duas delas como imperador; encontramos a fundação de 
Adriano do chamado Panhellenion, com seu sentido de uma liga grega e, portanto, de 
uma identidade grega […]” (Anderson, 1993, p. 3). Com base em uma perspectiva cultural, 
Anderson aponta (1993, p. 3) o caráter propício da política romana em relação à Grécia, 
capaz de desenvolver uma espécie de identidade grega, a partir da organização política 
das cidades em forma de ligas.

Vimos acima que o termo Segunda Sofística foi cunhado por Filóstrato,9 de acordo 
com o exposto tanto por Pretzler (2007) quanto por Habicht (1998). Anderson corrobora 
tal menção em um tom mais crítico à caracterização do autor clássico: 

Mas ele deu uma identidade, talvez arbitrária ou mesmo espúria, a algo que 
floresceu, principalmente no mundo grego, no início do Império Romano […]. O 
próprio termo “segunda sofística” implica uma “primeira sofística” de antemão, 
e alguma possível semelhança entre as duas. A ideia de uma “Primeira Sofística” 
teria evocado a agitação intelectual da própria Idade de Ouro de Atenas no final 
do século V a.C. (Anderson, 1993, p. 13).

 O autor salienta a associação dos intelectuais do fim do século I ao início do III, 
feita por Filóstrato, “[…] com proficiência e ensino de retórica e ‘sabedoria’ em geral em 
uma época de ouro que já passou” (Anderson, 1993, p. 13-14). Anderson (1993) alude a 
uma passagem de Filóstrato à qual defendemos ir ao encontro daquela narrada acima 
por Pausânias (Paus., Descr., VI, 17, 7-9) a respeito de um sofista em particular: Górgias. 
Peguemos, portanto, o interessante trecho de Filóstrato citado por Anderson:

Górgias de Leontini foi o fundador da mais antiga [sofística] na Tessália [...]. 
Em minha opinião, ele começou a arte do discurso improvisado. Por fazer sua 
aparição no teatro de Atenas, este homem teve a confiança de dizer [ao público] 
‘Você propõe um tema’, e ele foi o primeiro a assumir esse risco com um anúncio 
público, praticamente proclamando que era onisciente e estava disposto a falar 
sobre qualquer assunto, contando com a inspiração do momento [...] e quando 
já estava no limiar da velhice, fazia discursos em Atenas; não é de admirar 
que ele despertou a admiração do multidão. Além disso, na minha opinião, os 

9 Sofista ateniense (c. 170-250 d.C.).



Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

83

homens mais ilustres foram cativados por ele, e isso inclui não só a dupla Crítias 
e Alcibíades, que ainda eram jovens na época, mas Tucídides e Péricles também, 
que já estavam em idade avançada [...]. Além disso, ele desempenhou um papel 
proeminente nas festas religiosas dos Gregos, declamando sua Oração à Pítia, do 
altar; e em reconhecimento, uma estátua de ouro dele foi erguida no templo do 
deus Pítio; enquanto sua Oração Olímpica lidou com um dos mais importantes 
temas políticos. Pois quando ele viu que a Grécia estava dividida em facções, ele 
emergiu como o proponente da harmonia cívica e os virou contra os bárbaros 
e persuadiu eles a não pensarem nas cidades uns dos outros como prêmios de 
guerra, mas em vez disso, a terra dos bárbaros (Filóstrato, Vitae Sophistarum, I, 
481, 492, 493).

Vimos tanto em Pausânias quanto em Filóstrato o ethos da Segunda Sofística, 
conforme Anderson (1993) expõe com precisão. A importância de Górgias para esses 
“herdeiros” dos intelectuais do período clássico é aquela de um dos fundadores da 
retórica, a arte intelectual mais valorizada nesse período. 

Além da retórica, podemos perceber a temática da rivalidade grega e a 
necessidade de união para o enfrentamento de um inimigo externo: os persas. Em 
suma, há uma característica comum a esses autores da chamada Segunda Sofística, 
no sentido da evocação de uma memória, não deixando de ser artificial, que cria uma 
conexão com o presente (II), mediante o que o autor identifica como identidade grega 
(Anderson, 1993, p. 14).

Anderson (1993) nos revela um panorama bastante detalhado da prática sofística 
grega durante o Império Romano. Segundo o autor, as suas atividades não se restringiam 
apenas à retórica:

Esperava-se que um sofista grego durante o Império, em geral, desempenhasse 
as duas funções, exibindo habilidade retórica e ensinando alunos avançados. 
Mas nenhum dos termos ‘sofista’ ou ‘mestre’ realmente especificam o campo de 
especialização: a palavra ‘sofista’ ainda poderia ser aplicada, por mais confusa 
ou enganosa que fosse, em outros campos, como filosofia ou medicina, e ainda 
poderia ser explorada por qualquer intérprete retórico que desejasse empregar o 
conhecimento de tais campos (Anderson, 1993, p. 16).

Com isso, vemos a abrangência do termo sofista, bem como sua imprecisão, 
apesar de estarem majoritariamente relacionados às práticas da retórica, como pudemos 
presenciar em Pausânias e Filóstrato (Anderson, 1993, p. 16). Anderson (1993) discute ainda 
os tipos de práticas retóricas, com ênfase para a retórica epidítica (retorikês epideiktikón) 
como a mais praticada. Trata-se do terceiro tipo de retórica demonstrada por Aristóteles 
(Rhetorica, 1, 3): 

[…] Portanto, existem necessariamente três tipos de discursos retóricos: 
deliberativos, forenses e epidíticos. […] O tipo epidítico tem como tema elogios 
ou censuras. Além disso, para cada um deles, uma temporalidade especial é 
apropriada: […] Para o epidítico, o mais apropriado é o presente, pois é a condição 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?84

existente de coisas que todos aqueles que elogiam ou culpam tem em vista. Não 
é incomum, no entanto, para os oradores epidíticos se aproveitarem de outras 
temporalidades, do passado, por meio de recordá-lo, ou do futuro por antecipá-
lo. Cada um dos três tipos têm um fim especial diferente. […] O fim de quem 
elogia ou censura é o honrado e o vergonhoso; e também se referem a todas as 
outras considerações.

Anderson (1993, p. 16) a classifica como “decorativa ou exibição retórica para 
entretenimento do público, diferente da praticada nos tribunais […] ou na tentativa de 
persuadir assembleias públicas”. Nisso, “sofistas tendem a dirigir escolas de retórica – ou 
pelo menos as de maior prestígio – e exibir sua retórica escolar em público, enquanto 
‘meros’ retóricos praticam nos tribunais” (Anderson, 1993, p. 16).

Anderson (1993, p. 24) cita Bowersock como um autor de referência a respeito 
da importância da nossa perspectiva sobre o fenômeno sofístico, a partir de seu texto 
intitulado Cities of the Sophists. Para Anderson (1993, p. 24), “[…] estamos acostumados a 
ver nossos sujeitos como uma espécie de aristocrata urbano, um ornamento característico 
de uma instituição característica do império, como moradores e eruditos culturais próprios 
ou de uma cidade adotiva”.

Anderson (1993, p. 25) nota ainda uma outra característica dos sofistas, a de 
mediadores de conflitos, por “[…] sua capacidade de envolvimento intenso nos assuntos 
de suas regiões nativas ou adotadas”. No mais, outra temática frequente nos escritos 
destes autores é a dos atritos entre os sofistas e o oficialismo local, como, por exemplo, 
entre Polemon de Laodiceia e Herodes Ático. Com isso, Anderson (1993, p. 25-27) defende 
que, por serem membros da aristocracia, os sofistas poderiam optar por terem ou não 
envolvimento cívico.

Investigando a performance sofística a partir de autores como Élio Aristides, 
Frontão e Filóstrato,10 Anderson (1993, p. 69-70, grifo nosso) aponta o seu cerne, que ele 
defende acertadamente ser a 

[…] preservação de um todo cultural: o mundo da Grécia clássica recriado por 
meio de sua literatura. […] O que está claro é que esses escritores se viam em 
estreita relação com seus ancestrais clássicos. E a crítica clássica, tal como foi, 
permitia e esperava que os escritores respeitassem o quadro de referência de um 
passado clássico.

Aqui temos duas características importantes: noção ou imaginário desses sofistas, 
que percebiam a si mesmos em uma relação próxima aos seus antepassados clássicos e 
um respeito às referências desse passado clássico, uma possível imagem de herança para 

10 Anderson (1993, p. 69-70) toma como base para tal análise Élio Aristides (Or. 50, 5); Frontão (Epistulae, 8) e Filóstrato 
(Vit. soph., 518; 539).



Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

85

com esse passado por meio de um “legado”, o que seria efetuado mediante a evocação 
da memória e da tradição cultural grega. 

Podemos presenciar em Pausânias o que consideramos ser a preservação desse 
todo cultural, que descreve o cerne dessa atmosfera da Segunda Sofística, por meio do 
qual nosso periegeta vai ao encontro. Em uma passagem do Livro IX da Descrição da 
Grécia, Pausânias faz a seguinte digressão ao descrever uma antiga imagem de Eros, o 
deus mais venerado dos téspios:

A maioria dos homens considera Eros o mais jovem dos deuses e filho de 
Afrodite. Mas Oleno, o lício, que compôs os mais antigos hinos gregos, diz em 
um hino a Ilítia que ela era a mãe de Eros. Depois de Oleno, tanto Panfos quanto 
Orfeu escreveram versos hexâmetros e compuseram poemas sobre Eros, para 
que pudessem estar entre os cantados pelos Licomidae para acompanhar o ritual. 
Eu os li após uma conversa com um Portador da Tocha. Não farei mais nenhuma 
menção sobre essas coisas. Hesíodo, ou aquele que escreveu a Teogonia 
originária em Hesíodo, escreve, eu sei, que Caos nasceu primeiro, e depois do 
Caos, Geia, Tártaro e Eros. Safo de Lesbos escreveu muitos poemas sobre Eros, 
mas eles não são consistentes. Mais tarde, Lisipo fez um Eros de bronze para os 
téspios e, anteriormente, Praxíteles, um de mármore pentélico. A história de Friné 
e o truque que ela pregou em Praxíteles, contei em outro lugar.11 O primeiro a 
remover a imagem de Eros, dizem, foi Gaio, o imperador romano; Cláudio, dizem, 
mandou-o de volta para Téspia, mas Nero o levou pela segunda vez (Paus., Descr., 
IX, 27, 2-3).

 A passagem demonstra nitidamente, a nosso ver, a questão do todo cultural 
mencionada acima. Pausânias evoca o mundo da Grécia clássica por intermédio do 
quadro de referência de um passado clássico pelos escritores que ele traz à tona, tanto 
na literatura como também na escultura, como Oleno, Panfos, Orfeu, Hesíodo, Safo, 
Lisipo e Praxíteles. Além disso, não deixa de fazer uma provável crítica aos imperadores 
Gaio e Nero, com postura oposta a Cláudio em relação aos monumentos gregos. 
Lembremos que Pausânias inicia sua digressão mencionando o culto a Eros como o 
mais importante da Téspia. Desse modo, nosso periegeta parece colocar Cláudio, o 
imperador que restaurou a imagem votiva, em posição antagônica às de Gaio e Nero, 
que a levaram da Téspia. 

11 Trata-se do seguinte episódio: Pausânias se depara com uma estátua de bronze de um Sátiro atribuída a Praxiteles, 
em meio às inúmeras estátuas nessa estrada chamada de Trípode, saindo do Pritaneu, em Atenas. Praxiteles aceita 
presentear Friné com uma estátua, mas esta quer saber qual o escultor considera a mais bonita, a qual ele não revela 
a Friné. Então, ela arma um truque para descobrir por qual estátua Praxíteles tem maior apreço. Um escravo de Friné 
corre para avisar que o estúdio de Praxíteles pegou fogo, destruindo grande número de estátuas, mas não todas. Ao 
adentrar o estúdio, Praxíteles começa a gritar que seu trabalho realmente estará desperdiçado se o fogo alcançou 
seu Sátiro e sua estátua de Eros. Então, Friné revela que Praxíteles não sofrera perda, mas sim caiu em sua armadilha 
para revelar quais eram suas obras mais bonitas. Friné escolhe a estátua de Eros, enquanto o Sátiro está no templo de 
Dioniso (Paus., Descr., I, 20, 1-2).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?86

Notemos ainda como o autor Tim Whitmarsh (2005), em sua obra The Second 
Sophistic, vai ao encontro de Anderson (1993), tanto acerca da performance sofística 
no período quanto de sua audiência, em oposição à detração de Habicht (1998) 
supramencionada. A respeito da audiência, Whitmarsh (2005, p. 3) exprime: 

A audiência nos eventos antigos não estava exercendo seus direitos consumistas 
sobre seu tempo de lazer ou “testemunhando” o poder do divino; eles estavam 
se reunindo como membros da elite educada, desfilando e exercendo seu status, 
examinando seus iguais enquanto suas reputações eram feitas e destruídas, e 
testando o papel da masculinidade grega tradicional dentro do ambiente exigente 
da cultura aristocrática imperial.

De modo igualmente crítico, Whitmarsh (2005, p. 24) alude à performance, a 
qual “[…] não é simplesmente secundária à palavra, mas um meio crucial de comunicar 
a identidade do falante; e, mais ainda, um fórum que permitisse ao público desafiar 
e esvaziar pretensões. O desempenho era, em um sentido muito real, o material da 
missão sofística”.

Importante ainda que façamos mais uma ressalva do panorama exposto por 
Habicht (1998) a respeito da Segunda Sofística: a retórica não era o único alicerce da 
paideia no Alto Império Romano. De acordo com Anderson (1993, p. 133), ela coexistiu na 
vida intelectual junto com a filosofia:

Os estoicos e epicuristas há muito haviam se juntado às fileiras dos sucessores 
de Platão e Aristóteles (Acadêmicos e Peripatéticos), e os cínicos decididamente 
os menos sociais. Um renascimento em dois extremos também foi aparente: o 
Neopitagorismo e o Ceticismo pirrônico experimentaram um surto, e o próprio 
sucesso do último em minar a base racional das escolas dogmáticas favoreceu o 
eventual colapso do racionalismo em favor do misticismo. E qualquer que fosse 
a profusão de doutrinas (e a suspeita e aversão que elas engendraram), havia 
espaço para uma vida filosófica saudável: estoicos, epicuristas e cínicos podiam 
alegar buscar uma vida de acordo com a natureza, mas interpretavam seu objetivo 
de maneiras radicalmente diferentes, de modo que os estoicos passaram a ser 
caricaturados como os paradigmas pedantes de correção social, os epicuristas 
como os caçadores de prazer e os cínicos como os radicais grosseiros. Era tarefa 
dos retóricos em todos os níveis serem capazes de se opor aos filósofos de uma 
maneira intelectualmente respeitável.

O que frisamos é o panorama filosófico existente nos dois primeiros séculos da 
nossa era, para além das performances de retórica. Sobre tais doutrinas, Anderson as 
expõe concluindo com o que parecia ser uma espécie de rivalidade sadia entre os retóricos 
e os filósofos. Desse modo, nota-se, para além de um período de pobreza intelectual e 
recusa às ideias novas (Habicht, 1998, p. 126), um efervescente panorama intelectual, no 
qual há o diálogo entre a retórica e a filosofia. 



Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

87

Considerações finais

Neste artigo, buscamos analisar a obra Descrição da Grécia, de Pausânias (séc. 
II), contextualizando-a com a Segunda Sofística e com o domínio romano sobre a 
Grécia. Defendemos que Pausânias, ao descrever monumentos, rituais e história grega, 
resgata um passado idealizado, movimento que pode ser lido por meio dos conceitos 
de memória cultural, tal como exposto por Bommas (2011), e o de identidade cultural, 
discutido por Alcock (1996). Além disso, defendemos que Pausânias, versado na paideia 
e associado ao arcaísmo típico daquela época, valorizava a retórica, a erudição clássica e 
a competição intelectual. Destaca-se ainda que a obra, enquadrada no gênero periēgēsis, 
é vista como uma resposta à provincianização grega, pós 146 a.C., evidenciando tensões 
entre a memória cultural grega e a realidade imperial romana. Autores como Porter 
(2001) e Pretzler (2007) destacam o caráter performático e informativo da narrativa, 
ao passo que Habicht (1998) critica a superficialidade intelectual da Segunda Sofística, 
contrastando com análises de Anderson (1993) e Whitmarsh (2005), que enfatizam sua 
função na construção de uma identidade grega sob Roma. O texto explora ainda a 
relação de Pausânias com sofistas como Polemon e Élio Aristides, ilustrando como sua 
seleção de monumentos e digressões refletem tanto a nostalgia pelo passado glorioso 
quanto a adaptação a um contexto político-cultural híbrido, no qual a retórica e a 
erudição serviam tanto ao entretenimento quanto à afirmação da identidade grega, em 
um período de efervescente panorama intelectual. 

Referências

Documentação textual

AELIUS ARISTIDES. The complete works. Translated by Charles A. Behr. Leiden: Brill, 1981.
ARISTOTLE. Ars Rhetorica. Edited by W. D. Ross. Oxford: Clarendon Press, 1959.
FILÓSTRATO. Vidas de los sofistas. Introducción, traducción y notas de María Concepción 

Giner Soria. Madrid: Gredos, 1999.
FRONTO. Epistolario. Traducción de A. Palacios. Madrid: Gredos, 1992.
PAUSANIAS. Description of Greece: books 1-2. Translated by W. H. S. Jones and H. A. 

Ormerod. Cambridge: Harvard University Press, 1918. v. I.
PAUSANIAS. Description of Greece: books 3-5. Translated by W. H. S. Jones and H. A. 

Ormerod. Cambridge: Harvard University Press, 1926. v. II.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Pausânias: um periegeta na Segunda Sofística?88

PAUSANIAS. Description of Greece: books 6-8. Translated by W. H. S. Jones. Cambridge: 
Harvard University Press, 1933. v. III.

PAUSANIAS. Description of Greece: books 8-10. Translated by W. H. S. Jones. Cambridge: 
Harvard University Press, 1935. v. IV.

PAUSANIAS. Pausaniae Graeciae Descriptio. Leipzig: Teubner, 1903. 

Obras de apoio

ALCOCK, S. E. Landscapes of memory and the authority of Pausanias. In: BINGEN, J. (ed.). 
Pausanias Historien. Genève: Fondation Hardt, 1996, p. 241-268.

ANDERSON, G. The Second Sophistic: a cultural phenomenon in the Roman Empire. 
London: Routledge, 1993.

ANDRÉ, J.-M. Les écoles philosophiques aux deux premiers siècles de l’Empire. Aufstieg 
und Niedergang der römischen Welt, Band II, 32.1, p. 5–77, 1987.

ARAFAT, K. W. Pausanias’ Greece: ancient artists and Roman rulers. Cambridge: Cambridge 
University Press, 1996.

BOMMAS, M. Cultural memory and identity in Ancient Societies. London: Continuum, 2011.
BOWERSOCK, G. W. Approaches to the Second Sophistic. State College: University Park 

Press, 1974.
BOWERSOCK, G. W. Greek sophists in the Roman Empire. Oxford: Clarendon Press, 1969.
BOWIE, E. L. Greek poetry in the Antonine Age. In: RUSSELL, D. A. (ed.). Antonine Literature. 

Oxford: Clarendon Press, 1990, p. 53–90.
BOWIE, E. L. Greeks and their past in the Second Sophistic. Past and Present Society, v. 46, 

p. 3-41, 1970.
BOWIE, E. L. Inspiration and aspiration: date, genre, and readership. In: ALCOCK, S. E.; 

CHERRY, J. F.; ELSNER, J. (ed.). Pausanias: travel and memory in Roman Greece. New 
York: Oxford University Press, 2001, p. 21–32.

Bowie, E. L. Literary activity in Achaea. In: STADLER, P. A.; VAN DER STOCKT, L. (ed.). Sage 
and Emperor: Plutarch, Greek intellectuals, and Roman power in the time of Trajan. 
Leuven: Leuven University Press, 2002, p. 41–56.

BRAUND, D. C.; WILKINS, J. M. Athenaeus and his world: reading Greek culture in the 
Roman Empire. Exeter: University of Exeter Press, 2000.

BRUNT, P. A. The bubble of the Second Sophistic. Bulletin of the Institute of Classical 
Studies, v. 39, 1994, p. 25–52.

CASEY, E. S. Remembering: a phenomenological study. Bloomington: Indiana University 
Press, 2000.



Arhão Henrique Ramos da Silva_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 70-89, 2025. ISSN: 2318-9304.

89

CHERRY, J. F. Travel, nostalgia, and Pausanias’s giant. In: ALCOCK, S. E.; CHERRY, J. F.; 
ELSNER, J. (ed.). Pausanias: travel and memory in Roman Greece. New York: Oxford 
University Press, 2001, p. 247–255.

COLEMAN, J. Ancient and Medieval memories: studies in the reconstruction of the past. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1992.

CONNERTON, P. Cultural Memory. In: TILLEY, C. et al. (ed.). Handbook of Material Culture. 
London: Sage, 2006.

CONNERTON, P. How societies remember. Cambridge: Cambridge University Press, 1989.
CONNOLY, J. Reclaiming the theatrical in the Second Sophistic. Helios, v. 28, p. 75–96, 

2001.
CRAWFORD, M. H. Greek intellectuals and the Roman aristocracy in the First Century 

BC. In: GARNSEY, P. D.; WHITTAKER, C. R. (ed.). Imperialism in the Ancient World. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1978, p. 193–207.

CUBITT, G. History and memory. Manchester: Manchester University Press, 2007.
DE LACY, P. Plato and the intellectual life of the Second Century AD. In: BOWERSOCK, G. 

W. (ed.). Approaches to the Second Sophistic. State College: University Park Press, 
1974, p. 4–10.

DESIDERI, P. Dione di Prusa: un intellettuale greco nell’Impero Romano. Firenzi: D’Anna, 
1978.

ELSNER, J. Pausanias: a Greek pilgrim in the Roman World. Past and Present, v. 135, n. 1, 
p. 3-29, 1992.

ELSNER, J. Structuring “Greece”: Pausanias’s periegesis as a literary construct. In: ALCOCK, 
S. E.; CHERRY, J. F.; ELSNER, J. (ed.). Pausanias: travel and memory in Roman Greece. 
New York: Oxford University Press, 2001, p. 3–20.

FRANCISCO, G. S. Pausânias Historiador? In: SILVA, G. J.; SILVA, M. A. O. (org.). A ideia de 
História na Antiguidade Clássica. São Paulo: Alameda, 2017, p. 281-293.

GERTH, K. Die zweite oder neue Sophistik. In: PAULY, A.; WISSOWA, G. (ed.). Paulys Real-
Encyclopädie der classischen Altertumswissenschaft. Stuttgart: J. B. Metzler, 1956, p. 
719–782. v. VIII.

GOLDHILL, S. D. Being Greek under Rome: The Second Sophistic, cultural conflict and the 
development of the Roman Empire. Cambridge: Cambridge University Press, 2001.

GRONINGEN, B. A. General literary tendencies in the Second Century AD. Mnemosyne, v. 
18, p. 41–56, 1965.

GUNDERSON, E. Staging masculinity: the rhetoric of performance in the Roman World. 
Ann Arbor: University of Michigan Press, 2000.

GUTHRIE, W. K. C. The sophists. Cambridge: Cambridge University Press, 1971.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

A influência dos grammatici e 
rhētores no Corpus Hermeticum 18 (11-16)

The influence of the ‘grammatici’ and ‘rhētores’ in the 
‘Corpus Hermeticum’ 18 (11-16)

David Pessoa de Lira*1

Resumo: O presente artigo tem como objeto e escopo o Corpus Hermeticum 
18 (11-16), que se insere na História das Antigas Religiões Mediterrâneas e 
da História da Filosofia. Sendo assim, objetiva-se analisar a influência dos 
grammatici e rhētores nos tratados herméticos, mais estritamente no tratado 
supramencionado, levando em consideração sua correlação histórico-
filosófica com a Segunda Sofística. Destarte, demonstra a influência dos 
grammatici e rhētores por meio da incidência do aticismo, principalmente as 
ocorrências dos verba composita ou verba nova, e, por último, conclui-se que o 
panegirista empregou os recursos retóricos paretimológicos como o diálogo 
platônico Cratylus. Em particular, este artigo demonstra que o estudo da 
retórica helenística no Corp. Herm. 18 abre caminhos para uma compreensão 
mais aprofundada das práticas literárias da Antiguidade Tardia, mostrando 
que a produção hermética não estava isolada das influências retóricas mais 
amplas de seu tempo. Por último, a presente análise da interação entre os 
ensinamentos herméticos e os princípios retóricos permite, portanto, uma 
abordagem mais abrangente sobre a transmissão e composição dos textos 
herméticos, ressaltando sua complexidade e sofisticação estilística. Dessa 
forma, a inclusão do tratado 18 no Corpus Hermeticum não deve ser vista 
apenas como um acidente editorial, mas como um reflexo da interseção 
entre literatura, retórica e filosofia no Egito helenístico sob domínio romano.

Abstract: This article focuses on and examines the Corpus Hermeticum 18, 
which falls within the scope of the History of Ancient Mediterranean Religions 
and the History of Philosophy. Thus, the objective is to analyze the influence 
of grammatici and rhētores on the Hermetic treatises, more specifically on the 
aforementioned treatise, considering its historical-philosophical correlation 
with the Second Sophistic. Accordingly, it demonstrates the influence of 
grammatici and rhētores through the presence of Atticism, particularly the 
occurrences of verba composita or verba nova. Finally, it concludes that 
the panegyrist employed rhetorical paretymological techniques, similar to 
those found in Plato’s Cratylus dialogue. In particular, this article shows 
that the study of Hellenistic rhetoric in Corp. Herm. 18 paves the way for 
a deeper understanding of Late Antiquity’s literary practices, revealing 
that Hermetic production was not isolated from the broader intellectual 
and rhetorical influences of its time. Lastly, this analysis of the interaction 
between Hermetic teachings and rhetorical principles allows for a more 
comprehensive approach to the transmission and composition of Hermetic 
texts, highlighting their complexity and stylistic sophistication. Thus, the 
inclusion of treatise 18 in the Corpus Hermeticum should not be seen merely 
as an editorial accident but rather as a reflection of the intersection between 
literature, rhetoric, and philosophy in Hellenistic Egypt under Roman rule.

* Professor doutor da Área de Língua e Literatura Latinas do Departamento de Letras da Universidade Federal de 
Pernambuco (UFPE), docente permanente do PPG Letras da mesma instituição. Pesquisador em Estágio de Pós-
Doutorado (04/2024-04/2025) no Programa de Pós-Graduação em Letras: Estudos Literários (Pós-Lit.) da FALE/ UFMG, 
Área de Concentração: Literaturas Clássicas e Medievais, Linha de Pesquisa: Literatura, História e Memória Cultural.

Palavras-chave:
grammatici; 
rhētores;
Corpus 
Hermeticum; 
paretimologia;
Aticismo;
Segunda Sofística.

Keywords:
grammatici;
rhētores;
Corpus 
Hermeticum;
paretymology;
Atticism;
Second Sophistic.

Recebido em: 28/02/2025
Aprovado em: 07/05/2025



David Pessoa de Lira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

91

Introdução

11 Mas o discurso apressa-se para conciliar o termo às origens: para o louvor 
do Todo-Poderoso, e então, outrossim, passar o discurso dos diviníssimos 
reis que são juízes de paz para nós. Pois, assim como começamos do Todo-
Poderoso e das potências superiores, assim também novamente voltaremos a 
fazer referência ao próprio ser divino na conclusão; e assim como o Sol sendo 
nutriz de todas as folhagens, o mesmo, levantando-se primeiro, as primícias dos 
frutos recolhe, usando raios na colheita dos frutos como imensas mãos e as mãos 
dele, os raios colhendo primeiramente as coisas mais ambrosiais das plantas, 
assim, de fato, também para nós que começamos desde o Todo-Poderoso e da 
sabedoria dele recebemos o fluxo e usamo-lo para nossas hiperurânias plantas 
das almas, mais uma vez as coisas do louvor devem ser exercitadas, a partir do 
qual ele inundará todo nosso rebento.

12 Assim <portanto> ao Deus totalmente incontaminado e Pai de nossas almas, 
e diante de miríades de bocas e vozes, é conveniente ser elevado o louvor, e 
se não o for possível dizer em relação à dignidade, não é possível falar de 
coisas iguais, pois nem os recém-nascidos estando segundo a dignidade têm 
de cantar hinos ao pai, mas os pais lhes concedem decentemente as coisas 
segundo a potência e têm a indulgência então; e principalmente essas mesmas 
coisas são o reconhecimento de Deus, para que ele seja algo maior do que os 
engendrados dele e os proêmios, o princípio, os meios e o fim dos louvores 
sejam o confessar o Pai de infinita potencialidade e sem limite. 

13 E, assim, também são as coisas relativas ao rei, pois, por natureza, a nós homens, 
assim como ocorrem aos descendentes dele, são possíveis as coisas relativas ao 
louvor, e deve-se pedir as coisas relativas à indulgência, se bem que principalmente 
essas acontecem antes do pedido ao pai; assim como, outrossim, não há como, 
por causa da fraqueza, o pai dar as costas aos recém-gerados e recém-nascidos, 
mas alegrar-se sobre o conhecimento, e assim também é o conhecimento do Uno, 
como preside a vida para todos e louvor a Deus, a qual ele nos presenteou†... 14 
Pois Deus é bom, existente, sempre brilhante e tendo sempre em si mesmo o limite 
da eterna dignidade peculiar, e sendo imortal e cercando em si o limite territorial 
infinito e sempre duradouro desde a energia até lá, e até este mundo suprindo 
a promessa para o louvor salvífico.... Portanto, não existe lá diferença em relação 
aos outros, não existe permutabilidade lá, mas todos pensam uma só coisa, e uma 
é a prognose de todos: o Pai é uma mente para eles, uma sensação que opera 
através deles, o mesmo eros é o filtro para os outros, operando uma harmonia 
entre todos. 15 Assim, certamente, louvemos a Deus. Mas, de fato, desçamos 
também para os que receberam o centro dele, pois se deve, começando a partir 
dos reis e ensaiando a partir destes, também agora se acostumar aos encômios e 
a cantar hino à piedade ao Todo-Poderoso, e ensaiar primeiramente o início dos 
louvores a partir dele, exercitar o ensaio por causa dele, para que, em nós, seja 
também o exercício da piedade para com Deus e o louvor para com o rei; 16 
Pois se deve também a estes devolver os responsos, a eles que nos estenderam 
uma boa colheita de tão grande paz. Somente a virtude e o nome do rei regem 
a paz; por isso, rei é dito basileus (em grego), já que se apoia com base leve (basis 
leia) e com liderança e domina o discurso para a paz, e porque nasceu para ser 
mais poderoso do que o reino bárbaro, assim, também, o nome é símbolo de paz, 
por isso, também a acusação ao rei muitas vezes de ter nascido para afugentar 
o inimigo, mas, de fato, outrossim, as estátuas dele, particularmente, vêm a ser 
portos de paz aos atribulados; e agora também apenas o ícone do rei aparecendo 
levantou a paz, e a quietude e a invulnerabilidade se asseguram aos habitantes 
(Corpus Hermeticum, 18, 11-16, tradução própria).1

1   11 ἀλλὰ σπεύδει ὁ λόγος εἰς ἀρχὰς ϰαταλῦσαι τὸ τέρμα, ϰαὶ εἰς εὐφημίαν τοῦ ϰρείττονος, ἔπειτα δὲ ϰαὶ τῶν 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A influência dos grammatici e rhētores no Corpus Hermeticum 18 (11-16)92

O Corpus Hermeticum é uma coletânea de dezessete tratados escritos em grego 
koinē alexandrino, produzidos no Egito helenístico, sob domínio romano, entre 
os séculos I e IV da Era Comum. Devido ao seu conteúdo fortemente influenciado 

por uma filosofia religiosa, essa coleção se insere nos esquemas filosófico-religiosos que 
caracterizam os Hermetica (Lira, 2015, p. 79, 81-84, 103; Lira, 2023, p. 59, 79).

O Corp. Herm. 18 apresenta uma parte de um tratado retórico ou de um panegírico 
escrito no Egito helenístico, sob domínio romano, entre os séculos III e IV E.C. (Scott, 1985, 
p. 465). Segundo Aristóteles, o panegírico é um discurso com aspectos encomiásticos 
e laudatórios (Aristóteles, Rhetorica 1, 9, 1367b.28-1368a.37). Frequentemente, os 
pesquisadores classificam este texto como um pseudotratado hermético, ou seja, um 
tratado de natureza não hermética, cujo autor seria um panegirista desconhecido, 
sem qualquer vínculo com Hermes ou seus discípulos, e que, portanto, não pode ser 
considerado um hermetista. Ele é considerado “hermético” apenas por integrar a mesma 

ϑειοτάτων βασιλέων τῶν εἰρήνην ἡμῖν βραϐευόντων περατῶσαι τὸν λόγον. ὥσπερ γὰρ ἐϰ τοῦ ϰρείττονος ϰαὶ 
τῆς ἄνω δυνάμεως ἠρξάμεϑα, οὕτως εἰς αὐτὸ πάλιν τὸ ϰρεῖττον ἀνταναϰλάσομεν τὸ πέρας· ϰαὶ ὥσπερ ὁ ἥλιος 
τρόφιμος ὢν πάντων τῶν βλαστημάτων αὐτὸς πρῶτος ἀνασχὼν τῶν ϰαρπῶν τὰς ἀπαρχὰς ϰαρποῦται χερσὶ 
μεγίσταις ὥσπερ εἰς ἀπόδρεψιν τῶν ϰαρπῶν χρώμενος ταῖς ἀϰτῖσι ϰαὶ χεῖρες αὐτῷ αἱ ἀϰτῖνες τὰ τῶν φυτῶν 
ἀμβροσιωδέστατα πρῶτον ἀποδρεπόμεναι, οὕτω δὴ ϰαὶ ἡμῖν ἀπὸ τοῦ ϰρείττονος ἀρξαμένοις ϰαὶ τῆς ἐϰείνου 
σοφίας τὴν ἀπόρροιαν δεξαμένοις ϰαὶ ταύτην εἰς τὰ ἡμέτερα τῶν ψυχῶν ὑπερουράνια φυτὰ ϰαταχρωμένοις, 
πάλιν εἰς αὐτὸ γυμναστέον τὰ τῆς εὐφημίας, ἧς αὐτὸς ἡμῖν ἐπομϐρήσει τὴν βλάστην ἅπασαν.
12 ϑεῷ μὲν <οὖν> παναϰηράτῳ ϰαὶ πατρὶ τῶν ἡμετέρων ψυχῶν πρὸς μυρίων στομάτων ϰαί φωνῶν τὴν 
εὐφημίαν ἀναφέρεσϑαι πρέπει, ϰαὶ εἰ μὴ τὸ πρὸς ἀξίαν ἔστιν εἰπεῖν ἐφαμίλλους οὐϰ ὄντας τῷ λέγειν, οὐδὲ γὰρ 
οἱ ἀρτιγενεῖς ὄντες τόν πατέρα πρὸς ἀξίαν ὑμνεῖν ἔχουσι· τὰ δὲ ϰατὰ δύναμιν αὐτοῖς πρεπόντως ἀποδιδόασι 
ϰαὶ συγγνώμην ἔχουσιν ἐνταῦϑα· μᾶλλον δὲ αὐτὸ τοῦτο εὔϰλεια τῷ ϑεῷ, τὸ μείζονα αὐτὸν εἶναι τῶν ἑαυτοῦ 
γεννημάτων ϰαί τὰ προοίμια ϰαὶ τὴν ἀρχὴν ϰαὶ μεσότητα ϰαὶ τέλος τῶν εὐφημιῶν τὸ ὁμολογεῖν τὸν πατέρα 
ἀπειροδύναμον ϰαὶ ἀπειροτέρμονα. 
13 οὑτωσὶ δὲ ϰαὶ τὰ βασιλέως, φύσει γὰρ ἡμῖν τοῖς ἀνϑρώποις, ὥσπερ ἐϰγόνοις ἀπ’ ἐϰείνου τυγχάνουσι, τὰ τῆς 
εὐφημίας ἔνεστιν, αἰτητέον δὲ τὰ τῆς συγγνώμης, εἰ ϰαὶ τὰ μάλιστα ταῦτα πρὸ τῆς αἰτήσεως παρὰ τοῦ πατρὸς 
τυγχάνει· ὥσπερ ϰαὶ τοὺς ἀρτιτόϰους ϰαὶ ἀρτιγενεῖς οὐχ ὅπως ἔστι τῆς ἀδυναμίας ἀποστρέφεσϑαι τὸν πατέρα, 
ἀλλὰ ϰαὶ χαίρειν ἐπὶ τῆς ἐπιγνώσεως, οὑτωσὶ δὲ ϰαὶ ἡ γνῶσις τοῦ παντός, ἥπερ ζωὴν πᾶσι πρυτανεύει ϰαὶ τὴν 
εἰς ϑεὸν εὐφημίαν, ἣν ἡμῖν ἐδωρήσατο †... 14 ὁ ϑεὸς γὰρ, ἀγαϑὸς ὑπάρχων ϰαὶ ἀειφεγγὴς ϰαὶ ἐν αὐτῷ διαπαντὸς 
τῆς οἰϰείας ἀειπρεπείας ἔχων τὸ πέρας, ἀϑάνατος δὲ ὢν ϰαὶ ἐν ἑαυτῷ τὴν ἀτελεύτητον λῆξιν περιέχων ϰαί 
διαπαντὸς ἀένναος ἀπὸ τῆς ἐϰεῖσε ἐνεργείας ϰαὶ εἰς τόνδε τὸν ϰόσμον παρέχων τὴν ἐπαγγελίαν εἰς διασωστιϰήν 
εὐφημίαν.... οὐϰ ἔστιν οὖν ἐϰεῖσε πρὸς ἀλλήλους διαφορά, οὐϰ ἔστι τὸ ἀλλοπρόσαλλον ἐϰεῖσε, ἀλλὰ πάντες ἓν 
φρονοῦσι, μία δὲ πάντων πρόγνωσις, εἷς αὐτοῖς νοῦς ὁ πατήρ, μία αἴσϑησις δι’ αὐτῶν ἐργαζομένη, τὸ εἰς ἀλλήλους 
φίλτρον ἔρως ὁ αὐτὸς μίαν ἐργαζόμενος ἁρμονίαν τῶν πάντων. 15 οὕτω μὲν δὴ τὸν ϑεὸν εὐφημήσωμεν. ἀλλὰ 
δὴ ϰαταβαίνωμεν ϰαὶ επὶ τοὺς δεξαμένους παρ’ ἐϰείνου τὰ σϰήπτρα, δεῖ γὰρ ἀπὸ βασιλέων ἀρξαμένους ϰαὶ 
ἀπὸ τούτων ἀσϰουμένους ϰαὶ ἤδη συνεϑίζειν ἑαυτοὺς εἰς ἐγϰώμια ϰαὶ ὑμνεῖν τὴν πρὸς τὸ ϰρεῖττον εὐσέϐειαν, 
ϰαὶ τὴν μὲν πρώτην ϰαταρχὴν τῆς εὐφημίας ἀπὸ τούτου ἐνασϰεῖν, τὴν δὲ ἄσϰησιν διὰ τούτου γυμνάζειν, ἵνα ἐν 
ἡμῖν ᾖ ϰαὶ ἡ γυμνασία τῆς πρὸς τὸν ϑεὸν εὐσεϐείας ϰαὶ ἡ πρὸς τοὺς βασιλέας εὐφημία· 16 δεῖ γὰρ ϰαὶ τούτοις 
ἀποδιδόναι τὰς ἀμοιϐάς, τοσαύτης ἡμῖν εἰρήνης εὐετηρίαν ἀπλώσασι. βασιλέως δὲ ἀρετὴ ϰαὶ τοὔνομα μόνον 
εἰρήνην βραϐεύει· βασιλεὺς γὰρ διὰ τοῦτο εἵρηται, ἐπειδὴ βάσει λείᾳ ϰαὶ ϰορυφαιότητι ϰατεπεμϐαίνει ϰαὶ τοῦ 
λόγου τοῦ εἰς εἰρήνην ϰρατεῖ, ϰαὶ ὅτι γε ὑπερέχειν πέφυϰε τῆς βασιλείας τῆς βαρϐαριϰῆς, ὥστε ϰαὶ τοὔνομα 
σύμϐολον εἰρήνης, τοιγάρτοι ϰαὶ ἐπηγορία βασιλέως πολλάϰις εὐϑὺς τὸν πολέμιον ἀναστέλλειν πέφυϰεν. ἀλλὰ 
μὴν ϰαὶ οἱ ἀνδριάντες οἱ τούτου τοῖς μάλιστα χειμαζομένοις ὅρμοι τυγχάνουσιν εἰρήνης· ἤδη δὲ ϰαὶ μόνη εἰϰὼν 
φανεῖσα βασιλέως ἐνήργησε τὴν νίϰην, ϰαὶ τὸ ἀτρομόν τε ϰαὶ ἄτρωτον προὐξένησε τοῖς ἐνοιϰοῦσιν (Corp. Herm., 
18, 11-16).



David Pessoa de Lira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

93

coletânea de tratados herméticos, tendo sido incluído no Corpus por imperícia redacional. 
Os estudiosos argumentam que o tratado carece de conteúdo teológico, escatológico ou 
místico, ou que, na melhor das hipóteses, traduz apenas algumas sugestões herméticas 
(Scott, 1985, p. 461; Van Den Broek, 2006, p. 497; Hanegraaff, 2022, p. 140; Nock; Festugière, 
2011, p. 244; Moreschini, 2011, p. 180; González Blanco, 1973, p. 354-355; Filoramo, 2002, 
p. 669; Van den Kerchove, 2012, p. 148; Fowden, 1993, p. 8-9; Lira, 2015, p. 73). 

A inclusão do Corp. Herm. 18 na coletânea pode ser explicada pelo seu valor como 
ferramenta instrucional de composição e ficção, fornecendo indícios de retórica, lógica 
e dialética – elementos amplamente empregados por autores herméticos em diversos 
tratados. Essa peça retórica contém os mesmos recursos de confecção (ficção e composição) 
presentes em muitos textos herméticos, como o uso excessivo de palavras compostas 
hapax legomena, explicações paretimológicas e esquemas de relações proposicionais.

Há, de fato, um contexto histórico-cultural que pode explicar esses fenômenos. 
Na Antiguidade, Alexandria, no Egito, assim como outros centros culturais helenísticos, 
foi um polo fundamental para o desenvolvimento dos estudos gramaticais. A partir do 
século I a.E.C., o treinamento retórico padrão consistia, em grande parte, na tentativa de 
reproduzir modelos clássicos. O vocabulário e as figuras de linguagem ensinados não 
eram, necessariamente, inovadores, pois os gramáticos (γραμματικοί ou grammatici) já 
haviam introduzido esses princípios aos aprendizes. Os gramáticos alexandrinos não se 
limitavam à leitura e exegese dos clássicos; seu objetivo era também purificá-los, com base 
em critérios rigorosos. Para isso, explicavam os significados das palavras, preocupavam-
se com a grafia e as flexões e aplicavam princípios de analogia e identidade sonora. Em 
última análise, pode-se afirmar que seu método era profundamente prático e voltado 
para a sistematização da língua e da literatura (Nock, 1972, p. 647; Neves, 2005, p. 117-
118; Giordani, 2012, p. 350-351; 353; 365).

O grego do Corp. Herm. e dos tratados herméticos em geral é aticizante (ou aticista). 
Esse termo refere-se a um grego helenístico ou koinē que seguia os padrões literários do 
grego clássico, especificamente o ático dos autores dos séculos IV e V a.E.C. (Lira, 2023, p. 
79; Lira, 2021, p. 20; Lira, 2015, p. 97; McLean, 2014, p. 7; Johnson, 2009, p. 84-85; Mahé, 
2005, p. 3940; Fowden, 1993, p. 213; Dodd, 2005, p. 11; Schmid, 1964, passim).

Arthur Darby Nock destacou a necessidade de um estudo aprofundado sobre a 
influência das teorias gramaticais e retóricas nos escritos herméticos. O trecho do Corp. 
Herm. 18 (11-16) exemplifica esse fenômeno ao empregar diversas palavras hapax 
legomena, compostas e derivadas, demonstrando o refinamento linguístico, característico 
da tradição retórica helenística.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A influência dos grammatici e rhētores no Corpus Hermeticum 18 (11-16)94

Portanto, a influência dos grammatici e rhētores no Corp. Herm. 18 revela uma 
interseção entre a tradição hermética e o ensino retórico da Antiguidade. Essa interseção 
não apenas contribui para a compreensão do tratado, mas também amplia a análise da 
composição e transmissão dos Hermetica ao longo dos séculos.

A inclusão e a controvérsia do Corp. Herm. 18 como texto hermético

Os tratados do Corp. Herm. 16, 17 e 18 correspondem às Diffinitiones Asclepii 
ad regem Ammonem (na Renascença, eram considerados como um único tratado), 
encontrados pelo poeta italiano Ludovico Lazzarelli (1447–1500) e traduzidos para o 
latim por ele. Não se sabe ao certo se esses três escritos faziam parte originalmente da 
coletânea ou se foram acrescentados posteriormente. Contudo, existe uma clara distinção 
entre esses tratados e o restante do Corp. Herm. (Scott, 1985, p. 17-19; 34-35; Faivre, 2006, 
p. 535; Moreschini, 2011, p. 180-181; Moreschini, 2005, p. 55; Hanegraaff, 2005, p. 57-58; 
Copenhaver, 2009, p. 211; Lira, 2015, p. 81-84, 103; Van Den Broek, 2006, p. 497).

O título original do Corp. Herm. 18 foi perdido. O cabeçalho, que atualmente 
serve como título, περὶ τῆς ὑπὸ τοῦ πάθους τοῦ σώματος ἐμποδιζομένης ψυχῆς, pode 
ser inadequado (Scott, 1985, p. 465). Esse título pode ter sido uma adição redacional 
ou ser mais adequado aos primeiros seis parágrafos do tratado. O segundo título, περὶ 
εὐφημίας τοῦ κρείττονος, καὶ ἐγκώμιον βασιλέως, encontrado antes do § 11, parece ser 
mais apropriado e está em consonância com o tema geral do tratado (Nock; Festugière, 

2011, p. 244).
Assim, o Corp. Herm. 18 (1-10) não é um panegírico ou encômio propriamente 

dito, mas uma introdução ao que pode ocorrer durante um concurso musical, embora se 
insira também no âmbito da retórica. Já o Corp. Herm. 18 (11-16) trata-se, sem dúvida, 
de um epílogo ou peroração de um discurso retórico ou panegírico, que, no entanto, não 
está presente no tratado como um todo. De fato, é impossível negar que, ao menos em 
parte, esse tratado contém um epílogo que faz referência a um gênero retórico, como o 
panegírico, a apologia ou a eulogia (elogio). Em última análise, pode ter sido o epílogo 
de um discurso longo, solene, formal e persuasivo, ou até moralizante, como se chama 
no francês harangue (Scott, 1985, p. 479; Copenhaver, 2000, p. 212; Filoramo, 2002, p. 
669; Willoughby, 1929, p. 197; Festugière, 2014, p. 508; Festugière, 1942, p. 87; Van den 
Kerchove, 2012, p. 65-67; Moreschini, 2011, p. 180-181; Moreschini, 2005, p. 55; Fowden, 
1993, p. 8-9; Reitzenstein, 1904, p. 371-374).

Wouter Hanegraaff (2022, p. 140) exclui completamente o Corp. Herm. 18 de sua 
‘ordenação circular dos Hermetica espirituais’, classificando-o como uma peça de louvor 



David Pessoa de Lira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

95

retórico, sem qualquer conexão clara com os demais tratados, nem menção a Hermes ou 
seus discípulos. Por isso, ele o considera de natureza non-Hermetic.

Assim, para esses estudiosos, o Corp. Herm. 18 não deveria ser necessariamente 
considerado um tratado hermético, seja do ponto de vista formal, devido ao seu caráter 
instrutivo e retórico, seja em termos de conteúdo, por conta de sua anfibolia piedosa, 
ou ainda em relação à dramatis persona. Talvez muitos desses pesquisadores tenham 
esperado encontrar, no Corp. Herm. 18, uma teologização da filosofia ou de elementos 
retóricos (Kroll, 1914, p. 327), um conteúdo místico ou escatológico, ou mesmo uma 
iniciação mediada por Hermes, Nous e o tradicional diálogo entre mestre e discípulos. No 
entanto, nada disso está presente nesse tratado.

Que o Corp. Herm. 18 não pode ser considerado um tratado hermético em termos 
de conteúdo e personagens é um ponto pacífico. Trata-se, na verdade, de um anexo 
panegírico do Corp. Herm. (Nock, 1972, p. 26). No entanto, sua inclusão na coletânea não 
se deve, necessariamente, a um conteúdo hermético explícito, mas ao fato de funcionar 
como uma ferramenta instrucional de composição e ficção, fornecendo indícios de 
retórica, lógica e dialética – elementos amplamente empregados por autores herméticos 
em diversos tratados. Esses fenômenos são notórios em todos os tratados do Corp. Herm. 
e também nos Stobæi Hermetica. Assim, a correlação entre os tratados pode justamente 
evidenciar essas características compartilhadas (Nock, 1972, p. 647-648; 651).

Desde tempos remotos, os gregos reconheceram o poder de sua língua, 
caracterizada pela facilidade e flexibilidade na criação de palavras compostas. Eles tinham 
ampla liberdade para escolher, criar e cunhar novos termos a fim de estruturar sentenças 
e produzir efeitos estilísticos. Esse processo de composição não se restringia ao uso de 
prefixos e sufixos, mas envolvia a fusão de duas ou mais palavras para formar verba nova. 
Esse fenômeno estava diretamente ligado ao ensino retórico, que incentivava tanto a 
criação lexical quanto o enriquecimento do vocabulário (Nock, 1972, p. 642-645; Giordani, 
2012, p. 365; Störig, 2006, p. 75-76; Ragon, 2012, p. 164-166). 

Já no século II E.C., surgiram os aticistas, que empregavam, frequentemente, 
arcaísmos, palavras compostas e construções sofisticadas. Durante o reinado do 
imperador Adriano (76-138 E.C.), apelidado de Græculus (“Greguinho”), houve um esforço 
significativo para coletar e editar obras gregas, marcando o auge da Segunda Sofística. 
Esse movimento intelectual levou as elites a adotarem uma cultura mais exclusivista e 
erudita. Nesse contexto, os grupos sociais abastados gregos passaram a empregar o 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A influência dos grammatici e rhētores no Corpus Hermeticum 18 (11-16)96

dialeto ático arcaico, afastando-se, pelo menos em parte, do grego koinē, considerado 
mais popular e cotidiano (Sawyer, 2002, p. 32-33).2 

O aticismo: influência dos grammatici e rhētores no Corp. Herm. 18 (11-16)

De acordo com Wilhelm Schmid (1964, p. 730), 

A literatura koinē do início da era imperial era uma entidade híbrida: profundamente 
impregnada pela influência da linguagem coloquial viva em sua sintaxe e 
formação de palavras, ainda buscava, porém, assemelhar-se à prosa ática em 
sua morfologia e fraseologia. No entanto, em nenhum momento conseguiu uma 
distinção clara entre as esferas de influência de seus dois componentes: quem a 
observasse do ponto de vista da linguagem coloquial a acharia antiquada devido 
aos ornamentos áticos, enquanto quem a considerasse sob a ótica da prosa ática 
a encontraria fortemente corrompida por seus vulgarismos (tradução própria).3

Um dos recursos mais utilizados pelos rhētores era, justamente, a composição 
de palavras (Schmid, 1964, passim). Arthur Darby Nock observa que esse fenômeno, no 
Corp. Herm., merecia um estudo mais aprofundado. Além disso, ainda há muito a se 
explorar sobre a influência das teorias gramaticais e retóricas durante o Império Romano. 
Nock também destaca que os escritores herméticos e seus contemporâneos estavam 
familiarizados com essas teorias (Nock, 1972, p. 651). Um exemplo disso é o trecho do 
Corp. Herm. 18 (11-16), no qual aparecem palavras hapax legomena, algumas compostas 
e outras derivadas. De modo geral, trata-se de vocábulos raros, mas não inexistentes, 
conforme demonstrado abaixo (Lira, 2021b, passim; Lira, 2025, passim; Liddell; Scott, 
1996, passim; Lira, 2023, p. 268-279):

ἀειπρέπεια – dignidade eterna (Corp. Herm. 18, 14). 
ἀειφεγγής – sempre brilhante (Corp. Herm. 18, 14).
ἀλλοπρόσαλλος – mutável, permutável, intercambiável, recíproco. τὸ ἀ. respeito 
entre as pessoas, respeito mútuo (Corp. Herm. 18, 14). 
ἀμϐροσιώδης – ambrosial, fragrante (Corp. Herm. 18, 11).
ἀναπέμπω – enviar (jogar) para cima; atribuir algo a alguém (Corp. Herm. 18, 12). 
ἀνταναϰλάω – refletir, fig. voltar a fazer referência (Corp. Herm. 18, 11).
ἀπειροτέρμων – sem limite, ilimitado, característica de Deus (Corp. Herm. 18, 12).
ἀπόδρεψις – remoção, colheita (Corp. Herm. 18, 11).
διασωστιϰός – que salva, salvador, libertador (Corp. Herm. 18, 14).
ἐνασϰέω – afanar-se, cansar-se, fadigar-se (Corp. Herm. 18, 15).

2 Sobre o grego ático, cf. Lira (2021 p. 25-26); Freire (2001, p. 255); Betts; Henry (2010, p. 9); Jay (1994, p. 1); Giordani 
(2012, p. 361). Sobre a Segunda Sofística ou os novos sofistas e o aticismo, cf. Reale (2008, p. 242); Anderson (1993, p. 
85-99); Bowersock (1969, p. 16; 54); Nock (1972, p. 643); Schmid (1964, passim).
3 Die Litteratur-ϰοινή der beginnenden Kaiserzeit war ein Zwitterwesen: in Syntax und Wortbildung tief durchsetzt vom 
Einfluss der lebendigen Umgangssprache suchte sie doch in der Formenlehre und Phraseologie der attischen Prosa ähnlich 
zu sein, brachte es aber in keinem Stück zu einer klaren Abgrenzung der Wirkungskreise ihrer beiden Bestandteile: wer sich 
auf den Standpunkt der Umgangssprache stellte, musste sie um ihrer attischen Zierrate willen altfränkisch, wer sie vom 
Standpunkt der attischen Prosa betrachtete, um ihrer Vulgarismen willen stark verunreinigt finden (Schmid, 1964, p. 730).



David Pessoa de Lira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

97

ϰατεπεμϐαίνω – plantar o pé de alguém firmemente sobre (Corp. Herm. 18, 16).
ϰορυφαιότης – chefia, liderança, supremacia (Corp. Herm. 18, 16).
παναϰήρατος – totalmente incontaminado (Corp. Herm. 18, 12).

O termo ἀπειροτέρμων destaca-se pelo seu caráter pedante, uma escolha 
intencional do autor em detrimento de ἀπειροδύναμος (Nock, 1972, p. 651). De fato, 
tanto o Corp. Herm. quanto os Stobæi Hermetica estão repletos de palavras compostas, 
muitas das quais são hapax legomena. Isso indica que a criação de neologismos não é 
uma característica exclusiva do panegirista do Corp. Herm. 18. A seguir, alguns exemplos 
ilustrativos desse fenômeno (Nock, 1972, p. 645; 650; Lira, 2021b, passim; Lira, 2025, 
passim; Liddell; Scott, 1996, passim; Lira, 2023, p. 272-280):

ἀπανϑρωπίζομαι –fazer-se homem (Herm. ap. Stob., 1, 49, 69; Stob. Herm., 26, 
20).
ἀπιχϑυόομαι – vir a ser peixe (Herm. ap. Stob., 1, 49, 69; Stob. Herm., 26, 23).
ἀποστολεύς – guia, acompanhante (Herm. ap. Stob., 1, 49, 69; Stob. Herm., 26, 3). 
δαιδαλουργία – arte de esculpir, trabalho curioso (Corp. Herm., 3, 3).
ἐλλόγιμος = ἔλλογος, racional, possuído de λόγος (Corp. Herm., 12, 6).
ἐναρίϑμιος – regido pelo número (Corp. Herm., 3, 4).
ἐναρμόνιος – dentro da estrutura (Corp. Herm., 1, 15).
ἐνδιάϑετος – interno, interior, referente ao homem e não ao λόγος (Corp. Herm., 
13, 7).
ἐνϑουσιάζω – inspirar(-se) (Stob. Herm., 23, 4, 18; Herm. ap. Stob., 1, 49, 44 codd). 
ἔννους – com o Nous (Corp. Herm., 1, 18).
ἔνσπορος = ἔνσπερμος, germinal, seminal (Corp. Herm., 3, 1, 3).
μετροποιέω –fazer sob medida, metrificar (Herm. ap. Stob., 49, 69, v. pas.).
νοηματιϰός – conceitual racional, νοητιϰός (Herm. ap. Stob., 2, 8, 31; 1, 41, 11, 
s.v.l.).
παραϑεμιστεύω – transgredir uma lei (Herm. ap. Stob., 1, 49, 45). 
παραχαράσσω – fazer bom uso do fogo (Stob. Herm., 23, 56).
περιϰύϰλιον – periferia, (Corp. Herm., 3, 2b codd).
προσμοιράζω – designar (Herm. ap. Stob., 1, 49, 44).
σϰιαγραϕία – adumbração, esboço rude e rápido (Corp. Herm., 6, 4).
ψυχοταμίας – guardião das almas (Herm. ap. Stob., 1, 49, 69).

Isso não significa que a composição de palavras e o uso de arcaísmos fossem 
aceitos sem críticas ou rejeições. No entanto, o emprego de termos simples muitas vezes 
não era suficiente. Em certos contextos, especialmente no âmbito religioso, a composição 
de palavras tornava-se necessária para gerar um efeito de solenidade e reforçar a sensação 
de ritualização, criando uma impressão cumulativa e impactante (Nock, 1972, p. 647; 650-
651; Chlup, 2007, passim).

Ao tentar justificar a inconsistência da literatura hermética em relação ao raciocínio 
grego, André-Jean Festugière (2014, p. 505) argumentou que os escritos herméticos eram 
obra de pseudointelectuais—amadores da filosofia que tentavam imitar os gregos tanto 
no pensamento quanto na originalidade e profundidade, mas falhavam nesse esforço, 
evidenciando contradições (Van den Kerchove, 2012, p. 8-9; Chlup, 2007, p. 134; Lira, 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A influência dos grammatici e rhētores no Corpus Hermeticum 18 (11-16)98

2023, p. 99). No entanto, ainda que essa perspectiva sugira uma visão depreciativa, os 
textos herméticos revelam mais sobre o nível cultural de seus autores e leitores do que se 
pode imaginar. Embora estudiosos como Festugière considerem o pensamento hermético 
ingênuo e medíocre, é inegável que seus textos filosóficos apresentam uma linguagem 
mais elaborada e, frequentemente, demonstram uma aproximação e familiaridade com 
os textos clássicos e intelectuais, sobretudo por meio de uma teoria retórica (Fowden, 
1993, p. 160).

Em última análise, é possível considerar que os autores herméticos tiveram contato 
com textos filosóficos e, provavelmente, receberam uma educação retórica, equivalente 
ao que hoje seria o nível médio de ensino. Essa formação ocorreu em interação com os 
grammatici – que poderiam ser comparados aos professores do ensino secundário atual – 
sem que, no entanto, esses autores, necessariamente, se tornassem retóricos profissionais 
ou filósofos (Fowden, 1993, p. 160; Nock, 1972, p. 647; Neves, 2005, p. 117-118; Giordani, 
2012, p. 350-351). Pode-se inferir que eles possuíam conhecimento da teoria retórica da 
composição de palavras, influenciados tanto pelo ensino dos gramáticos da época quanto 
pela nova tendência retórica introduzida pela Segunda Sofística (Nock, 1972, p. 643, 651).

As ocorrências de palavras compostas no Corp. Herm. 18 e nos demais tratados 
evidenciam que os autores seguiam os mesmos princípios, teoria e aplicabilidade da 
retórica. Todos os textos reproduzem um aticismo comum aos poetas e rhētores do 
período de dominação romana (Schmid, 1964, passim).4 Diante do exposto, fica evidente 
que a linguagem do Corp. Herm. reflete um processo híbrido, no qual o grego koinē 
sofre influências do aticismo e da teoria retórica vigente no período imperial romano. 
A composição de palavras e o uso de termos hapax legomena demonstram não apenas 
uma busca pela erudição, mas também um esforço em conferir solenidade e impacto 
religioso aos textos. Embora autores como Festugière critiquem a inconsistência filosófica 
dos escritos herméticos, a presença de uma linguagem sofisticada sugere um nível de 
instrução que, ainda que não fosse o de filósofos ou retóricos profissionais, permitia 
a esses escritores uma considerável familiaridade com as tradições intelectuais gregas. 
Assim, a análise linguística do Corp. Herm. não apenas revela aspectos da formação de 
seus autores, mas também lança luz sobre o contexto educacional e cultural em que 
esses textos foram produzidos e transmitidos. Em última análise, resta entender em que 
consiste as explicações paretimológicas no Corp. Herm. 18 (16) e qual é sua origem.

4 Existem outros aticismos comuns entre o Corp. Herm. 18 e outros tratados, como, por exemplo, empregar a ϰρεῖττον 
com ττ ao invés de empregar σσ (Morwood; Taylor, 2002, p. xi).



David Pessoa de Lira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

99

Conclusão: retórica e paretimologia no Corp. Herm.

βασιλέως δὲ ἀρετὴ ϰαὶ τοὔνομα μόνον εἰρήνην βραϐεύει· βασιλεὺς γὰρ διὰ 
τοῦτο εἵρηται, ἐπειδὴ βάσει λείᾳ ϰαὶ ϰορυφαιότητι ϰατεπεμϐαίνει ϰαὶ τοῦ λόγου 
τοῦ εἰς εἰρήνην ϰρατεῖ [...] 
Somente a virtude e o nome do rei regem a paz; por isso, rei é dito basileus (em 
grego), já que se apoia com base leve (basis leia) e com liderança e domina o 
discurso para a paz [...] (Corp. Herm., 18, 16, tradução própria).

No Corp. Herm. 18 (16), há uma tentativa de associar o nome do rei e sua virtude à 
garantia e manutenção da paz. O texto afirma que βασιλεύς [basileus] é assim chamado 
porque se apoia com βάσις λεία [basis leia], ou seja, uma “base leve”. Essa expressão, no 
entanto, não passa de um trocadilho com βασιλεία [basileia], que significa “reino” ou 
“reinado”.5 Não há nenhuma garantia de que essa expressão seja a verdadeira origem 
etimológica do termo basileus (Μπαμπινιώτης, 2011, p. 350-351).

Mais do que a etimologia em si, o que dá significado ao nome das coisas é a 
relação entre seu papel e o contexto em que se insere. O panegirista evidencia que o rei 
domina a razão e a persuasão, impondo-se pelo argumento, e não pela força. Seus passos 
não podem ser pesados demais, pois é pela maestria do discurso que ele assegura a paz 
(Scott, 1985, p. 476-477).

O autor emprega um recurso retórico paretimológico, semelhante ao que Platão 
utiliza no diálogo Crátilo (Rossetti, 2006, p. 387). Em Crátilo, Platão propõe etimologias 
muitas vezes fantasiosas, mas sua intenção não é validar a origem exata dos nomes, e 
sim destacar a ideia fundamental subjacente a eles. Segundo essa visão, o nome não é 
arbitrário, mas deve ter uma justeza e uma medida adequada. Nem todos podem nomear 
as coisas corretamente, pois nomear exige conhecimento e discernimento (Neves, 2005, 
p. 50).6

No Corp. Herm. 18 (16), o mestre retórico assume o papel do verdadeiro dialético 
que sabe nomear e denominar os seres e as coisas, como Platão sugere em Crátilo. O 
nome não é apenas um instrumento de designação, mas também uma imagem, algo 
mimético, ainda que o ser nomeado nunca seja totalmente idêntico à imagem que o 
representa. O significado depende da relação entre a coisa nomeada e sua adequação à 
imagem (Neves, 2005, p. 48-58).7

5 Todos os manuscritos apresentam a lectio τῇ βασιλείᾳ. Reitzenstein corrigiu para βάσει λείᾳ (Reitzenstein, 1904, p. 
360), sendo acatada a sugestão por Walter Scott e Arthur Darby Nock (Scott, 1985, p. 476-477; Nock; Festugière 2011, 
p. 255). Cf. Copenhaver (2000, p. 213).
6 Platão (Cratylus, 390b-c).
7 Platão (Crat., 388a-389a, 390c, 430a-e).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A influência dos grammatici e rhētores no Corpus Hermeticum 18 (11-16)100

Assim, o texto descreve o nome βασιλεύς (basileus) como um símbolo da paz 
(τοὔνομα σύμβολον εἰρήνης). Apenas sua imagem já é suficiente para que a vitória se 
manifeste (μόνη εἰκὼν φανεῖσα βασιλέως ἐνήργησε τὴν νίκην).

O Corp. Herm. 18 representa um caso singular dentro da coletânea hermética, sendo 
amplamente debatido quanto à sua legitimidade como um tratado verdadeiramente 
hermético. Sua estrutura e conteúdo revelam uma influência significativa da retórica 
helenística, particularmente no uso de palavras compostas, hapax legomena e construções 
sofisticadas. Essa caracterização indica não apenas a interseção entre a tradição hermética 
e o ensino retórico da Antiguidade, mas também a importância dos grammatici e rhētores 
na formação da literatura do período.

A discussão sobre sua inclusão na coletânea hermética pode ser compreendida 
sob duas perspectivas principais: a primeira sugere que sua presença se deve a um erro 
redacional, enquanto a segunda aponta para seu valor como ferramenta instrucional, 
refletindo os métodos composicionais amplamente empregados em outros tratados 
herméticos. A utilização de técnicas retóricas não apenas demonstra um refinamento 
linguístico, mas também sugere que os autores herméticos estavam familiarizados com a 
educação gramatical e retórica daquele contexto.

O estudo da retórica helenística no Corp. Herm. 18 abre caminhos para uma 
compreensão mais aprofundada das práticas literárias da Antiguidade Tardia, mostrando 
que a produção hermética não estava isolada das influências intelectuais mais amplas 
de seu tempo. A análise da interação entre os ensinamentos herméticos e os princípios 
retóricos permite, portanto, uma abordagem mais abrangente sobre a transmissão e 
composição dos textos herméticos, ressaltando sua complexidade e sofisticação estilística.

Dessa forma, a inclusão do Corp. Herm. 18 na coletânea não deve ser vista apenas 
como um acidente editorial, mas como um reflexo da interseção entre literatura, retórica 
e filosofia no Egito helenístico sob domínio romano. O estudo de sua influência retórica 
não apenas esclarece questões sobre sua composição, mas também contribui para uma 
visão mais ampla da tradição hermética e de seu lugar dentro do universo intelectual da 
Antiguidade.

Referências

Documentação textual

ARISTOTLE. Ars Rhetorica. Edited by W. D. Ross. Oxford: Clarendon Press, 1959.



David Pessoa de Lira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

101

HERMÈS TRISMÉGISTE. Corpus Hermeticum. Texte établi par A. D. Nock et traduit par A.-J. 
Festugière. Paris: Les Belles Lettres, 2011. 2t. 

HERMETICA. The ancient Greek and Latin writings which contain religious or philosophical 
teachings ascribed to Hermes Trismegistus. Introductions, texts and translation 
edited and translation by Walter Scott. Boston: Shambala Publications, 1985. v. 1. 

HERMETICA. The ancient Greek and Latin writings which contain religious or philosophical 
teachings ascribed to Hermes Trismegistus. Notes on the Corpus Hermeticum by 
Walter Scott. Boston: Shambala Publications, 1985. v. 2. 

HERMETICA. The Greek Corpus Hermeticum and the Latin Asclepius. Translated by Brian P. 
Copenhaver. New York: Cambridge University Press, 2000. 

PLATO. Cratyllus; Parmenides; Greater Hippias; Lesser Hippias. With an English translation 
by H. N. Fowler. London: Harvard University Press, 1939. v. 4. 

Obras de referência

BETTS, G.; HENRY, A. Complete Ancient Greek. London: Hodder and Stoughton, 2010. 
FILORAMO, G. Hermetism. In: DI BERARDINO, A. (org.). Dicionário Patrístico e de 

Antiguidades Cristãs. Petrópolis: Vozes, 2002, p. 669-670.
FREIRE, A. S. J. Gramática grega. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
JAY, E. G. New Testament Greek: an introductory grammar. London: Society for Promoting 

Christian Knowledge, 1994. 
LIDDELL, H. G.; SCOTT, R. A Greek-English lexikon. Oxford: Clarendon Press, 1996. 
MCLEAN, B. H. Hellenistic and biblical Greek. Cambridge: Cambridge University Press, 

2014.
MORWOOD, J.; TAYLOR, J. Pocket Oxford Classical Greek Dictionary. Oxford: Oxford 

University Press, 2002.
NEVES, M. H. M. A vertente grega da gramática tradicional: uma visão do pensamento 

grego sobre a linguagem. São Paulo: Editora da UNESP, 2005.
RAGON, E. Gramática grega. São Paulo: Odysseus, 2012. 

Obras de apoio

ANDERSON, G.The Second Sophistic: a cultural phenomenon in the Roman Empire. London: 
Routledge, 1993. 

BARTHES, R. Elementos de Semiologia. São Paulo: Cultrix, 2007. 
BOWERSOCK, G. W.Greek sophists in the Roman Empire. Oxford: Clarendon Press, 1969. 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A influência dos grammatici e rhētores no Corpus Hermeticum 18 (11-16)102

CHLUP, R. The ritualization of language in the Hermetica. Aries, v. 7, n. 2, p. 133-159, 2007. 
COPENHAVER, B. P. A grand end for a grand narrative: Lodovico Lazzarelli, Giovanni 

Mercurio da Correggio and Renaissance Hermetica. Magic, Ritual, and Witchcraft, 
v. 4, n. 2, p. 207-223, 2009. 

COPENHAVER, B. P. Notes. In: HERMETICA. The Greek Corpus Hermeticum and the Latin 
Asclepius. New York: Cambridge University Press, 2000, p. 93-260.

DODD, C. H. The Interpretation of the Fourth Gospel. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2005. 

FAIVRE, A. Hermetic Literature IV: Renaissance-Present. In: HANEGRAAFF, W. J. (ed.). 
Dictionary of gnosis and Western esotericism. Leiden: Brill, 2006, p. 533-544. 

FESTUGIÈRE, A.-J. Études D’Histoire et de Philologie. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 
1975. 

FESTUGIÈRE, A.-J. La révélation d’Hermès Trismégiste. Paris: Les Belles Lettres, 2014. 
FESTUGIÈRE, A.-J. Le “logos” hermétique d’enseignement. Revue des Études Grecques, v. 

55, p. 77-108, 1942.
FOWDEN, G. The Egyptian Hermes: a historical approach to late pagan mind. Princeton: 

Princeton University Press, 1993. 
GIORDANI, M. C. História da Grécia. Petrópolis: Vozes, 2012. 
GONZÁLEZ BLANCO, A. Misticismo y escatología en el Corpus Hermeticum. Cuaderno de 

Filología Clásica, n. 5, p. 313-360, 1973.
HANEGRAAFF, W. J. Hermetic spirituality and the historical imagination: altered states of 

knowledge in Late Antiquity. Cambridge: Cambridge University Press, 2022.
HANEGRAAFF, W. J.; BOUTHOORN, R. M. Lodovico Lazzarelli (1447-1500): the Hermetic 

writings and related documents. Tempe: Arizona Center for Medieval and 
Renaissance Studies, 2005. 

JOHNSON, L. T. Among the Gentiles: Greco-Roman religion and Christianity. New Haven: 
Yale University Press, 2009. 

KROLL, J. Die Lehren des Hermes Trismegistos. Münster: Aschendorff Verlag, 1914.
LIRA, D. P. A história da formação do Corpus Hermeticum. In: HERMES TRISMEGISTOS. 

Corpus Hermeticum Græcum. São Paulo: Cultrix, 2023, p. 59-68.
LIRA, D. P. Glossário dos Hermetica Græca. João Pessoa: Ideia, 2025.
LIRA, D. P. Glossário dos Hermetica Græca: pesquisa bibliográfica das ferramentas e das 

fontes secundárias de tradução. Classica, Revista Brasileira de Estudos Clássicos, v. 
34, n. 2, p. 1-35, 2021.

LIRA, D. P. Grego antigo instrumental. João Pessoa: Ideia, 2021.



David Pessoa de Lira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

103

LIRA, D. P. O Batismo do Coração no Vaso do Conhecimento: uma introdução ao Hermetismo 
e ao Corpus Hermeticum. Recife: Editora UFPE, 2015.

MAHÉ, J.-P. Hermes Trismegistos. In: JONES, L. (ed.). Encyclopedia of religion. Detroit: 
Thompson, 2005, p. 3938-3944.

MORESCHINI, C. Hermes Christianus: the intermingling of Hermetic piety and Christian 
thought. Turnhout: Brepols, 2011. 

MORESCHINI, C. L’ermetismo del Rinascimento da Marsilio Ficino a Ludovico Lazzarelli.
Aries,v. 5, n. 1, p. 33-60, 2005.

NOCK, A. D. Essays on religion and the Ancient World. Cambridge: Harvard University 
Press, 1972. v II. 

NOCK, A. D.; FESTUGIÈRE, A.-J. Apparat Critique. In: HERMÈS TRISMÉGISTE. Corpus 
Hermeticum. Paris: Les Belles Lettres, 2011. t. 1 e 2.

NOCK, A. D; FESTUGIÈRE, A.-J. Préface et Introduction. In: HERMÈS TRISMÉGISTE. Corpus 
Hermeticum. Paris: Les Belles Lettres, 2011, p. I-LIII. t. 1 e 2.

REALE, G. História da Filosofia grega e romana. São Paulo: Loyola, 2008. 
REITZENSTEIN, R. Poimandres: Studien zur Griechisch-Ägyptischen und frühchristlichen 

Literatur. Unveränderter anastatischer nachdruck. Leipzig: B.G. Teubner, 1904. 
ROSSETTI, L. Introdução à Filosofia Antiga: premissas filológicas e outras “ferramentas de 

trabalho”. São Paulo: Paulus, 2006. 
SAWYER, J. F. A. Sacred languages and sacred texts. London: Routledge, 2002. 
SCHMID, W. Der Atticismus in seinen Hauptvertretern: von Dionysius von Halikarnass bis 

auf den zweiten Philostratus. Hildesheim: Olms, 1964.
SCOTT, W. Introduction. In: HERMETICA. The ancient Greek and Latin writings which 

contain religious or philosophical teachings ascribed to Hermes Trismegistus. Boston: 
Shambala Publications, 1985, p. 1-111. v. I.

SCOTT, W. Notes on the Corpus Hermeticum. In: HERMETICA. The ancient Greek and 
Latin writings which contain religious or philosophical teachings ascribed to Hermes 
Trismegistus. Boston: Shambala Publications, 1985, p. 1-482. v. II.

STÖRIG, H. J. A aventura das línguas: uma história dos idiomas do mundo. São Paulo: 
Melhoramentos, 2006.

VAN DEN BROEK, R. Hermetic Literature I: Antiquity. In: HANEGRAAFF, W. J. (ed.). Dictionary 
of gnosis and Western esotericism. Leiden: Brill, 2006, p. 487-498. 

VAN DEN BROEK, R. Hermetism. In: HANEGRAAFF, W. J. (ed.). Dictionary of gnosis and 
Western esotericism. Leiden: Brill, 2006, p. 558-570.

VAN DEN KERCHOVE, A. La voie d’Hermès: pratiques rituelles et traités hermétiques. 
Leiden: Brill Academic Pub, 2012. 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 90-104, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A influência dos grammatici e rhētores no Corpus Hermeticum 18 (11-16)104

WILLOUGHBY, H. R. Pagan regeneration: a study of Mystery Initiations in the Greco-Roman 
World. Chicago: The University of Chicago Press, 1929.

ΜΠΑΜΠΙΝΙΩΤΗ, Γ. Ετυμολογιϰό Λεξιϰό τής Νέας Ελληνιϰής Γλώσσας Ιστορία των 
Λέξεων. 2. ἐϰ. Αϑήνα: Κέντρο Λεξιϰολογίας, 2011. 

ΤΖΑΡΤΖΑΝΟΣ, Αχιλλέας Α. Γραμματιϰή της Αρχαίας Ελληνιϰής Γλώσσης. 15. εϰ. Αϑήναι: 
Οργανισμός Εϰδόσεως Διδαϰτιϰών Βιϐλίων, 1965.



Tema livre
Open 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

Uma análise crítica sobre 
Diomedes e a comunicação de menos 

(Ilíada, Canto V)

A critical analysis regarding Diomedes and the 
communication of ‘menos’ (Iliad, Book V)

Eduardo L. A. Rodrigues*1

Resumo: No presente artigo, propõe-se uma análise crítica da definição 
de “comunicação de menos”, conforme apresentado por Maria Daraki 
(1980). Tal conceito refere-se aos momentos em que um deus transmite 
“ardor” a um herói, frequentemente acompanhados de uma descrição 
poética formular na qual a divindade “amolece” seus membros, tornando-
os mais leves. Nossa hipótese central é que a definição de Daraki 
apresenta limitações descritivas, impedindo a identificação de todos os 
casos em que menos é transmitido de uma divindade para um humano na 
Ilíada. Para fundamentar essa análise, dividimos o estudo em duas etapas 
principais. Primeiramente, abordamos a definição de menos, levando em 
consideração estudos etimológicos e terminológicos contemporâneos. Em 
seguida, examinamos as ocorrências do termo menos nos cinco primeiros 
cantos da Ilíada, com especial atenção à aristeia de Diomedes (Il. V).

Abstract: This article proposes a critical analysis of the definition of 
“communication of menos” as presented by Maria Daraki (1980). This 
concept refers to moments when a god transmits ‘ardour’ to a hero, 
often accompanied by a poetic formulaic description in which the deity 
‘softens’ the hero’s limbs, making them lighter. Our central hypothesis is 
that Daraki’s definition presents descriptive limitations, preventing the 
identification of all instances in which menos is transmitted from a deity 
to a human in the Iliad. To support this analysis, we divide the study into 
two main stages. First, we address the definition of menos, considering 
contemporary etymological and terminological studies. Then, we examine 
the occurrences of the term menos in the first five books of the Iliad, with 
particular attention to the aristeia of Diomedes (Il. V).

* Bacharel e Mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Atualmente é doutorando e 
bolsista Capes na mesma instituição, com pesquisa voltada ao platonismo e à meta-filosofia do filósofo francês Alain 
Badiou. Seus estudos se concentram principalmente na Literatura Grega Arcaica, na História da Filosofia Antiga e na 
Filosofia Contemporânea, com ênfase nas áreas de ontologia, ética e pensamento político. Além disso, possui um 
profundo conhecimento da literatura grega arcaica, especialmente no que tange à obra de Homero.

Palavras-chave:
Ilíada;
fúria guerreira; 
menos;
comunicação 
divina.

Keywords:
Iliad;
warrior fury;
menos;
divine 
communication.

Recebido em: 11/03/2025
Aprovado em: 12/05/2025



Eduardo L. A. Rodrigues_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

107

Introdução

Como enfatizado no resumo, neste artigo, pretende-se aprofundar uma análise 
crítica sobre a definição de “comunicação de menos” proposta pela helenista 
Maria Daraki (1980). Tal expressão faz referência aos momentos em que um deus 

transmite “ardor” a um homem, especificamente, quando uma tal transmissão de poder 
é seguida pela descrição poética formular de uma divindade que “amolece” as pernas e 
os braços do herói, tornando-os mais leves: “[...] a divinité ‘assouplit ses membres, ses 
jambés d’abord, puis – en remontant – ses bras” (Maria Daraki, 1980, p. 1).1

Para realizarmos tal estudo, adentramos, num primeiro momento, a análise sobre a 
definição de menos, utilizando os atuais estudos terminológicos que consideram tanto as 
análises etimológicas do termo, quanto os mais diversos contextos em que ele aparece. 
Já, em um segundo momento, apresentaremos as ocorrências do termo menos nos 
cinco primeiros cantos da Ilíada. Apresentação essa que será dividida em três partes: 1) 
A análise das ocorrências do termo menos nos quatro primeiros cantos da Ilíada; 2) As 
ocorrências de menos na aristeia de Diomedes (Il., V), na qual tal termo evidenciaria uma 
“comunicação de menos”; 3) A ocorrência de menos em todo canto V, analisando inclusive 
outros momentos de transmissão de menos de um deus ao homem que não possuem a 
fórmula exigida por Maria Daraki.

Para essa análise, levaremos em conta as observações de Erwin Dodds (1951), em 
seu livro Os gregos e o irracional, e o estudo de Maria Daraki (1980), em seu artigo Le 
héros a menos et le héros daimoni isos.

1 Importante salientar que o artigo da helenista Maria Daraki (1980) tem como objetivo observar os aspectos culturais 
e sociais associados às indicações de transmissão de menos que demonstram a proteção de um deus a um herói. No 
entanto, a autora menciona essa exata definição de comunicação de menos e é essa definição que está sendo criticada 
aqui, principalmente em relação à sua capacidade de descrever os episódios de transmissão de menos. Além disso, 
levando em conta este artigo de Maria Daraki (1980), percebemos que somente Diomedes dentre todos os heróis da 
Ilíada participa de uma comunicação de menos e é, em três momentos distintos, denominado como daimoni isos – 
pelo poeta (Il., V, 436), por Apolo (Il., V, 438), e posteriormente por Ares (Il., V, 884), – expressão que, de acordo com 
Daraki, estaria relacionada a uma ação livre do herói e que carregaria certa representação negativa do herói diante de 
sua comunidade e dos deuses (Daraki, 1980, p. 12). Nenhum dos outros heróis homéricos recebe essas designações, 
tendo participado de uma comunicação de menos e sendo denominado como daimoni isos. No entanto, há de se 
notar que Pátroclo, só para tomarmos um exemplo dentre os heróis que possuem cantos dedicados ao seus feitos, 
também é denominado como daimoni isos em dois momentos, uma vez pelo poeta e outra por Febo Apolo (Il., XVI, 
705; 786) e, apesar de não ter recebido especificamente menos, vemos que Zeus coloca “espírito (thúmos) em” Pátroclo: 
“θυμὸνἐνὶστήθεσσινἐνῆκεν” (Il., XVI, 691). Assim observa Janko (1994, p. 397, vv. 684-91): “This is another case of dual 
motivation: his foolish delusion is his own responsibility but also part of Zeus’s inexorable plan (Strasburger, Kämpfer 
57n.)”. Concordamos com Janko a respeito de se ler ἐνῆκεν e não ἀνῆκεν nesse trecho: “Editors read ἀνῆκεν, ‘urged 
on’, but ἐνῆκεν (in a papyrus but few good codices) is better: Zeus ‘put spirit into’ Patroklos (cf. 653-7n.). The usual 
construction for ἀνίημι is Σαρπηδόνα θυμὸς ἀνῆκε (12.307)” (Janko, 1994, p. 398, v. 691). Ainda assim, um estudo mais 
aprofundado sobre o conceito de comunicação de menos sugerido por Daraki (1980) poderia colocar certos resultados 
da autora em xeque, sendo necessário passar tal conceito por novas análises e formulações teóricas.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qumo%255Cn&la=greek&can=qumo%255Cn0&prior=to/te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e)ni%255C&la=greek&can=e)ni%255C0&prior=qumo%255Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sth/qessin&la=greek&can=sth/qessin0&prior=e)ni%255C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a)nh=ken&la=greek&can=a)nh=ken0&prior=sth/qessin
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a)nh=ken&la=greek&can=a)nh=ken0&prior=sth/qessin
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a)nh=ken&la=greek&can=a)nh=ken0&prior=sth/qessin


Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma análise crítica sobre Diomedes e a comunicação de menos (Ilíada, Canto V)108

Além disso, com esse estudo, pretendemos responder às seguintes questões: 1) O 
que de fato é uma “comunicação de menos”?; 2) Qual a limitação da definição proposta 
por Maria Daraki?; 3) Levando em conta todos os momentos de transmissão de menos de 
um deus a um homem no canto V da Ilíada, poderíamos propor uma nova reformulação 
descritiva capaz de identificar com mais precisão os eventos de “comunicação de menos”?; 
Qual seria essa nova formulação?

Minha hipótese é que, ao estudarmos o termo menos, compreendendo tanto sua 
amplitude semântica quanto os contextos literários em que ele aparece, acabaremos 
por reconhecer que a “comunicação de menos”, tal como apresentada por Maria Daraki 
(1980), possui uma definição descritiva imprecisa, o que impede a identificação de todos 
os casos em que menos, de fato, é transmitido de um deus a um homem.

Se, em alguns episódios, a comunicação de menos é seguida da descrição formular 
ao indicar que o herói sente leveza em seus membros, há também outros momentos em 
que tal comunicação não é seguida de tal descrição, assim como no episódio de Eneias, 
no Canto V da Ilíada (513), ou nas cenas de Pátroclo em sua aristeia (Il., XVI), o que acaba 
por evidenciar que o menos transmitido por um deus pode aparecer de diferentes modos 
na épica iliádica. A análise que apresentaremos neste artigo, no mínimo, nos permitirá 
admitir a necessidade de uma definição mais ampla e mais precisa de “comunicação de 
menos”.

Menos

Existem diversos termos na épica homérica que podem estar associados ao 
ímpeto, à vontade, aos aspectos físicos e/ou psicológicos dos heróis. Para este estudo, 
destacamos o termo menos, que, normalmente, é traduzido por “ardor”, “paixão”, termo 
frequentemente estudado para a análise de cenas em que a motivação guerreira é adquirida 
por um agente humano por meio de uma concessão divina, em uma comunicação que, 
muitas vezes, é antecedida por uma prece.

No entanto, é importante observarmos que essa proposta de análise, que interpreta 
a ocorrência de menos dentro de um contexto de “comunicação de poder de um deus 
ao homem” (Dodds, 2002, p. 17), diz respeito ao fenômeno de transmissão de menos, 
chamado por Maria Daraki de “comunicação de menos”. Essa interpretação nem sempre 
leva em conta a amplitude semântica de menos, mas sim contextos específicos em que 
uma transmissão de poder de um deus a um ser humano é acompanhada por passagens 



Eduardo L. A. Rodrigues_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

109

formulares determinadas. Tal especificidade da comunicação de menos será apresentada 
após observarmos a amplitude semântica e descritiva desse termo.2

Um estudo semântico, mesmo que breve, será de grande importância para 
compreendermos o significado de menos. Afinal, este termo aparece frequentemente nos 
poemas homéricos, tendo cerca de 125 ocorrências na Ilíada e 47 na Odisseia, o que soma 
cerca de 172 ocorrências do termo menos em Homero.

Desse modo, para entendermos o significado de menos, deveríamos levar em 
conta não só os estudos etimológicos, mas também todas as ocorrências do termo. Como 
o objetivo deste artigo se limita aos cinco primeiros cantos da Ilíada (por uma questão de 
recorte metodológico), verificaremos, a seguir, uma recente descrição terminológica de 
menos que leva em conta tanto a amplitude semântica quanto as diversas ocorrências de 
tal termo em todo o corpus homérico.

Definição de menos

Para uma definição de menos, vejamos a seguinte análise apresentada por 
Finkelberg (2011, p. 509):3

Menos (μένος) – Experienced (from within or without) personal (including 
ANIMALS) energy, force, drive, impulse, battle-rage, ANGER, life-energy (deprived 
at DEATH); like similar “strength” words (biê, sthenos, also kêr), it occurs as an 
expansion of a personal name in the genitive (“force of Somebody” = Somebody), 
as well as in paraphrases for “battle,” “fighting” (including: “ menos of ARES”); also 
used in reference to natural forces (fire, RIVERS, SUN, WINDS) and personifying 
SPEARS (Il., XIII, 444 = Il., XVI, 613 = Il., XVII, 529, cf. Il., XI, 574); rarely menos 
(modified) to characterize a group (Il., XIII, 634 TROJANS; XVII, 20 wild beasts).

[...]

It is located in the “spirit” (THUMOS, PHRENES) and the breast, in the knees, 
and the nose (Od., XXIV, 318-319, cf. “breathing I snorting menea” Il., II, 536, 3.8 
etc.) and with similar meaning is coupled paratactically with knees, limbs, and 
frequently with hands, otherwise in hendiadys with “courage, strength” (alkê, 

2 Em seu artigo, Maria Daraki contrapõe os momentos de comunicação de menos com outros em que os heróis são 
denominados como daimoni isos. De acordo com a autora, tal expressão é utilizada nos momentos em que o herói age 
livremente, com certa independência dos deuses. No entanto, essas ações livres, de acordo com Daraki, eram vistas 
de modo negativo pela sociedade guerreira da Ilíada, podendo ser prejudicial não só ao herói, mas também ao seu 
exército.
3 Seguem algumas das importantes observações de Chantraine sobre o termo menos: “μένος n. se dit de l’espirit qui 
anime le corps, mais toujours comme principe actif, peut signifier l’intention, la volonté, la passion, l’ardeur au combat, 
a force qui anime les membres; se dit d’animaux et finalement d’une javeline, du feu, de fleuves, etc.; s’imploie comme 
βίη dans périphrases du type μένος [...]. Mένος, neutre sigmatique, a un correspondant exact dans skr. Mánas- n., avest. 
Manah- m. En composition δυσμενής répond à skr. durmanas- ‘troublé’, avest. Dušamanah- ‘ennemi’.” (Chantraine, 
1968, sv. Μένος, p. 685). Com essa abordagem etimológica vemos a importância de considerarmos também outros 
termos que aparecem em Homero, tanto os que derivaram o termo menos e que são mais antigos, quanto os outros, 
cognatos desse termo. Algo que poderia ser feito em um estudo mais aprofundado do termo.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma análise crítica sobre Diomedes e a comunicação de menos (Ilíada, Canto V)110

androtês, tharsos) and “life” (psuchê). Menos is often infused into a person (or 
animals) or activated in someone by a GOD as part of divine interaction in epic. 
And the quasi-externalization of menos, which comes and goes, corresponds to 
its quasi-independence as a force which at times (as anger) needs to be bridled 
and controlled (Il., I, 207, 282; Od. XI, 562; See SELF).

De acordo com essa descrição, vemos que menos é utilizado de diversas maneiras, 
podendo estar associado à força, ao ímpeto, à vontade e/ou à força-vital dos animais, 
dos seres humanos e das forças da natureza. Menos pode estar personificado em uma 
arma, além de poder representar a raiva e a ousadia (tharsos). Mas o que nos chama 
mais atenção é a última parte da análise de Finkelberg (2011), quando a autora indica 
que, quando menos é apresentado como uma força quase-externa, ele estaria associado 
a algo instável (“which comes and goes”), a uma força independente (dos deuses) que, 
geralmente, precisa ser controlada, tal como a raiva.

Considerando essa ampla definição e o destaque dado à “quase-externalização” de 
menos, vejamos os primeiros casos em que ocorre tal termo. Veremos que essas primeiras 
ocorrências de menos não estão localizadas num contexto de transmissão de saber ou 
poder de um deus a um homem.

Menos nos quatro primeiros cantos da Ilíada

Nas três primeiras ocorrências, menos está associado a um ardor tal como a fúria. 
Na primeira ocasião, menos está no genitivo singular (μένεος) sendo acompanhado pelo 
adjetivo ἀμφιμέλαιναι (‘em volta de escuridão’):

ἥρως Ἀτρείδης, εὐρὺ κρείων Ἀγαμέμνων,
ἀχνύμενος, μένεος δὲ μέγα φρένες ἀμφιμέλαιναι
πίμπλαντ’, ὄσσε δέ οἱ πυρὶ λαμπετόωντι ἐΐκτην.

o herói, filho de Atreu, Agamêmnon de vasto poder,
irritado: cheio de ardor (raiva), tinha o negro ânimo preenchido
e os olhos assemelhavam-se a fogo faiscante (Il., I, 103).4

A segunda ocorrência de menos aparece quando Atena refreia Aquiles, impedindo-o 
de atacar Agamêmnon no primeiro canto. Nesse contexto menos é o ardor furioso de 
Aquiles, ou seja, diretamente associado à “ira”, “cólera”, “fúria”:

Atena a Aquiles
τὸν δ’ αὖτε προσέειπε θεὰ γλαυκῶπις Ἀθήνη:
‘ἦλθον ἐγὼ παύσουσα τεὸν μένος, αἴ κε πίθηαι’

4 Edição do grego por Martin West (2011). Tradução por Frederico Lourenço (2005), com alterações nossas.



Eduardo L. A. Rodrigues_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

111

A ele respondeu a deusa, Atena de olhos esverdeados:
‘Vim para refrear a tua fúria, no caso de me obedeceres’ (Il., I, 207).

Interessante percebermos que, nessa segunda ocorrência, menos aparece 
exatamente em uma primeira indicação de comunicação entre um deus e um homem 
na Ilíada. Aqui, a intenção da deusa Atena é a de frear, de parar (παύω) a ação do herói, 
impedindo assim a manifestação de seu ardor (menos).

Mais uma vez, o uso de menos como fúria também é atestado em sua terceira 
ocorrência, quando, em meio à discussão de Aquiles com Agamêmnon, Nestor pede para 
que o Atrida refreie seu menos:

Nestor a Agamêmnon
‘ἀλλ’ ὅδε φέρτερός ἐστιν, ἐπεὶ πλεόνεσσιν ἀνάσσει.
Ἀτρείδη, σὺ δὲ παῦε τεὸν μένος· αὐτὰρ ἐγώ γε
λίσσομ’ Ἀχιλλῆϊ μεθέμεν χόλον, ὃς μέγα πᾶσιν’

‘Atrida, refreia agora a tua ira; eu próprio te suplico
que abandones a fúria contra Aquiles, que para todos
os Aqueus é um forte baluarte na guerra destruidora’ (Il., I, 282).5

Já no canto II, menos aparece no discurso de Agamêmnon quando o Atrida pede 
aos guerreiros para eles se prepararem para a batalha:

Agamêmnon ao exército aqueu
‘οὐ γὰρ παυσωλή γε μετέσσεται, οὐδ’ ἠβαιόν,
εἰ μὴ νὺξ ἐλθοῦσα διακρινέει μένος ἀνδρῶν·
ἱδρώσει μέν τεο τελαμὼν ἀμφὶ στήθεσσιν’

‘Pois não haverá qualquer pausa, nem por um momento,
até que chegue a noite para separar o ardor dos homens.
Em torno do peito escorrerá de suor o talabarte do escudo’ (Il., II, 387).

Agamêmnon indica que a batalha terminará somente quando a noite ‘separar’ 
(διακρινέει) o ardor (μένος) dos homens. Atente-se ao fato de termos, até este momento, 
quatro ocorrências do termo menos, sendo assim traduzido por “cólera” ou “ardor 
guerreiro”.

No catálogo das naus, temos o termo menos no acusativo plural, μένεα, associado 
aos senhores de Eubeia:

Senhores de Eubeia
οἳ δ’ Εὔβοιαν ἔχον μένεα πνείοντες Ἄβαντες,

Senhores de Eubeia eram os Abantes resfolegando ardor (Il., II, 536).6

5 Aqui, também o verbo utilizado em relação ao menos é παύω.
6 Literalmente esse trecho indica que os “senhores da Eubeia” são aqueles que respiram menos, provavelmente mais um 
momento em que menos significa “ardor guerreiro”.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma análise crítica sobre Diomedes e a comunicação de menos (Ilíada, Canto V)112

O exército respirando ardor
οἳ δ’ ἄρ’ ἴσαν σιγῆι μένεα πνείοντες Ἀχαιοί,
ἐν θυμῶι μεμαῶτες ἀλεξέμεν ἀλλήλοισιν.

Porém os Aqueus avançavam em silêncio, resfolegando
ardor, cada um desejoso de auxiliar o companheiro (Il., III, 8).

Atesta-se assim, na sexta ocorrência, que menos, tal como no trecho anterior, é 
regido pelo particípio do verbo πνείω (respirar), utilizado com o sentido de recuperar 
força para continuar o combate. Já na próxima ocorrência do termo menos, ainda no 
Canto III, vemos o primeiro contexto em que menos está associado à força vital:

Enquanto Agamêmnon degola os carneiros
καὶ τοὺς μὲν κατέθηκεν ἐπὶ χθονὸς ἀσπαίροντας,
θυμοῦ δευομένους, ἀπὸ γὰρ μένος εἵλετο χαλκός,
οἶνον δ’ ἐκ κρητῆρος ἀφυσσόμενοι δεπάεσσιν

Depô-los depois no chão arfantes e privados de sopro vital,
pois o bronze lhes tirara a força.
Verteram vinho da cratera para as taças (Il., III, 294).

Curiosamente, no Canto IV, menos aparece somente uma vez, no exato momento 
em que a batalha se inicia, logo após o poeta indicar o avanço de Diomedes e apresentar 
os deuses que participam da guerra:

No início da primeira batalha da Ilíada
οἳ δ’ ὅτε δή ῥ’ ἐς χῶρον ἕνα ξυνιόντες ἵκοντο,
σύν ῥ’ ἔβαλον ῥινούς, σὺν δ’ ἔγχεα καὶ μένε’ ἀνδρῶν

Quando chegaram ao mesmo local para se enfrentarem uns aos outros,
brandiram todos juntos os escudos, as lanças e o ardor dos homens (Il., IV, 447).

A partir dessa apresentação, percebe-se que, nas oito primeiras ocorrências do 
termo menos, duas estão associadas à ira, fúria (Il., I, 103, 207, 282), quatro ao ardor 
guerreiro (Il., II, 387, 536; III, 8; IV, 447) e uma (Il., III, 294) à força vital. Além disso, é 
interessante destacar que, com o início da batalha, logo após estes primeiros quatro 
cantos, o termo menos aparecerá com muito mais frequência, constando 14 vezes no 
Canto V (canto no qual há o maior número de ocorrências do termo), e 7 vezes no Canto 
VI, tendo uma variação entre uma a treze ocorrências nos outros cantos.

Tendo identificado tais contextos e definições do termo menos, vejamos, 
a seguir, a concepção atual e os casos de “comunicação de menos” na aristeia, de 
Diomedes.



Eduardo L. A. Rodrigues_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

113

Menos no Canto V da Ilíada – A comunicação de menos

Dodds (2002), ao descrever os termos ligados aos aspectos psicológicos e irracionais 
da Ilíada, também propõe a análise do termo menos em contextos de transmissão de 
poder de um deus a um homem:

Na Ilíada o caso típico (de comunicação de saber de um deus ao homem) ocorre 
na transmissão de um menos [ardor, paixão] durante a batalha, como quando 
Atena põe uma tripla porção deste elemento no coração de seu protegido 
Diomedes, ou quando Apolo o introduz no thumos de Glauco ferido. Não se 
trata de força física; nem mesmo de um órgão (uma faculdade) permanente 
de nossa vida mental como o thumos ou o nous [inteligência, entendimento, 
consciência], E muito antes um estado mental, como a ate. Quando um homem 
experimenta menos em seu peito, ou sente “’inflar pungentemente as narinas”, 
ele está cônscio de um misterioso acesso de energia; a vida nele se torna forte, 
e ele pleno de confiança e impetuosidade. A conexão do menos com a esfera do 
querer (volição) aparece claramente em palavras correlatas como μενοιναν (“estar 
ansioso”) e δυσμενες, (“desejar doentiamente algo”). É bastante significativo que, 
frequentemente, embora nem sempre, o envio de menos surja em resposta a uma 
prece. Mas trata-se, enfim, de algo muito mais espontâneo e instintivo do que o 
que chamamos de “resolução” (Dodds, 2002, p. 17).

De acordo com Dodds (2002), a concessão divina de menos é dirigida a um 
agente humano que já estava plenamente engajado em suas ações, sendo menos, dessa 
forma, um “ardor” conectado ao desejo do herói. Aqui, Dodds (2002) expõe as seguintes 
características da transmissão de menos:

1.	  Quando o herói recebe menos ele sente suas narinas inflarem;
2.	  Menos está conectado ao desejo do herói;
Já Maria Daraki (1980) descreve essa transmissão de ardor de modo ainda mais 

preciso, tratando-a como uma “comunicação de menos” que ocorre quando um herói é 
protegido por um deus, momento inverso aos contextos em que um herói é chamado de 
daimoni isos (‘semelhante a um deus’), tendo afrontado um deus. Sobre essa comunicação, 
assim descreve a autora:

Cette condition s’inverse dans le cas du héros qui combat sous la protection d’um 
Olympien dont il vient de recevoir une communication de menos. La description 
des effets produits sur le héros par cette communication est également confiée à 
une formule:la divinité“assouplit ses membres, ses jambes d’abord – en remontant 
– ses bras” (Daraki, 1980, p. 1).

Por meio dessa descrição, vemos que a comunicação de menos estaria associada 
às seguintes características: 1. Proteção divina; 2. Comunicação confiada a uma fórmula 
que descreve uma divindade tornando mais leves os membros do herói, assim como 
quando Atena concede menos a Diomedes (Il., V, 122): γυῖα δ᾽ ἔθηκεν ἐλαφρά, πόδας καὶ 
χεῖρας ὕπερθεν (“os membros mais leves, mais leves os pés e as mãos”).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma análise crítica sobre Diomedes e a comunicação de menos (Ilíada, Canto V)114

Os heróis beneficiados pela comunicação de menos são, de acordo com Maria 
Daraki (1980, p. 2), os seguintes: Diomedes (V, 2, 125; X, 482), Heitor (XV, 262; XVII, 565), 
Glauco (XVI, 529), Menelau (XVII, 570), Ajazes7 (XIII, 60) e Eneias (XX, 80).

No próximo tópico, analisaremos as duas primeiras passagens de comunicação 
de menos. Para isso, levaremos em conta principalmente a argumentação formular que, 
junto à ocorrência do termo menos, parece-nos ser a mais eficaz para a identificação dos 
momentos de “transmissão” (ou comunicação) de menos.

Diomedes e a “comunicação de menos” com a deusa Atena8

No início do Canto V, o poeta inicia a narrativa da aristeia de Diomedes apresentando 
dois momentos em que Atena auxilia e concede força a Diomedes: no início do Canto 
V, nos versos 1-9 e nos versos 121-123.9 A seguir, vejamos a primeira ocorrência de 
comunicação de menos na Ilíada (Il., V, 1-9):

ἔνθ’ αὖ Τυδείδηι Διομήδεϊ Παλλὰς Ἀθήνη
δῶκε μένος καὶ θάρσος, ἵν’ ἔκδηλος μετὰ πᾶσιν
Ἀργείοισι γένοιτο ἰδὲ κλέος ἐσθλὸν ἄροιτο·
δαῖέ οἱ ἐκ κόρυθός τε καὶ ἀσπίδος ἀκάματον πῦρ,
ἀστέρ’ ὀπωρινῶι ἐναλίγκιον, ὅς τε μάλιστα
λαμπρὸν παμφαίνησι λελουμένος Ὠκεανοῖο.
τοῖόν οἱ πῦρ δαῖεν ἀπὸ κρατός τε καὶ ὤμων,
ὦρσε δέ μιν κατὰ μέσσον, ὅθι πλεῖστοι κλονέοντο.
ἦν δέ τις ἐν Τρώεσσι Δάρης, ἀφνειὸς ἀμύμων,

Foi então que a Diomedes, filho de Tideu, Palas Atena
outorgou ardor e ousadia, para que se tornasse preeminente
entre todos os Argivos e obtivesse uma fama gloriosa.
Fez-lhe arder do elmo e do escudo uma chama indefectível,
como o astro na época das ceifas que pelo brilho sobressai
entre os outros, depois de ter se banhado no Oceano.
Foi uma chama destas que ela lhe acendeu na cabeça
e nos ombros; e enviou-o para o meio da refrega,
onde se juntava o maior número de combatentes.

Percebe-se que, já no início do Canto V, Diomedes recebe menos (‘ardor’) e thársos 
(“ímpeto”, “ousadia”) de Atena para que ele pudesse obter “boa glória” (κλέος ἐσθλὸν 
ἄροιτο). Sobre isso, Daraki (1980, p. 7) observa: “L’action des héros emplis de menos 

7 Refere-se aos dois Ajazes, Ajax Telamônio e Ajax Oileu. Optou-se por esse plural de Ajax por Ajazes, de acordo com 
a tradução de Carlos Alberto Nunes (2015). Assim também é utilizado por Tatiana Alvarenga Chanoca (2017), em sua 
dissertação O texto pelo avesso: a gênese das traduções em português da Ilíada. Frederico Lourenço (2005) utiliza o termo 
Ajantes para o plural no mesmo trecho (Il., XIII, 46-60).
8 A partir daqui todas as indicações de versos referem-se ao Canto V da Ilíada.
9 Indicação de acordo com Daraki (1980, p. 2).



Eduardo L. A. Rodrigues_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

115

est efficace, ils font, souvent, de nombreuses victimes, mais le récit de leur aristeia est 
entièrement exempt d’images d’horreur ou de sang”.

A autora mostra que menos implicaria “eficácia” e “numerosas vítimas”, o que 
nos faz pensar que tal ardor guerreiro consequentemente apresentaria a narrativa de 
importantes feitos heroicos. Desse modo, o seguinte comentário de Kirk (1990, p. 52, 1-3) 
complementaria a observação de Daraki: “[...] Athene’s inspiring of Diomedes indicates 
that an important new episode is beginning”. Enfim, partindo de tais argumentos, seria 
razoável pensarmos que a concessão de menos a um guerreiro indicaria ao leitor ou ao 
ouvinte o início de grandes atos heroicos bem sucedidos.

Já na segunda vez que Atena apoia Diomedes, a concessão de menos é antecedida 
por uma prece.10 Após o poeta adentrar novamente a narrativa dos soldados abatidos na 
batalha, Diomedes volta a se destacar ao ser atingido por uma flecha de Pândaro (Il., V, 
95-100). Ferido, Diomedes faz uma prece de súplica à Atena, pedindo a deusa para ajudá-
lo a ter êxito em abater o guerreiro que o feriu, súplica que é rapidamente atendida pela 
deusa (Il., V, 121-123):

ὣς ἔφατ᾽ εὐχόμενος· τοῦ δ᾽ ἔκλυε Παλλὰς Ἀθήνη,
γυῖα δ᾽ ἔθηκεν ἐλαφρά, πόδας καὶ χεῖρας ὕπερθεν·

Assim falou, rezando; e ouviu-o Palas Atena, tornando-lhe
os membros mais leves, mais leves os pés e as mãos.

Aqui, menos será mencionada pela própria deusa (125):

‘ἐν γάρ τοι στήθεσσι μένος πατρώϊον ἧκα’

‘Pois no teu peito eu coloquei o ardor de teu pai’. 

Atena diz que Diomedes está apto a enfrentar os troianos, dando-lhe a capacidade 
de distinguir os deuses e os homens (128) e aconselhando o herói a não lutar contra os 
Olímpicos, mas poder ferir Afrodite caso a deusa Cípria viesse a lutar.

Vemos que nos dois casos de transmissão de ardor, menos está associado às 
descrições anteriormente indicadas por Dodds (2002) e Daraki (1980). No primeiro 
momento, a deusa acende a chama “na cabeça e nos ombros” de Diomedes (7-8), e no 
segundo Atena diz que colocou o ardor de Tideu no peito dele (125, “ἐν γάρ τοι στήθεσσι 
μένος”). Enfim, na terceira ocorrência de menos no Canto V, vemos o poeta afirmar, “que 

10 Estes são os outros eventos de concessão de menos que são antecedidos por uma prece: a Heitor (XVII, 565), Glauco 
(XVI, 529) e a Menelau (XVII, 570) (Daraki, 1980, p. 2).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma análise crítica sobre Diomedes e a comunicação de menos (Ilíada, Canto V)116

três vezes mais ardor o herói possui” (136), depois de ter recebido menos de Atena em 
duas ocasiões.11

No fim do Canto IV e no início do Canto V, o poeta narra alternadamente a guerra 
e os feitos de Diomedes. Nesse momento vislumbramos o poeta acompanhar Diomedes 
por 360 versos (84-444), passando pelos diálogos de Pândaro e Eneias, pela tentativa 
de resgate de Afrodite a Eneias, e pela conversa da deusa Cípria com sua mãe, Dione, 
quando esta última apresenta o catálogo dos homens que ousaram ferir os deuses.12

O estudo desses dois momentos de comunicação de menos indica duas 
características importantes de serem salientadas. Por um lado, vemos que a concessão de 
ardor de Atena a Diomedes é uma estrutura que antecede a aristeia deste herói, mostrando 
que a transmissão de menos antecederia a narrativa de feitos heroicos. Por outro lado, 
vemos a relação de menos com a estrutura formular anteriormente apresentada por 
Daraki (1980) e Dodds (2002), na qual o herói sente seus membros mais leves ou o inflar 
de suas narinas.

No entanto, ao analisarmos as outras ocorrências de menos no Canto V, 
perceberemos que a definição de “comunicação de menos”, anteriormente apresentada, 
é, de certo modo, incapaz de identificar todos os momentos em que tal comunicação 
ocorre, principalmente nos casos de “comunicação de menos” com outros heróis e na 
transmissão de menos coletiva, quando um deus transmite ardor ao exército ou a grande 
número de guerreiros. Tal análise acabará por ressaltar a necessidade de uma reformulação 
do que seria uma “comunicação de menos”.

Menos transmitido por Apolo (V, 513 e 516), Ares (V, 470 e 563) e Hera (V, 784-92)

Como indicado, menos ocorre 14 vezes no Canto V, ora referindo-se à força vital, ora 
à força natural, sendo principalmente associado ao ardor guerreiro. Quatro ocorrências 
se referem a Diomedes, seja na transmissão (versos 2 e 125), quando o poeta ressalta o 
tamanho do ardor do herói (136), ou quando o herói diz que ele ainda possui tal ardor 
(254). Posteriormente, menos aparece associado aos seguintes temas: à força vital (296), 
ao ardor guerreiro individual (de Heitor, 472, e de Ares, 892), à força das mãos que guiam 
os cavalos (506, οἳ δὲ μένος χειρῶν ἰθὺς φέρον), à força do vento do norte Bóreas e de 
outros ventos (524, ὄφρ’ εὕδησι μένος Βορέαο καὶ ἄλλων), e cinco vezes associado ao 
ardor guerreiro que é transmitido por outros deuses além de Atena.

11 “δὴ τότε μιν τρὶς τόσσον ἕλεν μένος, ὥς τε λέοντα” (Il., V, 136).
12 Interessante notar que somente após tal catálogo é que vemos, pela primeira vez, o termo daimoni isos, quando 
Diomedes ousa atacar Eneias, mesmo sabendo que Apolo o protegia (V, 432).



Eduardo L. A. Rodrigues_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

117

A partir dessas transmissões de menos percebemos a existência de dois tipos 
de comunicação: uma concedida de um deus a um exército (o que chamaremos de 
transmissão coletiva) e o caso que, visto anteriormente, envolve somente um herói 
(transmissão individual).

Casos de comunicação individual de menos (de um deus a um homem)

A transmissão individual ocorre em dois momentos (para além das transmissões 
de menos de Atena a Diomedes). Num primeiro momento, vemos duas ocorrências de 
menos que estão associadas à transmissão de poder de Apolo ao herói Eneias (512-516):

αὐτὸς δ᾽ Αἰνείαν μάλα πίονος ἐξ ἀδύτοιο
ἧκε, καὶ ἐν στήθεσσι μένος βάλε ποιμένι λαῶν.
Αἰνείας δ᾽ ἑτάροισι μεθίστατο· τοὶ δὲ χάρησαν,
ὡς εἶδον ζωόν τε καὶ ἀρτεμέα προσιόντα
καὶ μένος ἐσθλὸν ἔχοντα· [...].

E o próprio Apolo levou Eneias para fora do seu rico
santuário, e lançou ardor no peito do pastor do povo.
Postou-se então Eneias no meio dos companheiros,
que se alegraram ao verem-no vivo, incólume e detentor
de ardor excelente. [...]

Nesse trecho, não há uma descrição indicando que o ardor concedido por Apolo 
teria deixado os membros do herói Eneias mais leves. Mas outras características comuns 
se sobressaem na comparação desses dois momentos de “comunicação de menos”. A 
primeira característica comum se encontra nos versos em que o termo menos aparece. 
Pois, assim como na concessão de menos de Atena a Diomedes, o ardor de Apolo a Eneias 
é lançado (colocado) no peito do herói:

Em teu peito coloquei o 
ardor de seu pai

τοι στήθεσσι μένος 
πατρώϊον ἧκα” (Il., V, 125).

Lançou ardor no peito do 
pastor do povo.

ἐν στήθεσσι μένος βάλε 
ποιμένι λαῶν (Il., V, 513).

Outra característica comum entre as concessões de menos a Diomedes e a Eneias 
é a indicação da qualidade do ardor que o herói possui, que também é reconhecida pelos 
seus companheiros:



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma análise crítica sobre Diomedes e a comunicação de menos (Ilíada, Canto V)118

outorgou ardor e ousadia, para que se 
tornasse preeminente entre todos os 
Argivos e obtivesse uma fama gloriosa.

δῶκε μένος καὶ θάρσος, ἵν’ ἔκδηλος 
μετὰ πᾶσιν Ἀργείοισι γένοιτο ἰδὲ κλέος 
ἐσθλὸν ἄροιτο (Il., V, 2-3).

Postou-se então Eneias no meio dos 
companheiros, que se alegraram ao 
verem-no vivo, incólume e detentor 
de ardor excelente

Αἰνείας δ᾽ ἑτάροισι μεθίστατο· 
τοὶ δὲ χάρησαν, ὡς εἶδον ζωόν τε 
καὶ ἀρτεμέα προσιόντα καὶ μένος 
ἐσθλὸν ἔχοντα· [...] (Il., V, 514-6).

Dessa forma, percebe-se que essas duas comunicações de menos, os casos de 
Diomedes e de Eneias, possuem três elementos em comum: 1. O ardor lançado no peito 
do herói; 2. A qualidade do ardor e; 3. O reconhecimento dos companheiros.

Já num terceiro caso de transmissão de menos no Canto V, vemos Ares conceber 
ardor a Menelau (Il., V, 561-4):

τὼ δὲ πεσόντ’ ἐλέησεν ἀρηΐφιλος Μενέλαος,
βῆ δὲ διὰ προμάχων κεκορυθμένος αἴθοπι χαλκῶι,
σείων ἐγχείην· τοῦ δ’ ὤτρυνεν μένος Ἄρης,
τὰ φρονέων, ἵνα χερσὶν ὕπ’ Αἰνείαο δαμείη.

Mas ao tombarem, deles se compadeceu Menelau, dileto de Ares;
atravessou as filas dianteiras armado de bronze cintilante,
brandindo a lança. E Ares incitou-lhe a força com esta intenção:
para que fosse subjugado pelas mãos de Eneias.

Se utilizarmos as passagens de Diomedes e de Eneias como referência para a análise 
de comunicação de menos, veremos que a transmissão de poder apresentada acima 
deveria ser um caso de exceção. Afinal, tal passagem parece indicar que Ares concebe 
menos a Menelau não para que ele vencesse Eneias, mas para que tivesse coragem de 
enfrentá-lo e vir a perecer diante do mesmo (Eneias), que, como indicado anteriormente, 
estava sendo protegido por Apolo.13 Sobre esse trecho, assim observa Kirk (1990, p. 116, 
vv. 562-4):

Agamemnon had shown at 4.169-82 what a disaster his death would be to the 
whole expedition, yet here he is attacking Aineias who, if no Hektor, at least is 
Menelaos’ superior as a fighter. Some hesitation maybe felt over the addition that 
Ares encouraged him with the intention of leading him to his death. Its expression 
is harmless, though μένος as object of ὅτρυνεν is unusual; τὰ φρονέων is formular, 
with τὰ as antecedent of ἵνα.

Kirk (1990) constata que não é comum menos aparecer como objeto de ὅτρυνεν 
(incitar), indicando que Menelau estaria agindo prudentemente, mesmo com Ares 

13 Importante recordarmos que não apenas Diomedes, mas também Eneias é protegido pelos deuses em quase todo 
Canto V. Primeiro, vemos Afrodite tentar resgatá-lo do combate (V, 314-8), depois o resgate de Apolo (V, 344), seguido 
de uma concessão de menos. E, ainda, há certo plano de Apolo e Ares, para retirar Diomedes da batalha, tornando 
Eneias imbatível diante dos Aqueus (V, 454-9). Também Heitor é protegido e guiado por Ares (V, 592-5).



Eduardo L. A. Rodrigues_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

119

incitando sua coragem. No entanto, veremos que, nos casos de transmissão coletiva de 
ardor, menos aparece frequentemente como objeto do verbo ὅτρυνεν, inclusive de modo 
formular (na concessão por Ares, 470, e por Hera, 792): “ὣς εἰπὼν ὤτρυνε μένος καὶ 
θυμὸν ἑκάστου”.

Vemos, assim, que não é por falta de coragem ou ardor (menos) que Menelau não se 
apresenta diante de Eneias, mas por prudência e, talvez, mais ainda por causa da proteção 
fortuitamente oferecida por Antíloco (793). De qualquer modo, vemos que o ‘ardor’ 
incitado pelos deuses, seja aqui ou nos casos coletivos, não é aquele de boa qualidade, 
como nos casos de Diomedes e de Eneias, sendo somente sinônimo de coragem, ou até 
mesmo de uma “má ousadia”. Para reforçar esse argumento, cabe observar que, logo 
após Apolo pedir a Ares para que este retirasse Diomedes da batalha, o poeta apresenta 
o deus da fúria guerreira do seguinte modo (506-11):

[...] ἀμφὶ δὲ νύκτα
θοῦρος Ἄρης ἐκάλυψε μάχῃ Τρώεσσιν ἀρήγων
πάντοσ᾽ ἐποιχόμενος· τοῦ δ᾽ ἐκραίαινεν ἐφετμὰς
Φοίβου Ἀπόλλωνος χρυσαόρου, ὅς μιν ἀνώγει
Τρωσὶν θυμὸν ἐγεῖραι, ἐπεὶ ἴδε Παλλάδ᾽ Ἀθήνην
οἰχομένην· ἣ γάρ ῥα πέλεν Δαναοῖσιν ἀρηγών.

[...] porém com a noite
escondeu Ares furioso o combate para favorecer os Troianos,
lançando-se por toda a parte. E assim obedeceu aos comandos
de Febo Apolo, deus da espada de ouro, que o incumbira
de acordar o espírito dos Troianos, quando observou Palas Atena
retirando-se; pois era ela que prestava auxílio aos Dânaos.

Ares se lança por toda parte (πάντοσ᾽ ἐποιχόμενος), incitando coragem também 
aos Dânaos, impedindo, assim, que eles temessem e recuassem diante dos Troianos, já 
que ele teria de acordar o espírito destes últimos (Τρωσὶν θυμὸν ἐγεῖραι), que também 
são favorecidos por Apolo.14

Transmissão coletiva de menos (de um deus a um grupo de pessoas, no caso um exército)

As outras duas “comunicações de menos” fazem parte daquelas que chamamos de 
transmissões coletivas. Nessas duas comunicações percebemos que o deus que concede 
menos ao exército está disfarçado, “sendo imagem de”, “semelhante a” (εἰδόμενος) algum 

14 Essa é uma interpretação nossa. Kirk (1990, p. 112, vv. 508-11), por outro lado, reforça a existência de certa frouxidão 
de detalhes: “A short résumé of Ares’ reasons for action, inessential but not alien to the oral style; such summaries 
are especially common with divine actions or intentions, cf. 11.74-7, 13.347-60, 15. 593-5. This one is not completely 
accurate over what Apollo had told Ares at 455-9, also Athene’s departure is not remarked elsewhere; again that kind 
of looseness over details is easily paralleled”.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma análise crítica sobre Diomedes e a comunicação de menos (Ilíada, Canto V)120

conhecido herói. A primeira destas transmissões é concedida de Ares aos troianos. Aqui 
temos a indicação do deus e a quem ele se assemelha (461-3):

[...] Ἄρης ὤτρυνε μετελθών,
εἰδόμενος Ἀκάμαντι θοῶι ἡγήτορι Θρηικῶν·
υἱάσι δὲ Πριάμοιο διοτρεφέεσσι κέλευεν·

Ares maligno entrou pelas fileiras dos Troianos, semelhante ao célere Acamante, 
condutor dos Trácios,
e aos filhos de Príamo, criados por Zeus, assim clamou:

E depois da fala de Ares (464-9), o poeta indica a concessão de menos (V, 470):

ὣς εἰπὼν ὤτρυνε μένος καὶ θυμὸν ἑκάστου.

Assim dizendo, incitou o ardor e o ânimo de cada um.

A segunda é a transmissão de Hera aos Aqueus, com a deusa assemelhando-se a 
Estentor (784-6):

ἔνθα στᾶσ’ ἤϋσε θεὰ λευκώλενος Ἥρη,
Στέντορι εἰσαμένη μεγαλήτορι χαλκεοφώνωι,
ὃς τόσον αὐδήσασχ’ ὅσον ἄλλοι πεντήκοντα.

foi então que gritou a deusa, Hera de alvos braços,
assemelhando-se ao magnânimo Estentor de brônzea voz,
cuja voz equivalia à de outros cinquenta homens.

E depois da fala da deusa (787-91), temos a indicação de concessão de menos (792):

ὣς εἰποῦσ’ ὤτρυνε μένος καὶ θυμὸν ἑκάστου.

Assim dizendo, incitou o ardor e o ânimo de cada um.

Como observamos anteriormente, esta transmissão coletiva se trata de uma frase 
formular (ὣς εἰποῦσ’ ὤτρυνε μένος καὶ θυμὸν ἑκάστου). Nestas duas comunicações e na 
concessão de poder de Ares a Menelau, vemos menos como objeto do verbo ὅτρυνεν 
(incitar).

Conclusão

Percebe-se que a descrição formular anteriormente utilizada para explicar os casos 
de “comunicação de menos na Ilíada” possui certas imprecisões conceituais que dificultam 
a identificação de tais casos. A transmissão de menos de um deus a um homem, ainda no 
Canto V, aparece das formas mais diversas: ora de modo individual, ora coletivo, sendo 
de boa ou de má qualidade e concedida por diferentes intenções divinas. 



Eduardo L. A. Rodrigues_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

121

Mesmo este sendo um estudo provisório por considerar somente os 5 primeiros 
cantos, algumas novas reformulações e ampliações capazes de melhor descrever os 
casos de comunicação de menos na Ilíada poderiam ser propostos. Vejamos essa nova 
reformulação, que, posteriormente, com mais estudo e aprofundamento, ainda terá de 
passar pelo crivo de uma análise mais precisa.

A “comunicação de menos” caracteriza-se pelo momento em que um herói recebe 
ardor de um deus. Esses momentos podem ser identificados pela ocorrência do termo 
menos ou de outros similares, principalmente em dois casos formulares:

1. Quando o deus transmite menos para o peito do herói: στήθεσσι μένος. Indica 
assim certa proteção divina, como nos casos de Diomedes e Eneias:

Em teu peito coloquei o ardor de seu 
pai

τοι στήθεσσι μένος πατρώϊον ἧκα 
(Il., V, 125).

Lançou ardor no peito do pastor 
do povo.

ἐν στήθεσσι μένος βάλε ποιμένι 
λαῶν (Il., V, 513).

2. Em casos de transmissão de menos em que o termo aparece como sinônimo de 
coragem, não indicando uma condição plena de proteção divina. Esses momentos são 
marcados pelo verbo ὅτρυνεν. Assim como nos casos de Menelau (563) e nas concessões 
coletivas de menos (470, 792):

[...] τοῦ δ’ 
ὤτρυνεν μένος 
Ἄρης, (Il., V, 563).

ὣς εἰποῦσ’ ὤτρυνε 
μένος καὶ θυμὸν 
ἑκάστου (Il., V, 470).

ὣς εἰποῦσ’ ὤτρυνε 
μένος καὶ θυμὸν 
ἑκάστου (Il., V, 792).

3. Essas passagens em que ocorrem “comunicação de menos” podem ter a 
indicação de sua qualidade, principalmente quando a vontade do deus é a de oferecer 
ao herói vitória e eficácia. No Canto V, os casos de Diomedes e Eneias são seguidos pela 
descrição de que o menos do herói seria reconhecido por seus compatriotas. Geralmente, 
a descrição é seguida pelo adjetivo ἐσθλός (bom, excelente, bravo):

outorgou ardor e ousadia, para que se 
tornasse preeminente entre todos os 
Argivos e obtivesse uma fama gloriosa.

δῶκε μένος καὶ θάρσος, ἵν’ ἔκδηλος 
μετὰ πᾶσιν Ἀργείοισι γένοιτο ἰδὲ 
κλέος ἐσθλὸν ἄροιτο (Il., V, 2-3).

Postou-se então Eneias no meio dos 
companheiros, que se alegraram ao 
verem-no vivo, incólume e detentor 
de ardor excelente

Αἰνείας δ᾽ ἑτάροισι μεθίστατο· 
τοὶ δὲ χάρησαν, ὡς εἶδον ζωόν τε 
καὶ ἀρτεμέα προσιόντα καὶ μένος 
ἐσθλὸν ἔχοντα· (Il., V, 514-6).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 106-122, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Uma análise crítica sobre Diomedes e a comunicação de menos (Ilíada, Canto V)122

Enfim, tendo catalogado tais características das “comunicações de menos” que 
ocorrem no canto V da Ilíada, ressalto novamente que tais conclusões deverão ser revistas 
a partir de um estudo que dê conta de analisar todas as cenas de transmissões de ardor 
na Ilíada, a fim de garantir maior amplitude e precisão a esse singular e importante evento 
no épico homérico.

Referências

Documentação textual

HOMER. Iliad. Edited with notes by M. M. Willcock. London: St. Martin’s Press, 1984.
HOMERI. Homeri Ilias. Edited by M. L. West. Stuttgart-Leipzig: Teubner, 1998. v. I.
HOMERI. Homeri Ilias. Edited by M. L. West. Stuttgart-Leipzig: Teubner, 2000. v. II.
HOMERO. Ilíada. Tradução em versos por Carlos Alberto Nunes. São Paulo: Ediouro, 2015.
HOMERO. Ilíada. Tradução por Frederico Lourenço. São Paulo: Penguim Companhia, 2005.

Obras de apoio

CHANOCA, T. A. O texto pelo avesso: a gênese das traduções em português da Ilíada. 
Dissertação (Mestrado em Estudos Literários) – Programa de Pós-Graduação em 
Estudos Literários da Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2017.

CHANTRAINE, P. Dictionnaire Étymologique de la langue grecque. Paris:  Klincksieck, 1968.
DARAKI, M. Le héros à menos et le héros daímoni isos: une polarité homérique. Classe di 

Lettere e Filosofia, v. 10, n. 1, p. 1-24, 1980.
DODDS, E. R. Os gregos e o irracional. São Paulo: Escuta, 2002.
DODDS, E. R. The Greeks and the irrational. Berkeley: University of California Press, 1951.
FINKELBERG, M. The Homer Encyclopedia. London: Blackwell, 2011. v. I-III.
JANKO, R. The Iliad: a commentary. Cambridge: Cambridge University Press, 1994. v. IV.
KIRK, G. The Iliad: a commentary. Cambridge: Cambridge University Press, 1990. v. II.
WEST, M. L. The making of the Iliad: disquisition and analytical commentary. London: 

Oxford University Press, 2011.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

Redes de apoio e comunidades de 
migrantes na historiografia grega*

1

Networks and migrant communities in Greek historiography

Breno Battistin Sebastiani**
2

Resumo: Este texto propõe-se a examinar alguns casos de redes de apoio 
e comunidades paradigmáticas formadas por migrantes e descritas por 
Heródoto, Tucídides, Xenofonte, Políbio e Diodoro. A discussão se centrará 
nos modos por meio dos quais tais migrantes as construíram, sobretudo 
quando o fizeram sem necessariamente mimetizar instituições e práticas 
políticas de pólis antigas. Como aportes teóricos para a discussão, 
servimo-nos principalmente de Malkin (2011), para estudos de formação 
de redes de apoio, e de Garland (2014), para a questão dos migrantes na 
Antiguidade. Com essa discussão, esperamos demonstrar que migrar na 
antiguidade foi motor de promoção de novas formas de dinamismo social, 
econômico, cultural e humanitário.

Abstract: This text aims to examine some cases of support networks 
and paradigmatic communities formed by migrants and described by 
Herodotus, Thucydides, Xenophon, Polybius, and Diodorus. The discussion 
will focus on the ways in which these migrants constructed them, especially 
when they did so without necessarily mimicking institutions and political 
practices of ancient poleis. As theoretical contributions to the discussion, 
we mainly use Malkin (2011), for studies on the formation of support 
networks, and Garland (2014), for the issue of migrants in antiquity. With 
this discussion, we hope to demonstrate that migrating in antiquity was a 
driving force for promoting new forms of social, economic, cultural, and 
humanitarian dynamism.

* O presente trabalho foi realizado com apoio do Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq) 
(304011/2022-3). Agradeço aos pareceristas a leitura acurada do manuscrito e todas as sugestões de aprimoramento. 
Problemas remanescentes são naturalmente de minha exclusiva responsabilidade. A pesquisa que deu origem a este 
trabalho também se insere no projeto do Ministerio de Ciencia y Tecnología (España) PID2020-112790GB-I00 “Pobreza, 
marginación y ciudadanía en Atenas clásica. Procedimientos de marginalización e integración ciudadana de sectores 
liminales en el sistema democrático”.
** Historiador (USP), professor associado de Língua e Literatura Grega do DLCV/FFLCH/USP, investigador colaborador 
junto ao CECH da Universidade de Coimbra e bolsista PQ2-CNPq.

Palavras-chave:
migrantes; 
redes de apoio; 
comunidades; 
historiografia 
grega.

Keywords:
migrants;
networks; 
communities;
Greek historiography.

Recebido em: 05/03/2025
Aprovado em:  22/04/2025



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Redes de apoio e comunidades de migrantes na historiografia grega124

Introdução

Um dos grupos sociais que pode ser caracterizado como em situação de 
vulnerabilidade quase permanente na Antiguidade é o dos migrantes. Com base 
nos textos de Heródoto, Tucídides, Xenofonte, Políbio e Diodoro, este trabalho 

propõe-se a examinar alguns casos de redes de apoio e comunidades paradigmáticas 
formadas por migrantes descritas pelos historiadores citados. A discussão se centrará nos 
modos por meio dos quais tais migrantes as construíram, sobretudo quando o fizeram 
sem necessariamente mimetizar instituições e práticas políticas de pólis antigas.

A primeira questão a ser posta diz respeito à efetiva existência de migrantes 
na Antiguidade e, em caso de resposta positiva, à sua identificação. Nas narrativas de 
historiadores gregos como Heródoto (c. 484-425), Tucídides (c. 460-399), Xenofonte 
(431-354), Políbio (c. 200-118) e Diodoro Sículo (séc. I a.C.) encontram-se menções a 
deslocamentos de povos e indivíduos por diversas razões e entre distintos tipos de 
sociedades e conjunturas. Expressões como metanástai (e.g., Heródoto, Historiae, 7, 
161), epaktoí (e.g., Tucídides, 6, 20; 7, 28), planêtai (e.g., Xenofonte, Cynegeticus, 5, 17), 
époikoi (e.g., Thuc., 2, 27), assim como os bem conhecidos ksénoi e métoikoi, dentre 
outras, são constantemente empregadas, às vezes de modo intercambiável, para referir 
as e os protagonistas do fenômeno da migração, isto é, migrantes, adventícios, errantes, 
colonos, estrangeiros ou metecos (respectivamente e em tradução meramente provisória 
e instrumental).1 Tais termos conotam sempre indivíduos ou grupos que se deslocam, 
quaisquer que tenham sido as razões a motivá-los, isto é, indivíduos ou grupos percebidos 
por historiadores antigos de modo análogo, senão idêntico, ao que entendemos 
correntemente por migrantes. 

A partir dessa seleção de termos-chave, uma primeira linha teórica do presente 
texto pode ser traçada: este parte sempre da identificação dos agentes concretos – as 
e os migrantes – para só então alçar-se aos contextos em meio aos quais as atividades 
desses migrantes foram descritas, na tentativa de aplicar à Antiguidade uma perspectiva 
análoga à que Paiva (2013) empregou para compreender movimentos migratórios em 
fins do século XIX. Ao centralizar a perspectiva deste texto na diminuta escala dos agentes 
migrantes, esperamos contribuir para iluminar um aspecto da formação de comunidades 
e redes de apoio na Antiguidade que, porque pressuposta, não é totalmente explicitada 
por Malkin (2011), por exemplo, cuja visada tem por objeto antes a formação de redes de 

1 Todas as traduções presentes neste texto sem referência à autoria de terceiros são próprias e foram feitas com base 
nas edições constantes no Thesaurus Linguae Graecae (TLC).



Breno Battistin Sebastiani_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

125

cidades e colônias gregas no período arcaico. Embora tomando como referência teórica 
sua defesa da aplicação de conceitos contemporâneos ao estudo da Antiguidade (Malkin, 
2011, p. 3-64) e a elaboração da noção de “Greek Wide Web”2 para a compreensão da 
formação de redes de colônias gregas no período arcaico, a ambição do presente texto 
é bem menor: este almeja tão somente identificar passos e conceitos de historiadores 
antigos que possam servir de referência para a discussão sobre a formação de redes 
e comunidades na Antiguidade por parte de um grupo específico de agentes, no caso 
migrantes, e que talvez possa repercutir em estudos sobre outros grupos de agentes no 
mundo antigo.

Os migrantes na Antiguidade não raro constituíram redes de apoio e comunidades 
cuja identificação e mapeamento pressupõem alguns outros questionamentos prévios: o 
que define uma rede de apoio e uma comunidade, e com base em quais iniciativas são 
construídas? Quais os motivos que levaram migrantes a construí-las, e quais os aportes 
ainda úteis para a presente abordagem provenientes do modelo de atração e expulsão 
migratória?3 De que modo distintos historiadores as identificaram e descreveram, e quais 
elementos são privilegiados por cada relato? De que modo tais redes e comunidades 
mimetizam instituições e práticas políticas encontradas em pólis antigas, quando é o 
caso? É este o exame em que o texto a seguir se focará, discutindo a identificação e 
o mapeamento de algumas dessas redes de apoio e comunidades que podem ser 
consideradas paradigmáticas.4

Redes e comunidades paradigmáticas de migrantes 

Exemplos de comunidades de migrantes claramente decalcadas de instituições e 
práticas políticas notórias no mundo antigo podem ser lidos principalmente em Heródoto 
e Tucídides. No primeiro, temos o caso de Milcíades, designado explicitamente como 
tirano (Hdt., Hist., 6, 36, 1: τύραννον κατεστήσαντο) do Quersoneso pelos atenienses e 
doloncos que o acompanharam em expedição colonizadora. Embora muito breve, o passo 

2 “The Greek Wide Web was multidirectional, decentralized, nonhierarchical, boundless and proliferating, accessible, 
expansive, and interactive” (Malkin, 2011, p. 25). 
3 Por “modelo de atração e expulsão migratória” me refiro à síntese operada por Garland (2014, p. 153): “Immigration 
scholars identify two related phenomena as the catalyst for migration: a “push” from the country of origin due to its 
unfavorable internal conditions and how those conditions impact upon specific individuals and groups; and a “pull” to 
another country or region that holds out the expectation, promise, or hope of a better existence”.
4 Para tal exame são fundamentais trabalhos como os reunidos por Harrison (2002) e Taylor; Vlassopoulos (2015), além 
de Isaac (2004), Koser (2007), Vlassopoulos (2007; 2013), Harzig; Hoerder (2009), Lape (2010), King (2012), O’ Really 
(2012), Bosma; Kessler; Lucassen (2013), Garland (2014), Wijma (2014), Baker; Tsuda (2015), Brettell; Hollifield (2015), 
Morales (2015), Zanfrini (2016), Kasimis (2018) e Knight (2019).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Redes de apoio e comunidades de migrantes na historiografia grega126

herodotiano deixa claro, pela terminologia empregada, que Milcíades passou de oikistés 
(Hdt., Hist., 6, 34, 5) escolhido fortuitamente a tirano, centralizando em si poder político 
suficiente para formar uma comunidade e governar tais indivíduos de modo análogo 
a Pisístrato, na ocasião tirano de Atenas. Por outras palavras, pode-se dizer que o que 
foi organizado por Milcíades no Quersoneso foi uma comunidade paradigmática, isto é, 
um sistema organizado e organizativo autônomo, ou tendente à autonomia, motivado 
e gerenciado por seus próprios membros, de modo independente tanto da metrópole 
quanto de outras comunidades porventura existentes na região, e com as quais, é lícito 
supor, manteve relações de troca e reciprocidade quando necessário.

Já no segundo historiador, Tucídides, o exemplo mais claro talvez seja o dos diversos 
empreendimentos de colonização promovidos pelos gregos que se lê na “arqueologia da 
Sicília” (Thuc., 6, 3-5). Para além das diversas menções a oikistaí e à atividade recorrente 
de (ksyn)kaitoikízein diversas colônias, chama atenção no passo a rápida menção ao 
megarense Lamide, que por breve tempo teria se unido aos calcídios para administrar 
politicamente (ξυμπολιτεύσας - Thuc., 6, 4, 1) a recém-fundada Leontini. Assim como 
Heródoto, Tucídides também é explícito não só ao identificar nas colônias da Magna 
Grécia práticas políticas que descreveriam exatamente o que poderia ocorrer em uma 
pólis como Atenas. A menção a uma sympoliteía e as recorrentes menções (Thuc., 6, 3-5) 
a (ksyn)kaitoikízein dão a medida da coordenação (o uso do sufixo ksyn- não parece ter 
sido meramente pleonástico), da organização consciente dos agentes envolvidos, que 
formam não só comunidades locais, mas também redes inter-comunitárias, como no caso 
de Lamide, ainda que efêmeras (o historiador não menciona, porém, qual teria sido a 
duração dessa ksynpoliteía). O sistema elaborado por Lamide pode ser caracterizado, 
por outras palavras, como uma rede de apoio paradigmática, na medida em que uma 
sympoliteía pressupõe o alinhamento de várias comunidades ou grupos motivados por 
interesses comuns e visando a algo comum, no caso a manutenção da própria existência 
em território desconhecido e com laços muito tênues com a metrópole.

Até aqui seguimos a pista de Malkin (2011), dado que ambos os exemplos dizem 
respeito a iniciativas de colonização gregas. A maioria, porém, dos exemplos de constituição 
de redes e comunidades de migrantes, mesmo quando imersos em contextos envolvendo 
iniciativas de colonização, não é tão evidente quanto se lê nos passos acima. Com base 
em tais passos, pode-se afirmar que, por comunidades migrantes, estamos diante de um 
fenômeno que, na Antiguidade, correspondeu a qualquer tipo de organização coletiva 
formada por migrantes, independentemente de sua vigência cronológica, e que tinha por 
modelo instituições e/ou práticas políticas identificáveis em pólis antigas, ou ao menos 
assim foi descrita. E redes, por extensão, seria o alinhamento de comunidades motivadas 



Breno Battistin Sebastiani_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

127

por interesses comuns e visando à própria manutenção, via de regra organizadas de 
modo descentralizado.5 

Como apoio teórico para discutir ocorrências de formações de comunidades ou 
redes de apoio na Antiguidade não tão evidentes como nos exemplos acima, me servirei 
de duas obras, além do já referido Malkin (2011), de quem manterei subjacente a noção de 
que a formação de redes e comunidades na Grécia antiga correspondeu a um fenômeno 
“multidirectional, decentralized, nonhierarchical, boundless and proliferating, accessible, 
expansive, and interactive” (Malkin, 2011, p. 25). Como aportes direta e especificamente 
relacionados ao objeto deste texto, recorrerei a Garland (2014), que elabora uma tipologia 
funcional dos migrantes na Antiguidade; e a Zanfrini (2016) que, por sua vez, se volta de 
modo análogo para o fenômeno na contemporaneidade.

A combinação dos dois aportes se fundamenta numa contribuição comum a 
ambos os autores, ainda que trabalhada com base em objetos, objetivos e temporalidades 
absolutamente distintas: ambos elaboraram tipologias que convergem ao identificar, 
em paradigmas de migrantes por razões estritamente econômicas, um elemento que 
não apenas suscita hipóteses comparativas de cunho histórico-antropológico entre o 
fenômeno antigo e o contemporâneo das migrações como, ainda, permite a identificação 
de pistas sobre a formação de comunidades e redes na Antiguidade. Em detalhe, 
ambos identificam em indivíduos situados tanto no meio da pirâmide social quanto 
em sua base o objeto por excelência para o exame proposto: aqueles, os situados no 
meio, veem no risco da mudança um mecanismo compensador, com promessas de 
ganhos ainda maiores; estes, os da parte de baixo da pirâmide, veem na migração, por 
vezes, a única saída contra as mais diversas situações de pobreza ou miséria. Quase 
todos, senão mesmo todos os migrantes na Antiguidade, denotam preocupações de 
ordem econômica subjacente ao ato de migrar, fosse a busca de um novo local para se 
estabelecer, fosse alguma forma de ganho comercial, fosse, ainda, alguma expectativa 
de pilhagem e aproveitamento decorrente de uma expedição bélica, dentre outros 
exemplos que poderiam ser arrolados. 

Dentre o grupo maior formado pela genérica designação de migrantes há, pelo 
menos, dois subgrupos bastante mais específicos e aos quais se pode atribuir objetivos 
explicitamente econômicos como norteadores de sua iniciativa de migrar: como exemplos 
desses grupos na Antiguidade, o texto a seguir discutirá alguns episódios emblemáticos 
envolvendo metecos e estrangeiros, de um lado, e mercenários, de outro.

5 Cf. discussão em Malkin (2011, p. 8-10).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Redes de apoio e comunidades de migrantes na historiografia grega128

Metecos e mercenários

Na Atenas da transição entre os séculos V e IV, que se tornou o maior polo de 
atração de migrantes do Mediterrâneo, à exceção de momentos críticos como a expedição 
à Sicília ou a tirania dos Trinta, encontramos métoikoi como os pretendentes que viajam 
grandes distâncias na esperança de casar-se com a filha de Clístenes, tirano de Sicíone 
(Hdt., Hist., 6, 126-130); Céfalo e seus filhos Lísias e Polemarco; metecos ricos tais quais 
aqueles cujos bens foram confiscados com o beneplácito dos Trinta (Xen., Hellenica, 2, 3, 
21); ou os indivíduos designados como a “melhor estirpe de habitantes” por Xenofonte 
(De Vectigalibus, 2, 6). Dentre os ksénoi, abundam mulheres vítimas de tráfico sexual, e 
que virão a tornar-se pórnai e hetaírai; ou os ksénoi, provavelmente também metecos, 
que desertam de Nícias (Thuc., 7, 13, 63); ou a multidão de escravos kheirotéchnai 
(artesãos qualificados), dentre eles ceramistas e pintores, que escapam para Deceleia em 
413 (Thuc., 7, 27); ou, de modo geral, “toda sorte de bárbaros”, no juízo de Xenofonte 
(Vect., 2, 3). Seguramente o maior número de migrantes da cidade se encontraria sob 
essa rubrica. Em comum a todos esses indivíduos, fossem eles formalmente metecos ou 
apenas estrangeiros de passagem, encontram-se as mais variadas formas de desejo de 
ascensão social, quando possível, mas sobretudo econômica. 

A percepção da existência de redes de apoio formadas por migrantes é sempre 
feita por vias indiretas, uma vez que não se encontra, nos textos antigos, um conceito 
específico que descreva o fenômeno, o qual, aliás, não parece ter despertado a atenção dos 
historiadores em exame. Dentre os exemplos acima, dois são particularmente eloquentes. 
O primeiro se encontra em Tucídides e diz respeito à multidão de kheirotéchnai que 
escapam para Deceleia em 413: “mais de vinte mil cativos desertaram, a maior parte deles 
artesãos” (Thuc., 7, 27, 5). Não é possível definir com precisão se se trata de um grupo que 
organizou a fuga, ou simplesmente de um ajuntamento coletivo que se formou como tal 
em função da fuga mesma que empreendeu. A despeito disso, entretanto, é relevante o 
fato de que, em dado momento, um grupo formado por praticantes de um mesmo ofício, 
ou de ofícios afins, ao ponto de serem todos qualificados por uma única rubrica, agiu 
efetivamente como grupo e não apenas como somatória desconexa de indivíduos. Por 
outras palavras, os artesãos fugitivos atuaram coletivamente a ponto de não apenas sua 
atuação ter sido reconhecida como tal por um historiador como também, seguramente, 
ter deixado marcas na população da qual se desvincularam, uma vez que a perda de um 
grande número de artesãos não é algo que se substituísse rapidamente.

A despeito de terem agido como uma rede de solidariedade forjada às pressas, 
porém, chama atenção o fato de que o historiador nada afirma a respeito desse grupo 



Breno Battistin Sebastiani_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

129

em fuga que permita inferir terem organizado qualquer estrutura ou comunidade que 
minimamente recorde uma pólis antiga, a despeito da ação coesa empreendida. Ao 
contrário, a iniciativa parece ter sido única e pontual, fruto de uma situação de desespero 
e necessidade urgentes, e que se limitou à circunstância e espaço em que ocorreu, isto 
é, não deixou raízes nem prolongamentos sociais mais profundos. Estamos inicialmente 
diante apenas de uma rede de apoio formada por tais migrantes, ou seja, uma forma 
de união solidária forjada muitas vezes às pressas e ante a premência de uma grande 
necessidade com o fim específico de proteger mutuamente, da melhor forma possível, a 
todos os indivíduos porventura albergados sob a proteção de tal rede. Uma vez escapados 
à dominação a que estavam até então submetidos, é de se supor que tais indivíduos, para 
sobreviver, tenham dado continuidade às atividades que desempenhavam até então, mas 
agora inseridos em nova comunidade e de modo coletivo ou não. 

Outro passo notável, que trata de estrangeiros antes que de metecos, se lê na 
exortação de Nícias a seus marinheiros antes da batalha contra Gilipo:

[...] vocês que até o momento foram considerados atenienses sem o ser, sendo 
admirados em toda a Hélade pela perícia em nossa língua e pela imitação de 
nossos costumes, vocês que partilham não menos das vantagens de nosso 
império por conta do pavor que ele inspira em seus súditos, e sobretudo pelo 
fato de não serem vítimas de injustiça. De modo que, sendo os únicos a partilhar 
livremente do império conosco, é justo que não o traiam (Thuc., 7, 63, 3-4).6

O passo funciona como um raio x da atuação de estrangeiros livres em Atenas, dos 
benefícios que tais estrangeiros poderiam auferir ao unir-se no empenho coletivo pelo 
império, e dos perigos a que poderiam se expor caso dele abrissem mão. Peça fundamental 
da engrenagem da arché ateniense, seus naútai são exortados a fazer precisamente aquilo 
que fazem bem de modo coletivo, isto é, quase como uma comunidade dentro da pólis: 
engajar-se no esforço maior para defendê-la na ocasião. Assim como no caso acima, é de 
supor que também esses naútai partilhassem de interesses comuns e se empenhassem, 
formando uma rede de apoio, para defendê-los, como foi o caso daqueles que, também 
marinheiros, se reuniram em assembleia em Samos dois anos depois para fazer frente ao 
golpe de Estado que assolava a cidade (Thuc., 8, 76).7 Novamente, e de modo análogo, o 
historiador ateniense não descreve explicitamente a formação e a atuação de uma rede 
de apoio. De seu relato, porém, é perfeitamente possível inferir sua existência e, por via de 

6 οἳ τέως Ἀθηναῖοι νομιζόμενοι καὶ μὴ ὄντες ἡμῶν τῆς τε φωνῆς τῇ ἐπιστήμῃ καὶ τῶν τρόπων τῇ μιμήσει ἐθαυμάζεσθε 
κατὰ τὴν Ἑλλάδα, καὶ τῆς ἀρχῆς τῆς ἡμετέρας οὐκ ἔλασσον κατὰ τὸ ὠφελεῖσθαι ἔς τε τὸ φοβερὸν τοῖς ὑπηκόοις καὶ 
τὸ μὴ ἀδικεῖσθαι πολὺ πλέον μετείχετε. ὥστε κοινωνοὶ μόνοι ἐλευθέρως ἡμῖν τῆς ἀρχῆς ὄντες δικαίως [ἂν] αὐτὴν 
νῦν μὴ καταπροδίδοτε (Thuc., 7, 63, 3-4).
7 Discussão do passo e bibliografia em Sebastiani (2018; 2022).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Redes de apoio e comunidades de migrantes na historiografia grega130

passos como o examinado, inferir a atuação de seus membros, as razões que os uniram e 
as preocupações e benefícios comuns por eles partilhados.

Com relação à atuação de mercenários, lemos em Políbio ao menos um exemplo 
eloquente, que compreende a atuação de Xantipo junto aos cartagineses (Políbio, 1, 32-
36). O relato de Políbio se inicia com a seguinte menção:

Por essa época navega para Cartago um certo arregimentador de mercenários 
(ξενολόγος), daqueles que anteriormente eram enviados à Grécia, trazendo 
muitos soldados, e entre eles um lacedemônio de nome Xantipo, educado à 
lacônica e experimentado na guerra (Polyb., 1, 32, 1).8

À primeira leitura, nada permite inferir que tais mercenários formassem um grupo 
coeso ou uniforme. Esses soldados se encontravam, porém, arregimentados sob as ordens 
de alguém que coordenava sua atuação como coletividade – o ksenológos – e, por extensão, 
de algum modo conferia alguma organicidade ao grupo que, uma vez desembarcado, 
desempenharia uma ação coordenada e específica, no caso atuando como mercenários 
junto aos cartagineses. Nos quatro parágrafos de Políbio na sequência, a informação 
mais importante a ser destacada é a presença, lado a lado, de ao menos três tipos de 
representantes de três estratos sociais distintos e provenientes das mais diversas partes 
do Mediterrâneo, que não apenas conviviam e partilhavam interesses como dependiam 
mutuamente uns dos outros. Enquanto o ksenológos atuava como intermediário entre 
a aristocracia militar e o contingente de soldados recrutados, é nítido o quanto os dois 
primeiros, intermediário e aristocracia, dependem intrinsecamente dos últimos, os 
soldados, para sua existência e desempenho das próprias funções socioeconômicas. 
Embora não seja um relato específico sobre formas de exploração ou consciência do fato 
por parte dos explorados, o texto de Políbio documenta de modo singular tais interações e 
quase dá voz àqueles que formavam o sustentáculo dessa enorme pirâmide sociopolítica, 
indivíduos não raro sem vinculação direta com a formação ou com a composição de 
pólis ou impérios, mas tão somente empregados ad hoc e que se mantinham vagando 
de uma situação de conflito a outra a fim de ganhar a vida mediante o emprego da força 
organizada. Assim como nos exemplos anteriores, também é possível inferir deste que 
havia alguma consciência, por parte dos mercenários envolvidos, de que apenas atuando 
coletivamente eles conseguiriam auferir alguma forma de ganho e sustento, formando, 
assim, redes próprias.

8 Περὶ δὲ τοὺς καιροὺς τούτους καταπλεῖ τις εἰς τὴν Καρχηδόνα ξενολόγος τῶν ἀπεσταλμένων εἰς τὴν Ἑλλάδα 
πρότερον [εἰς τὴν Καρχηδονίων], ἄγων στρατιώτας πλείστους, ἐν οἷς καὶ Ξάνθιππόν τινα Λακεδαιμόνιον, ἄνδρα τῆς 
Λακωνικῆς ἀγωγῆς μετεσχηκότα καὶ τριβὴν ἐν τοῖς πολεμικοῖς ἔχοντα σύμμετρον (Polyb., 1, 32, 1).



Breno Battistin Sebastiani_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

131

Análoga consciência e análoga rede pode ser inferida de um ksenológos bem 
conhecido por via do relato de Tucídides, ainda que formalmente não designado como 
tal. No episódio do massacre de Micaleso (Thuc., 29-30), os 1300 mercenários trácios 
chegados tardiamente a Atenas são entregues a Diítrefes, que por sua vez é encarregado 
de prejudicar os inimigos da cidade de qualquer maneira que conseguisse. Diítrefes 
passa imediatamente à obra, perpetrando uma série de razias e ataques, inclusive 
massacrando todos os alunos de uma escola infantil. Por trás do horror do episódio 
pode-se ler algo análogo ao que se encontra no passo de Políbio discutido acima, isto 
é, que a atuação de mercenários conduzidos por um ksenológos refletia também uma 
forma de organização de redes de apoio fundada numa consciência comum que lhes 
garantia os próprios interesses. 

O emprego de mercenários para atuar coletivamente para a proteção de um tirano 
ou de uma pólis era algo dado como natural e corriqueiro ao menos desde Xenofonte, que 
apresenta o poeta Simônides aconselhando Hierão sobre como empregar misthophóroi 
e doryphóroi de modo o mais eficiente tanto para sua proteção pessoal quanto para a de 
toda a comunidade que eventualmente viesse a governar (Xen., Hiero, 10). Quase como 
num desdobramento dessa linha de raciocínio, lê-se em Políbio uma descrição explícita 
do papel coletivo desempenhado por tais indivíduos e sua importância para a existência 
de organizações coletivas na Antiguidade, tanto de caráter democrático quanto tirânico:

Após algum tempo, os mercenários do tirano prevaleceram por seu número e 
destreza superiores, pois eram bem treinados. Isto é geralmente, via de regra, 
o que costuma ocorrer: assim como as massas nas democracias são mais 
propensas a desencadear conflitos do que os súditos de um tirano, na mesma 
medida os estrangeiros de um déspota provavelmente superarão os mercenários 
arregimentados por democracias. Se, no primeiro caso, uns se arriscam pela 
liberdade e os demais por conta da escravidão, do mesmo modo, no caso dos 
mercenários, os primeiros se empenham por melhorar a própria situação, e os 
demais por evidente prejuízo próprio. Pois uma democracia, tão logo elimina 
os conspiradores, não mais mantém a própria liberdade com mercenários; uma 
tirania, porém, quanto mais ambiciona, tanto mais necessita de mercenários, pois 
como comete crimes contra muitos, se vê às voltas com muitos conspiradores. 
Daí que a segurança dos déspotas depende inteiramente da boa vontade e da 
força de estrangeiros (Polyb., 11, 13, 3-8).9

9 χρόνου δὲ γινομένου κατίσχυον καὶ τῷ πλήθει καὶ ταῖς εὐχειρίαις διὰ τὴν ἕξιν οἱ παρὰ τοῦ τυράννου μισθοφόροι. 
τοῦτο δ› εἰκότως καὶ τὸ παράπαν εἴωθε γίνεσθαι. ὅσῳ γὰρ συμβαίνει τοὺς ἐν ταῖς δημοκρατίαις ὄχλους 
προθυμοτέρους ὑπάρχειν ἐν τοῖς πολεμικοῖς ἀγῶσι τῶν τοῖς τυράννοις πολιτικῶν ὑποταττομένων, τοσούτῳ τὰ 
παρὰ τοῖς μονάρχοις ξενικὰ τῶν ἐν ταῖς δημοκρατίαις μισθοφορούντων εἰκὸς ὑπεράγειν καὶ διαφέρειν. ὥσπερ 
γὰρ ἐπ› ἐκείνων οἷς μὲν ὑπὲρ ἐλευθερίας ἐστίν, οἷς δ› ὑπὲρ δουλείας ὁ κίνδυνος, οὕτως ἐπὶ τῶν μισθοφόρων οἷς 
μὲν ὑπὲρ ὁμολογουμένης ἐπανορθώσεως, (οἷς δ›) ὑπὲρ προδήλου βλάβης γίνεται φιλοτιμία. δημοκρατία μὲν γάρ, 
ἐπανελομένη τοὺς ἐπιβουλεύσαντας, οὐκέτι μισθοφόροις τηρεῖ τὴν ἑαυτῆς ἐλευθερίαν· τυραννὶς δ› ὅσῳ μειζόνων 
ἐφίεται, τοσούτῳ πλειόνων προσδεῖται μισθοφόρων. πλείονας γὰρ ἀδικοῦσα πλείονας ἔχει καὶ τοὺς ἐπιβουλεύοντας. 
ἡ δὲ τῶν μονάρχων ἀσφάλεια τὸ παράπαν ἐν τῇ τῶν ξένων εὐνοίᾳ κεῖται καὶ δυνάμει (Polyb., 11, 13, 3-8).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Redes de apoio e comunidades de migrantes na historiografia grega132

A sagacidade e o refinamento da análise de Políbio não são apenas fruto de 
observação perspicaz por parte de um ex-dirigente da Liga Aqueia profundamente 
familiarizado com a esfera militar e diplomática das intrincadas relações políticas no 
mundo helenístico. Antes, um exame assim tão contundente indica o modo de agir 
coletivo, organizado e consciente dos próprios poderes e limites por parte dos mercenários 
estrangeiros objeto do escrutínio do historiador. Por outras palavras, tal percepção reflete 
a existência de redes próprias formadas por tais indivíduos e grupos e fundamentadas no 
poder que detinham tanto para a manutenção de tiranias quanto para a destruição de 
democracias – note-se a ambiguidade, incisivamente irônica no original, da constatação 
de que “uma democracia, tão logo elimina os conspiradores, não mais mantém a própria 
liberdade com mercenários” (Polyb., 11, 13, 3-8). 

A partir desses relatos é possível circunscrever um subtipo específico de migrante 
econômico, por vezes de caráter temporário, muito presente ao longo de todo o 
Mediterrâneo, principalmente a partir do século IV – mas não só. Tucídides (1, 121), por 
exemplo, refere os ksénoi, mercenários que atuavam como remadores nas trirremes de 
Atenas: as milícias mercenárias (misthophóroi), cujas menções abundam em historiadores 
como Políbio e Diodoro. Deste, é paradigmático o relato que envolve as atitudes de 
Dionísio I de Siracusa. O historiador reporta que Dionísio teria persuadido, em 405, os 
cidadãos de Entela a acolherem mercenários campânios como sýnoikoi (Diodoro Sículo, 
14, 9); teria repovoado a Campânia com mercenários (Diod. Sic., 14, 15), assim como 
Leontini, após vencer os cartagineses em 396 (Diod. Sic., 14, 78); e teria estabelecido 
seus próprios mercenários em Tauromênio em 392 no lugar dos sícelos (Diod. Sic., 14, 
96): tais ocorrências colocam Dionísio como uma figura bastante comum sobretudo no 
período helenístico, a do ksenológos ou capitão de milícias mercenárias que, por meio das 
próprias iniciativas e planos, se faz tirano conferindo organicidade e identidade a seus 
subordinados. Por extensão, conforme amplia o número de assentamentos que promove, 
amplia automaticamente a rede de apoio formada pelos ex-combatentes que nutrem por 
ele diversas formas de dívida de gratidão e lealdade.

Além do caso paradigmático de Dionísio, que se faz tirano em razão mesmo de 
ter sabido organizar uma rede de apoio fundamentada em seus próprios mercenários, 
em Diodoro encontram-se também outras ocorrências de análogo teor e que permitem 
análogas inferências, como as menções à primeira instalação de mercenários por Gélon 
em 485 (Diod. Sic., 11, 72), ou ao massacre da população mercenária de Etna por Timoleão 
(Diod. Sic., 16, 82). Um elemento fundamental associado ao emprego de mercenários se 
faz notar: não raro mercenários eram alocados em territórios estrangeiros como base de 
apoio, guarnição preventiva ou recompensa por uma carreira bem-sucedida. É o caso dos 



Breno Battistin Sebastiani_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

133

mercenários de Alexandre da Báctria e da Sogdiana (Diod. Sic., 17, 99) ou uma parcela dos 
Dez Mil que decidiram habitar em Calpe, na Bitínia. 

 Já os mercenários trácios que promoveram o massacre da escola de Micaleso 
(Thuc., 7, 27-30) permanecem como advertência contra o perigo que o recrutamento e a 
manutenção de tais migrantes podiam representar para qualquer comunidade antiga; e 
aqueles que se gabam do próprio status e poderio, como Licomedes de Mantineia (Xen., 
Hell., 7, 1, 23), permitem entrever o fascínio e o potencial de ascensão socioeconômica 
que tais grupos representavam para muitos indivíduos.

Uma informação fundamental que, embora não presente nos textos mencionados, 
pode ter nos chegado de modo indireto, porque fruto da consulta a obras de historiadores 
por parte do filósofo, encontra-se na Política aristotélica e nos permite dimensionar 
o significado e a importância da presença coletiva de migrantes na Antiguidade. A 
discutir a inserção de estrangeiros e mercenários na esfera da cidadania antiga,10 o 
filósofo afirma que

[...] a ausência de unidade tribal também é fator de desestabilização, enquanto não 
existir uma unidade espiritual. Na verdade, tal como uma cidade não provém de 
uma multidão qualquer, também não se forma num momento qualquer. O facto 
de, até agora, as cidades terem admitido estrangeiros como co-fundadores e 
co-colonizadores de outra raça, motiva grande parte das revoltas. Assim sucedeu 
ao tempo em que os Aqueus e Trizénios se estabeleceram conjuntamente em 
Síbaris. Tendo-se tornado muito numerosos, os Aqueus expulsaram os Trizénios 
(o que explica o sacrilégio em que incorreram os Sibaritas). O mesmo sucedeu 
em Túria, onde os Sibaritas, que partilharam o território com co-colonizadores, 
foram expulsos por reclamarem a supremacia a pretexto de que o território era 
deles. Em Bizâncio, os colonos que conspiraram contra os habitantes da cidade 
foram expulsos do território, à força, depois de perseguidos. Os habitantes de 
Antissos forçaram os exilados provenientes de Quios e acolhidos na sua terra a 
abandonar o seu território. Os habitantes de Zanclo foram banidos pelo povo de 
Samos que inicialmente tinha sido aceite no território daqueles. Os habitantes 
de Apolónia, no Ponto Euxino, depois de introduzirem colonos no seu território, 
também acabaram por se envolver em confrontos. Os habitantes de Siracusa, 
após a tirania, tendo outorgado cidadania aos estrangeiros e mercenários, 
sofreram sedições e envolveram-se em lutas. O mesmo sucedeu aos habitantes 
de Anfípolis, que, depois de aceitarem no seu território colonos de Calcídia, 
acabaram por ser expulsos, na maior parte por eles (Aristotle, Politica, 5, 1303a25-
b3).11

10 Sobre a questão cf. Poddighe (2022; 2014, p. 79-81), e o comentário de Robinson (2014, p. 424-425).
11 στασιωτικὸν δὲ καὶ τὸ μὴ ὁμόφυλον, ἕως ἂν συμπνεύσῃ· ὥσπερ γὰρ οὐδ› ἐκ τοῦ τυχόντος πλήθους πόλις γίγνεται, 
οὕτως οὐδ› ἐν τῷ τυχόντι χρόνῳ· διὸ ὅσοι ἤδη συνοίκους ἐδέξαντο ἢ ἐποίκους, οἱ πλεῖστοι διεστασίασαν· οἷον 
Τροιζηνίοις Ἀχαιοὶ συνῴκησαν Σύβαριν, εἶτα πλείους οἱ Ἀχαιοὶ γενόμενοι ἐξέβαλον τοὺς Τροιζηνίους, ὅθεν τὸ ἄγος 
συνέβη τοῖς Συβαρίταις· καὶ ἐν Θουρίοις Συβαρῖται τοῖς συνοικήσασιν (πλεονεκτεῖν γὰρ ἀξιοῦντες ὡς σφετέρας 
τῆς χώρας ἐξέπεσον)· καὶ Βυζαντίοις οἱ ἔποικοι ἐπιβουλεύοντες φωραθέντες ἐξέπεσον διὰ μάχης· καὶ Ἀντισσαῖοι 
τοὺς Χίων φυγάδας εἰσδεξάμενοι διὰ μάχης ἐξέβαλον· Ζαγκλαῖοι δὲ Σαμίους ὑποδεξάμενοι ἐξέπεσον αὐτοί· καὶ 
Ἀπολλωνιᾶται οἱ ἐν τῷ Εὐξείνῳ πόντῳ ἐποίκους ἐπαγαγόμενοι ἐστασίασαν· καὶ Συρακούσιοι μετὰ τὰ τυραννικὰ 
τοὺς ξένους καὶ τοὺς μισθοφόρους πολίτας ποιησάμενοι ἐστασίασαν καὶ εἰς μάχην ἦλθον· καὶ Ἀμφιπολῖται δεξάμενοι 
Χαλκιδέων ἐποίκους ἐξέπεσον ὑπὸ τούτων οἱ πλεῖστοι αὐτῶν. Tradução adaptada de Amaral e Gomes, 1998. Operei 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Redes de apoio e comunidades de migrantes na historiografia grega134

Chave no passo é a reiteração do fato de que, entre os gregos, migrantes eram 
convidados, recebidos e/ou acolhidos – edéksanto, eisdeksámenoi, hypodeksámenoi, 
epagagómenoi, deksámenoi – sublinhados na nota –, isto é, sua presença, acolhida 
e inserção eram originalmente voluntárias; conflitos só surgiam depois e por razões 
outras que não as derivadas do processo de migração em si nem necessariamente do 
agrupamento de tais migrantes em coletividades. Por outras palavras, talvez não seja 
uma leitura tão extrapolante a que afirma a consciência antiga, ainda que latente, de 
que póleis, impérios e demais formas de coletividade eram resultado, e viviam em 
função, precisamente do trânsito de pessoas e seus agrupamentos. Por outras palavras, 
migrar, formar redes e comunidades, para então migrar novamente, e assim num ciclo 
permanente, constituiu o fenômeno-regra, não a situação de exceção (essa, sim, formada 
pela constituição sedentária de póleis e impérios) na Antiguidade. Mais do que isso, 
parece ter sido algo não apenas reconhecido e aceito, mas talvez mesmo fomentado por 
comunidades, pólis e impérios que receberam ou acolheram tais migrantes. A despeito 
das supostas diferenças entre indivíduos ou grupos, a acolhida voluntária e a inserção 
parecem ter sido regra no trato com migrantes, não exceção, algo que pode ser deduzido 
também pelo reconhecimento tácito dos agrupamentos por eles formados.

Considerações finais

A discussão da atuação dos migrantes com base na identificação de redes de 
apoio e comunidades que elaboraram e/ou que lhes foram atribuídas pelas narrativas em 
análise se beneficia, num primeiro momento, diretamente da conjugação com aportes 
dos estudos sobre migrações.12 Abordagens tradicionais sobre migrações tendem a focar-
se em polaridades explicativas tanto identitárias (livre/escravo, cidadão/estrangeiro, 
autóctone/bárbaro, multidão/elite ou masculino/feminino) quanto causais. Estas últimas 
articulam-se em fatores de atração e expulsão migratória e, apesar dos resultados que 
têm produzido sobretudo para o exame das migrações por razões econômicas, assentam 
num modelo de pólis centrado no cidadão e em instituições fixas, não no migrante como 
sujeito agente.13 

minúsculos ajustes quando necessário.
12 Degenne; Forsé (1999), Latour (2005), Koser (2007), Malkin (2011), O’ Really (2012), Davies (2015), Baker; Tsuda (2015), 
Brettell; Hollifield (2015), Taylor; Vlassopoulos (2015), Zanfrini (2016), Knight (2019), Blok; Farías; Roberts (2020), Mancini; 
Stranges; Vingelli (2020).
13 Cartledge (2002), Hansen; Nielsen (2004), Hansen (2005).



Breno Battistin Sebastiani_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

135

Por outro lado, a identificação de redes e comunidades de apoio criadas pelos 
próprios migrantes e/ou às quais se vincularam14 destaca não apenas seu papel ativo como 
permite pensar instituições fixas e períodos de sedentarismo e fixação, tais quais póleis e 
impérios, como zonas de entrecruzamento de populações, isto é, como criações humanas 
permanentemente atravessadas, durante suas fases de estabelecimento, existência e 
fenecimento, por deslocamentos populacionais, intercâmbios de ideias e alterações de 
modos de vida. Por outras palavras, tais instituições e períodos foram designados como 
paradigmáticos, e por isso tornados objetos de estudo par excellence, precisamente pelo 
fato de constituírem notáveis exceções àquilo que pode ser considerado a regra não apenas 
na Antiguidade: o nomadismo e a migração. Estudos de redes e comunidades resgatam 
tais fenômenos que ficaram em segundo plano, que não deixaram traços facilmente 
rastreáveis e que, por isso, permanecem à sombra de pólis e impérios, sobretudo pelo 
fato de que, em sua maioria, tais redes e comunidades não reproduziam estruturas de 
pólis conhecidas e claramente identificáveis, ou ao menos não foram descritas em tais 
termos pelos historiadores em questão. Quando o olhar do narrador está posto quase 
que exclusivamente sobre o cidadão e formas então correntes de cidadania, não é raro 
encontrar descrições de migrantes e suas formas de vivência como exceções em negativo, 
ainda que tenham constituído precisamente a regra de vida da maioria dos viventes ao 
menos na Antiguidade.

Ainda que focada no contexto das colonizações gregas do período arcaico, uma 
das premissas de Malkin (2011, p. 5) pode perfeitamente ser empregada para dar a medida 
da importância do estabelecimento de redes e comunidades por parte de migrantes 
aparentemente desconectados entre si: “Greek civilization as we know it emerged, in 
my view, not in spite of distance but because of it. I will suggest that it was distance 
and network connectivity that created the virtual Greek center”. Os elos e as pontes que 
encurtaram essas distâncias e estabeleceram conexões necessárias para sua superação 
e aproveitamento não foram apenas as colônias institucionalmente planificadas, mas 
também todos os indivíduos que, como visto, souberam se organizar e marcar o espaço 
mediterrâneo com seu próprio trânsito e modos de organização nem sempre êmulos às 
conhecidas formas de pólis ou impérios.

Nas narrativas dos historiadores antigos, as referências ao fenômeno migratório e 
a formas de organização a ele associadas não estão sistematizadas, mas podem ser lidas e 
interpretadas como o que Mosconi (2021) caracteriza como “fragmentos de um discurso 
político” mais amplo e unificado por um traço comum que permite colocar todos esses 

14 Malkin (2011), Taylor; Vlassopoulos (2015), Kasimis (2018), Blok; Farías; Roberts (2020), Loddo (2020).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Redes de apoio e comunidades de migrantes na historiografia grega136

textos em diálogo: pulverizados entre obras distintas porém afins, tais fragmentos apontam 
sempre para um mesmo problema, o das interações entre migrantes e comunidades de 
origem ou recepção. Pólis e impérios foram centros irradiadores de projetos imperialistas, 
isto é, que obrigavam terceiros à submissão compulsória, algo radicalmente distinto do 
que ocorreu quando do estabelecimento de redes e comunidades migrantes, ainda que 
premidos por necessidades contingenciais, quando não de sua inserção precisamente 
naqueles centros.

Daí que o ponto mais importante a ser destacado na constituição de redes de 
apoio e comunidades por migrantes é seu caráter voluntário e, não raro, fomentado ou 
induzido pelas comunidades que os acolheram, conforme se lê no passo aristotélico 
analisado pouco acima. Longe de ser um problema ou estritamente uma necessidade de 
fugir a diversas situações de pobreza ou miséria, ou por questões sociopolíticas, migrar 
na antiguidade foi, ainda, motor de promoção de novas formas de dinamismo social, 
econômico, cultural e – por que não? – humanitário. As conclusões de Garland (2014, p. 
197; 199) ilustram o ponto de maneira cristalina:

Yet terrible though the sufferings of the Greeks were, the thesis of this investigation 
has been that migration, displacement, and relocation, both forced and voluntary, 
were central to the survival, viability, and (it necessarily follows) phenomenal 
success of Greek societies;
[...] it is hardly any exaggeration to state that the brilliance of Greek civilization 
was predicated in part upon the shiftlessness of its population. Being Greek 
meant facing the prospect of being displaced at some point in one’s life without 
any certainty of return.

Referências

Documentação textual

ARISTOTELE. Politica. Vol. I (Libri I-IV). Introduzioni di L. Canfora e R. Kraut. Traduzione di R. 
Radice e T. Gargiulo. Commento di T. Saunders e R. Robinson. Milano: Mondadori, 
2014.

ARISTÓTELES. Política. Tradução e notas A. C. Amaral e C. C. Gomes. Pontinha: Vega, 1998.
DIODORUS SICULUS. Library of History. Translated by C. H. Oldfather. Cambridge: Harvard 

University Press, 1954. 
HERODOTUS.The Persian Wars.Translated byA. D. Godley. Cambridge: Harvard University 

Press, 1920.
POLYBIUS. The histories. Translated by W. R. Paton. Cambridge: Harvard University Press, 

2010.



Breno Battistin Sebastiani_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

137

THUCYDIDES.History of the Peloponnesian War.Translated byC. F. Smith. Cambridge: 
Harvard University Press, 1919.

XENOPHON. Hellenica. Translated by Walter Miller. Cambridge: Harvard University Press, 
1914.

XENOPHON. Scripta Minora. Translated by E. C. Marchant and G. W. Bowersock. Cambrige: 
Harvard University Press, 1925.

XENOPHON.Cyropaedia.Translated byWalter Miller. Cambridge: Harvard University Press, 
1914.

Obras de apoio

BAKER, B.; TSUDA, T. Migration and disruptions: toward a unifying theory of Ancient and 
Contemporary migrations. Gainesville: University of Florida Press, 2015.

BLOK, A.; FARÍAS, I.; ROBERTS, C. The Routledge companion to Actor-Network Theory. New 
York: Routledge, 2020.

BOSMA, U.; KESSLER, E.; LUCASSEN, L. Migration and membership regimes in global and 
historical perspective: an introduction. Leiden: Brill, 2013.

BRETTELL, C. B.; HOLLIFIELD, J. F. Migration theory: talking across disciplines. New York: 
Routledge, 2015.

CARTLEDGE, P. A. The Greeks: a portrait of self and others. Oxford: Oxford University Press, 
2002.

DAVIES, J. Retrospect and prospect. In: TAYLOR, C.; VLASSOPOULOS, K. (ed.). Communities 
and networks in the Ancient Greek World. Oxford: Oxford University Press, 2015, p. 
239-256.

DEGENNE, A.; FORSÉ, M. Introducing social networks. London; Thousand Oaks; New Delhi: 
Sage, 1999.

GARLAND, R. Wandering Greeks: The Ancient Greek Diaspora from the Age of Homer to 
the Death of Alexander the Great. Princeton: Princeton University Press, 2014.

HANSEN, M. H. The imaginary polis. Copenhagen: The Royal Danish Academy of Sciences 
and Letters, 2005.

HANSEN, M. H.; NIELSEN, T. H. An inventory of the Archaic and Classical Greek Poleis. 
Oxford: Oxford University Press, 2004.

HARRISON, T. Greeks and barbarians. New York: Routledge, 2002.
HARZIG, C.; HOERDER, D. What is migration history? Cambridge: Polity Press, 2009. 
ISAAC, B. The invention of racism in Classical Antiquity. Princeton; Oxford: Princeton 

University Press, 2004.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Redes de apoio e comunidades de migrantes na historiografia grega138

KASIMIS, D. The perpetual immigrant and the limits of Athenian democracy. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2018.

KING, R. Theories and typologies of migration: an overview and a Primer. Malmö: Malmö 
Institute for Studies of Migration, Diversity and Welfare, 2012.

KNIGHT, J. B. “Migration theory and Greek Colonisation: Milesians at Naukratis and 
Abydos”, Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, v. 33, p. 45-65, 2019. 

KOSER, K. International migration: a very short introduction. Oxford: Oxford University 
Press, 2007.

LAPE, S. Race and citizen identity in the Classical Athenian democracy. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2010.

LATOUR, B. Reassembling the social: an introduction to Actor-Network-Theory. Oxford: 
Oxford University Press, 2005.

LODDO, L. Political refugees in the Ancient Greek World Literary. Pallas v. 112, 2020.
MALKIN, I. A small Greek world: networks in the Ancient Mediterranean. Oxford: Oxford 

University Press, 2011.
MANCINI, C. B.; STRANGES, M.; VINGELLI, G. Migrazioni: percorsi interdisciplinari. Milano: 

Mimesis, 2020.
MORALES, F. A. A democracia ateniense pelo avesso: os metecos e a política nos discursos 

de Lísias. São Paulo: EDUSP, 2015.
MOSCONI, G. Democrazia e buon governo: cinque tesi democratiche nella Grecia del V 

secolo a.C. Milano: LED, 2021.
O’ REALLY, K. International migration and social theory. New York: Palgrave Macmillan, 

2012.
PAIVA, O. C. Histórias da (i)migração: imigrantes e migrantes em São Paulo entre o final do 

século XIX e o início do século XX. São Paulo: APESP, 2013.
PODDIGHE, E. Aristotele, Atene e le metamorfosi dell’idea democratica: da Solone a Pericle 

(594-451 a.C.). Roma: Carocci, 2014.
PODDIGHE, E. Politeia and the historical account of the polis in Aristotle.  Araucaria, Revista 

Iberoamericana de Filosofía, Política, Humanidades y Relaciones Internacionales, v. 
49, p. 287-309, 2022. 

SEBASTIANI, B. B. The Coups of 411 and 404 in Athens: Thucydides and Xenophon on 
Conservative Turns. Greek, Roman and Byzantine Studies, v. 58, p. 490–515, 2018. 

SEBASTIANI, B. B. Resistência democrática em Samos contra o golpe de 411. Historia 396, 
v. 12, p. 51-72, 2022. 



Breno Battistin Sebastiani_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 123-139, 2025. ISSN: 2318-9304.

139

TAYLOR, C.; VLASSOPOULOS, K. Introduction: an agenda for the study of Greek History. 
In: TAYLOR, C.; VLASSOPOULOS, K. (ed.). Communities and networks in the Ancient 
Greek World. Oxford: Oxford University Press, 2015, p. 1-34.

VLASSOPOULOS, K. Unthinking the Greek polis: Ancient Greek History beyond Eurocentrism. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2007.

VLASSOPOULOS, K. Greeks and Barbarians. Cambridge: Cambridge University Press, 2013.
WIJMA, S. M. Embracing the immigrant: the participation of metics in Athenian polis 

religion (5th–4th century BC). Stuttgart: Franz Steiner, 2014.
ZANFRINI, L. Introduzione alla sociologia delle migrazioni. Roma: Laterza, 2016.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

As relações entre poder e memória 
na Urbs: um estudo das colunas 

honoríficas republicanas e das colunas 
rostrais de Otávio a partir das moedas

The relations between power and memory in the‘Urbs’: a 
study of Republican honorific columns and Octavian’s ‘columnae 

rostratae’ based on coins

Thiago Eustáquio Araújo Mota*
1

Resumo: Buscamos, neste artigo, rastrear o motivo iconográfico das 
colunas honoríficas em um corpus monetário que vai do século II AEC, 
abarcando desde os denários que trazem representações da Columna 
Minucia (RRC, 242/1; 243/1), até o denário de Augusto com a representação 
de uma Columna Rostrata (RIC, Augustus, 271). A partir do conceito de 
memória triunfal (Hölscher, 2006), buscamos compreender como estes 
monumentos, independentes ou interligados a complexos construtivos, 
serviram como base elevada de estátuas para indivíduos que foram 
homenageados em vida ou postumamente.

Abstract: In this article, we explore the iconographic motif of honorific 
columns within a monetary corpus that extends from the 2nd century BCE, 
comprising the coins portraying the Columna Minucia (RRC, 242/1; 243/1), 
to the Augustan denarius depicting a Columna Rostrata on reverse (RIC, 
Augustus, 271). Building on the concept of triumphal memory (Hölscher, 
2006), we aim to understand how these monuments, whether standing 
alone or integrated into larger architectural complexes, served as elevated 
bases for statues commemorating individuals, either during their lifetimes 
or posthumously.

* Professor adjunto de História Antiga da Universidade de Pernambuco, campus Petrolina. Doutor em História pela 
Universidade Federal de Goiás, com PDSE na British School at Rome. Coordenador do Grupo de Estudos sobre Épica na 
Antiguidade (UPE) e pesquisador do Leir/UFG.

Palavras-chave:
memória triunfal;
colunas honoríficas;
colunas rostrais;
Augusto;
moedas.

Keywords:
triumphal memory; 
honorific columns; 
columnae rostratae; 
Augustus;
coins.

Recebido em: 19/11/2024
Aprovado em: 21/02/2025



Thiago Eustáquio Araújo Mota_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

141

Introdução

Todos os anos, vários turistas se aglomeram em torno da célebre Coluna de Trajano, 
ansiosos por registrar com o zoom ótico da câmera alguma imagem do relevo 
histórico que segue, em espiral, até o capitel. Todo o fuste da coluna é preenchido 

com um friso helicoidal que narra em 155 quadros a trajetória das duas Guerras Dácias 
(102-103 e 105-106 EC). O refinamento estético faz destes relevos uma fonte iconográfica 
privilegiada para os estudos sobre tática, equipamento e engenharia militar romana e 
História da Arte.1 Sabemos a partir da iconografia das moedas que, no lugar da estátua 
de São Pedro, que hoje ocupa o topo da coluna, erguia-se uma estátua de bronze do 
imperador Trajano, em garbo militar. O monumento militar serviu ainda de inspiração 
para a Coluna de Antonino Pio, da qual apenas a base decorada nos chegou, e para a 
Coluna de Marco Aurélio, localizada nas imediações do Palazzo Chigi. 

Em parte, as ruínas dos monumentos citados estão integradas à paisagem urbana 
da capital italiana e formam parte do roteiro turístico obrigatório àqueles interessados no 
passado romano. Dentro da tipologia dos monumentos romanos, no entanto, pouco se 
fala das colunas honoríficas do período republicano, como a Coluna Minúcia e a de Caio 
Duílio, bem como da Coluna Rostral de Otávio que serviram, muito possivelmente, como 
modelo para os monumentos do Período Antonino. A quase ausência de vestígios físicos 
dessas edificações republicanas coloca um desafio para o pesquisador, que deve recorrer 
a toda sorte de testemunhos literários e iconográficos. Nesse sentido, a documentação 
monetária é um recurso valioso para o estudo de edificações religiosas e monumentos 
que foram parcialmente ou completamente perdidos.

Objetos de procedência arqueológica, as moedas agrupam informações técnicas 
(composição, peso, liga metálica) e internas (tipos monetários, iconografia, legenda) 
relevantes, cujo valor como fonte de conhecimento histórico aumenta em proporção direta 
à fidelidade com que é possível averiguar seu contexto de emissão, circulação e achado. 
Do ponto de vista político-propagandístico, a partir do final século II AEC, as moedas 
romanas converteram-se em um importante medium para a divulgação de espetáculos, 
anexações militares, edificações religiosas e, sobretudo, monumentos (Flower, 2001, p. 2; 
Florenzano, 2009, p. 46). Embora seja tentador o uso das moedas como um recurso para 
a reconstrução da superestrutura e elementos decorativos das edificações romanas, este 
procedimento deve ser seguido com cuidado, considerando que não se tratam de meras 

1 Os quadros da expedição militar podem ser contemplados, com comodidade, a partir dos moldes em gesso que estão 
hoje no Museo della Civilità Romana.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________As relações entre poder e memória na Urbs142

fotografias dos monumentos. Os elementos conjugados no campo do reverso partem de 
escolhas cuidadosas dos magistrados no sentido de evidenciar ou suprimir determinado 
aspecto dessas edificações. 

Buscamos, neste artigo, rastrear o motivo iconográfico das colunas honoríficas em 
um corpus monetário que vai do século II AEC, com os denários que trazem representações 
da Columna Minucia (RRC, 242/1; 243/1), até o denário de Augusto com a representação 
de uma Columna Rostrata. A partir do conceito de memória triunfal (Hölscher, 2006), 
buscamos compreender como estes monumentos, independentes ou interligados a 
complexos construtivos, serviram como base elevada de estátuas para indivíduos que 
foram homenageados em vida ou postumamente. Dentro da tipologia dos monumentos 
históricos romanos, as colunas do período Antonino não foram criadas ex nihilo, mas 
procedem de uma tradição de colunas monumentais que pode ser rastreada, na 
documentação monetária, até o período republicano. 

Para Tönio Hölscher (2006, p. 27), no texto The Transformation of Victory into Power: 
From Event to Structure, “monumentos políticos são sinais de poder uma vez que estes 
‘re-presentam’ entidades políticas, estados, e líderes políticos em um sentido muito literal: 
fazendo-os ‘presentes’ nos espaços públicos”. Um dos grandes desafios enfrentados pelos 
líderes da Antiguidade consistiria em transformar eventos que eram limitados no espaço-
tempo, como batalhas, anexações, em memória e poder político, compreendido como um 
“conceito estrutural de longo tempo”. Desta forma, os monumentos, datas comemorativas 
e festividades inseridas nos calendários cívico-religiosos conferiam materialidade àquilo 
que era fugaz e, por isso, fadado ao esquecimento. 

Tendo em vista a ausência de uma estrutura dinástica, como nas monarquias do 
Oriente Próximo, ou qualquer coisa semelhante a um poder teocrático instituído, em 
Roma, o poder político individual deveria ser conquistado e legitimado por meio de 
vários expedientes. As conquistas militares, em especial contra inimigos externos, eram 
utilizadas para fins de legitimação contra as reivindicações de grupos políticos adversários 
e lideranças rivais (Hölscher, 2006, p. 34). Dessa forma, monumentos como arcos triunfais, 
colunas honoríficas e até mesmo templos erigidos com os espólios capturados dos 
inimigos presentificavam eventos do passado no espaço público da urbs. Contudo, deve-
se ter em mente a tão citada passagem de Walter Benjamin (1987, p. 225) do capítulo “O 
Conceito de História”: 

Todos os que até hoje venceram participam do cortejo triunfal, em que os 
dominadores de hoje espezinham os corpos dos que estão prostrados no chão. 
Os despojos são carregados no cortejo, como de praxe. Esses despojos são o que 
chamamos bens culturais. [...] Nunca houve um monumento da cultura que não 
fosse também um monumento da barbárie.



Thiago Eustáquio Araújo Mota_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

143

Por mais que o filósofo alemão esteja se referindo ao processo de escrita da 
história, o trecho não deixa de evocar a iconografia dos triunfos romanos e as cenas 
de sujeição dos bárbaros presentes em inúmeros monumentos. Geralmente idealizados, 
muitos destes monumentos foram erigidos às expensas dos espólios capturados dos 
inimigos (nem sempre estrangeiros) e podem encobrir os processos de violência inerentes 
às campanhas romanas de conquista. Basta lembrar que a anexação do território gaulês 
por Caio Júlio César e da Dácia por Trajano resultou em centenas de milhares de mortes, 
diretas e indiretas, na erradicação de cidades e vilas e na redução de populações inteiras 
ao cativeiro. 

À medida em que os habitantes de Roma foram perdendo sua vivência com as 
guerras, travadas em lugares cada vez mais distantes, impunha-se a necessidade de 
transmitir informações sobre as campanhas de conquista que eram retratadas, nestes 
monumentos, a partir de um repertório imagético estereotipado que propagandeava 
valores como a uirtus, a fides e a pietas (Holscher, 2006, p. 43). No cenário de competição, 
a habilidade política do triunfador era medida a partir de sua capacidade de converter o 
butim de guerra em símbolos permanentes de conquista ou bens de utilidade pública para 
a população, como templos, pórticos e anfiteatros, o que ampliava sua fama e contribuía 
para inscrever sua memória no espaço da Urbs.

As colunas honoríficas do Período Republicano

De acordo com o arqueólogo italiano Antonio Corso (1988, p. 135), a prática 
de erigir colunas, como monumentos isolados, não é uma exclusividade romana, pois 
encontra respaldo na tradição literária e na documentação arqueológica grega. No 
período arcaico grego, colunas isoladas cumpriam, por vezes, a função de marcadores 
tumulares, a exemplo do epitáfio gravado na coluna de Xenvares (séc. VI AEC), conservada 
no Museu Arqueológico de Corfu. Segundo Elizabeth Mcgowan (1995, p. 616), este tipo 
de monumento possui uma ampla distribuição geográfica que vai da Ática até Mégara 
Hyblaia, na Sicília. Como marcador vertical, as colunas fúnebres cumpriam a função 
simbólica de substituir o morto, cuja psiquê repousava no mundo inferior (Mcgowan, 
1995, p. 616). Semelhante às estelas e outros monumentos erguidos nas necrópoles, este 
tipo de coluna servia como um marco de memória para os familiares que, sazonalmente, 
visitavam o morto, portando oferendas e realizando libações.   Por sua vez, o costume 
de erguer colunas votivas é atestado em várias regiões da Grécia. George Herdt 
(2013, p. 133-162), em sua tese intitulada Votive Columns in Greek Sanctuaries of the 
Archaic Period, defende que estes monumentos isolados funcionaram como suporte 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________As relações entre poder e memória na Urbs144

privilegiado de dedicações e, em alguns santuários arcaicos gregos, como é o caso do 
Heraion de Samos e dos santuários de Afaia e de Apolo em Egina, ganharam dimensões 
monumentais, mesmo antes dos templos serem construídos em material durável, como 
o mármore. Nestes santuários, é plausível supor que os monumentos votivos serviam 
também como marcos de referência para os visitantes e peregrinos, que podiam avistá-
los a distância. 

Fragmentos de colunas votivas foram, por exemplo, prospectados na área 
arqueológica de Delfos, um dos principais santuários pan-helênicos, localizado nas 
montanhas da Fócida. Pertencentes à coleção do Museu Arqueológico de Delfos, a chamada 
“Esfinge de Naxos”, juntamente com um capitel em estilo jônico, são as reminiscências 
de uma coluna votiva monumental, de aproximadamente 12 metros de altura, erguida 
nas imediações do Templo de Apolo. Esta coluna foi dedicada por volta de 560 AEC, 
em um contexto em que a ilha de Naxos desfrutava de uma posição hegemônica entre 
as Cíclades (Petsas, 2004, p. 82). Uma inscrição inserida em um dos tambores do fuste 
da coluna confirmava o privilégio da promanteia (prioridade na consulta ao oráculo), 
concedida aos cidadãos de Naxos (Petsas, 2004, p. 82). Colocado em uma posição de 
destaque, o objeto votivo em questão cumpria uma função apotropaica, uma vez que a 
esfinge de pedra pretendia “vigiar” o espaço sagrado do templo. 

No âmbito dessa tipologia, cabe mencionar ainda a célebre Coluna das Serpentes, 
originalmente dedicada no santuário de Delfos, após as Guerras Greco-Persas. A coluna 
espiralada sustentava uma trípode forjada com o metal das armas capturadas dos persas, 
após a batalha de Plateia (479 AEC) (Madden, 1992, p. 112; Heródoto, Historiae, IX, 81, 01; 
Pausânias, Graeciae description, X, 13, 09). No período da Antiguidade Tardia, o monumento 
foi retirado de seu contexto votivo e transladado para o Hipódromo de Constantinopla, 
onde serviu como um dos marcadores da spina (Madden, 1992, p. 113).2 O fuste espiralado 
de bronze emula o formato de três serpentes entrelaçadas, cujas cabeças formavam uma 
espécie de tripé, no topo da coluna. Próximo à base do monumento, o fuste serpentiforme 
traz uma inscrição que enumera as populações das cidades que formaram a resistência 
contra o Império Persa (Stephenson, 2016, p. 09-11). Por se tratar de um santuário visitado 
por indivíduos de várias partes do Mediterrâneo, a coluna dava materialidade à vitória das 
póleis gregas contra um poderoso inimigo externo e, ao mesmo tempo, evocava a nova 
configuração geopolítica do mundo grego, estruturada em torno de Atenas e Esparta. 

Do ponto de vista estrutural, as colunas honoríficas romanas guardam uma 
relação de proximidade com as colunas votivas gregas, uma vez que aqueles indivíduos, 

2 Parte central da pista de corrida no Hipódromo, utilizada para delimitar o circuito e marcar a quantidade de voltas. 



Thiago Eustáquio Araújo Mota_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

145

cumulados de honor, ganhavam posição de prestígio no espaço público ao serem 
projetados acima das demais edificações. Em uma passagem da História Natural 
(XXXIV, 12, 02), Plínio, o Antigo, destaca que “o propósito de posicionar estátuas de 
homens em colunas era o de elevá-los acima dos outros mortais; este é também o 
significado transmitido pela nova invenção dos arcos”. Da mesma forma, as colunas 
que rememoravam vitórias militares, a exemplo das colunas rostrais de Caio Duílio 
e Otávio, incorporavam à sua feitura as próprias armas capturadas dos inimigos, por 
sua vez, dedicadas aos deuses protetores da Urbs.A tradição romana sobre a prática 
de erigir colunas honoríficas, arrematadas, em seu topo, por estátuas, está repleta de 
lacunas e incongruências No Livro XXXIV da História Natural, voltado à investigação 
sobre os vários tipos de minérios, suas propriedades e artefatos derivados, Plínio, o 
Antigo, realiza uma compilação histórica destes monumentos em forma de coluna. 
Segundo o historiador romano, o primeiro cidadão a ser homenageado com este tipo 
de monumento foi Lúcio Minúcio Augurino, nomeado praefectus anonnae em 439 AEC 
(Plin., Nat., XXXIV, 11, 01). Este monumento, no entanto, não rememora qualquer tipo de 
proeza militar, anexação de territórios ou vitória sobre os inimigos, mas sim a resolução 
de um ameaçador quadro de carestia e o desbaratamento de um suposto golpe que 
colocava em risco a Res Publica (Tito Lívio, Ab Urbe Condita Libri, IV, 13-16).3

A coluna, erigida às expensas do povo, aparece no reverso de dois denários 
emitidos na segunda metade do séc. II AEC. A moeda em evidência (Figura 1), um denário, 
batido sob a autoridade de Caio Minúcio Augurino, é datada de 134 AEC (RRC, 242/01). 
No campo do anverso, desponta a efígie da Dea Roma, com elmo, voltada para a direita. 
Por sua vez, o reverso representa a Coluna Minúcia, localizada fora da Porta Trigêmina, 
da antiga Muralha Serviana. A coluna espiralada é decorada com dois sinos no topo e 
dois leões [grifos] na base. Sobre a coluna, emerge uma estátua togada segurando um 
bastão. Por trás de cada leão [grifo], há uma espiga de grãos; à esquerda está presente um 
indivíduo togado segurando pães e apoiando o pé em uma espécie de modius (medida 
de grãos) (RRC, 242/01). Já do lado direito da cena, aparece outra figura togada, com o 
capuz cobrindo a cabeça (estilo capite velato), aparentemente um áugure, segurando um 
lituus (bastão de augúrio). O motivo do reverso é retomado, com algumas modificações, 
no denário de Tibério Minúcio Augurino (Figura 2), sobretudo no que concerne ao 
tratamento estético da coluna, que apresenta um capitel simplificado e a ausência das 
figuras dos leões/grifos na base (RRC, 243/01).

3 Lívio refere-se à estátua de um boi dourado bos aurata que, muito provavelmente, era parte do mesmo monumento 
(Liv., IV, 16).   



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________As relações entre poder e memória na Urbs146

Figura 1 - Denário. RRC, 242/01. © The Trustees of the British Museum

Fonte: Crawford (1974).

Figura 2 - Denário. RRC, 243/01. © The Trustees of the British Museum

Fonte: Crawford (1974).

Duas possibilidades são aventadas para a identificação das figuras gravadas na 
base da coluna: poderiam ser estátuas atreladas ao monumento, como sugere Richardson 
(1992, p. 96), ou representações dos descendentes de Minúcio, como sugerem Michael 
Crawford (1974, p. 274-276), James Williams (2007, p. 146) e Gisele Ayres Barbosa (2019, p. 
85). O portador do lituus seria, provavelmente, Minúcio Faeso (um dos primeiros plebeus 
a ingressar no colégio dos áugures). A considerar a iconografia do reverso do denário 
de Caio Minúcio, a coluna, aparentemente, repousava sobre um pedestal retangular e 
o fuste (composto por tambores com faces exteriores convexas), que, por sua vez, era 
encimado por um capitel eólico do qual pendiam dois sinos (Richardson, 1992, p. 96). O 
monumento localizava-se em uma área relativamente afastada do centro republicano, 
erigido por iniciativa popular, próximo à Statio Anonnae, nas imediações da atual Igreja 
de Santa Maria in Cosmedin. O edifício era a sede do Praefectus Anonnae, magistrado 
responsável pelo suprimento dos grãos e fiscalização do preço dos cereais nos mercados 



Thiago Eustáquio Araújo Mota_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

147

(Richardson, 1992, p. 96). A figura de Minúcio, inclusive, confunde-se com a criação deste 
cargo republicano, de caráter circunstancial.

Cabe lembrar que a maioria dos denários cunhados, a partir do séc. II AEC, trazia 
o nome do monetário responsável, em alguns casos, acompanhado da legenda IIIVIR 
ou IIIIVIR (quando o número foi aumentado para quatro com César), uma vez que os 
monetários constituíam um colégio menor de magistrados reconhecidos como triunuiri 
ou tresuiri monetales. De acordo com Harriet Flower (2001, p. 80), no livro Ancestor Masks 
and Aristocratic Power in Roman Culture, o cargo oferecia um incentivo aos jovens sôfregos 
de iniciarem a carreira das magistraturas. Essa autora propõe uma relação provável 
entre a Lex Gabinia, que introduziu a cédula de votação secreta, e o recrudescimento da 
divulgação da memória gentílica, nas moedas republicanas, sobretudo temas históricos 
e mitológicos relacionados aos ancestrais das gentes. Na opinião de Flower, uma vez que 
os meios de manipulação eleitoral se tornaram mais limitados, as moedas se tornaram 
um poderoso veículo de divulgação das famílias em disputa (Flower, 2001, p. 80). Tendo 
em vista os denários de Caio e Tibério Minúcio, Gisele Oliveira Ayres Barbosa (2019, 
p. 89) destaca que “oriundos de uma família tão piedosa [...] com homens públicos e 
áugures entre seus ascendentes, buscavam, em função desse background familiar, pleitear 
serem reconhecidos como portadores de semelhantes atributos”. Como indivíduos que 
almejavam a escalada do cursus honorum, as moedas surgem como um expediente eficaz 
para a divulgação desta memória gentílica à qual a coluna honorífica de Minúcio estava 
diretamente atrelada.

Retomando a compilação de Plínio, o Antigo, entre os monumentos 
comemorativos de cunho militar, o historiador cita, nesta mesma passagem do Livro 
XXXIV, a coluna atribuída a Caio Mênio. Eleito Cônsul para o ano de 338 AEC, Mênio 
derrotou os confederados latinos na batalha naval de Âncio, uma das vitórias que 
assinalaram a hegemonia romana sobre o Lácio. O monumento estava localizado a 
noroeste do Fórum Romano, na região conhecida como Comitium (Plin., Nat., XXXIV, 
20). Segundo Richardson (1992, p. 95), em New Topographical Dictionary of Ancient 
Rome, é desconhecida qualquer referência a inscrição ou mesmo estátua coroando o 
monumento. Por outro lado, não se pode concluir do estado lacunar da documentação 
que a coluna Mênia fosse completamente desprovida destes elementos, o que a colocaria 
em completa dissonância, frente às demais colunas honoríficas analisadas neste artigo. 
Cabe lembrar que o Senado concedeu a Caio Mênio e a Lúcio Fúrio Camilo, seu colega 
de consulado, a cerimônia do triunfo, além de homenageá-los com estátuas equestres 
erguidas no Fórum, nas palavras de Lívio (VIII, 13), uma honraria “rara naquela época”. 
Plínio (Nat., XXXIV, 20) não faz qualquer alusão a uma Coluna Rostral, no entanto, destaca 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________As relações entre poder e memória na Urbs148

que Mênio fixou na tribuna dos oradores os esporões de bronze (rostra) capturados 
dos navios inimigos. Esta mesma informação aparece na História Romana, de Tito Lívio 
(VIII, 14): “parte das naus dos anciatos foi levada para os arsenais de Roma e parte foi 
incendiada. Os rostros serviram para ornamentar uma tribuna erguida no Fórum. Esse 
local consagrado passou a chamar-se Rostros”.

Do alto desta plataforma, os oradores dirigiam-se às multidões reunidas na parte 
noroeste do Fórum. De acordo com Richardson (1992, p. 95), é provável que a estrutura 
fosse anterior ao séc. IV AEC e foi apenas ampliada, depois da vitória de Mênio sobre os 
anciatos, para acomodar os aríetes dos navios capturados. Consequentemente, a partir da 
incorporação dos espólios navais, a tribuna teria sido designada pelo substantivo neutro 
plural rostra.

Erguida nas imediações da plataforma dos oradores, a coluna dedicada a Caio 
Mênio abalizava, na topografia do Fórum republicano, a memória desta batalha que 
favoreceu a consolidação do poder de Roma sobre as cidades do Lácio. Além de um marco 
honorífico, a coluna passou a cumprir a função de um marcador solar, anunciando a hora 
final do dia “quando do prédio da cúria avistava-se o sol passar pela coluna em direção ao 
cárcere” (Richardson, 1992, p. 95). Ademais, no tempo de Marco Túlio Cícero, essa coluna 
foi utilizada para a exposição dos nomes dos inadimplentes pelos seus credores (Cicero, 
Diuinatio in Caecilium, 50; Pro Sestio, 18; Richardson, 1992, p. 95). 

 Por sua vez, a mais antiga Columna Rostrata referenciada pela tradição latina é 
atribuída a Caio Duílio, célebre comandante militar da Primeira Guerra Púnica, a quem foi 
imputada a adaptação do dispositivo conhecido como coruus às embarcações romanas, 
mecanismo que supostamente teria conferido alguma vantagem técnica/militar sobre 
os cartagineses. Segundo a História Romana, de Tito Lívio, Duílio foi também o primeiro 
general romano a celebrar um triunfo naval (Liv., Ab Urbe Condita Libri, XVII; Plin., Nat., 
XXXIV, 20; CIL, VI, 08, 03, 40952). Pelo que é possível inferir da documentação epigráfica, 
este monumento foi erguido nas proximidades da plataforma dos oradores, o que 
transformou esta porção do Fórum em um repositório de memória triunfal, associado às 
vitórias navais sobre os inimigos de Roma.O texto epigráfico do elogium de Caio Duílio, 
proveniente das galerias dos “Ilustres Varões”, Summi Uirii, do Fórum Augustano (02 AE), 
confirma a informação do triunfo naval além de mencionar a coluna 

[...] pri[m]us d[e Poenis n]aval[em trium]/[phum [...] [s]tatua c[um] / [columna] 
pr[ope a]ream V<o=U>lc[ani p]os[i]t[a est] /[aedem apud foru]m ho[litorium ex 
spoliis Iano fecit] (CIL, VI, 08, 03, 40952).4

4 É possível acessar a inscrição na íntegra, a partir da plataforma Epigraphik-DatenbankClauss/Slaby (EDCS), vinculada 
à Universidade de Zurick: 



Thiago Eustáquio Araújo Mota_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

149

Ele foi o primeiro a celebrar um triunfo naval sobre os Cartagineses [...] uma 
estátua com uma coluna foi erigida perto do recinto de Vulcano. A partir dos 
espólios, ele dedicou um templo à Jano no Fórum Holitorium.

Cada estátua presente nas galerias dos Summi Uiri, por regra, era acompanhada do 
titulus que identificava o indivíduo representado e trazia um resumo do cursus honorum. 
Logo abaixo, numa pedra separada, uma inscrição noticiava ao transeunte suas mais 
notáveis realizações, o chamado elogium. Não é de se estranhar a presença de uma estátua 
de Duílio no Fórum Augustano, uma vez que é possível detectar todo um movimento de 
Otávio para emular as realizações e honrarias do comandante da Primeira Guerra Púnica. 
A referência prope aream Volcani, no texto do elogium, situaria o monumento também 
no canto noroeste do Fórum romano, perto do altar do deus ferreiro, localizado ao pé 
do Monte Capitolino (Kondratieff, 2004, p. 09-10; CIL, VI, 40952).Eric Kondratieff (2004, p. 
09), no artigo The Column and the Coinage of C. Duilius, sugere que a coluna de Duílio foi 
construída de tufo, um material comum nas construções do Período Médio Republicano. 
Este mesmo historiador ainda supõe que os esporões de bronze, extraídos dos navios 
capturados em Mylae (Milas), em 260 AEC, foram montados em encaixes cortados no fuste 
da coluna; os rostra assim suspensos, provavelmente, eram de trirremes menores, de forma 
que não pesassem mais do que algumas centenas de quilogramas e comprometessem 
a integridade e equilíbrio do monumento (Kondratieff, 2004, p. 09). A suposta inscrição 
acoplada à base da Columna Rostrata foi redescoberta no Século XVI e, segundo Richardson 
(1992), sofreu várias intervenções de restauro. Bastante fragmentado, o texto da dedicatória 
atualmente pertence à coleção dos Museus Capitolinos.5

As colunas rostrais de Otávio

Outro monumento perdido, conhecido por meio das fontes literárias e das 
moedas, consiste na Coluna Rostral de Otávio, erguida no contexto do Segundo 
Triunvirato (43-33 AEC). Este monumento foi dedicado a partir de 36 AEC, pelo herdeiro 
do Dictator, Caio Júlio César, para celebrar sua vitória sobre Sexto Pompeu, o último 
foco de oposição aos Triúnviros. A vitória sobre o filho de Pompeu Magno não foi um 
empreendimento célere, dessa maneira, Otávio não poupou esforços para comemorá-
la por meio de monumentos e, sobretudo, propagandeá-la nas moedas. De acordo 
com o relato de Apiano (Bella Civilia, V, 129-130), por ocasião de seu regresso à capital, 

Disponível em: <https://db.edcs.eu/epigr/epi_url.php?s_sprache=en&p_publication=CIL+06,%2040952>. Acesso em: 
17 nov. 2024. 
5 Sobre a inscrição e as intervenções de restauro, conferir o artigo de Eric Kondratieff (2004). 

https://db.edcs.eu/epigr/epi_url.php?s_sprache=en&p_publication=CIL+06, 40952


Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________As relações entre poder e memória na Urbs150

proferiu discursos ao povo reunido no Fórum, que foram recompilados, por escrito, e 
distribuídos para a população. Construída algum tempo depois, a coluna situava-se 
entre a plataforma dos oradores, conhecida como Rostra, no Fórum romano, e a fonte 
conhecida como Lacus Curtius. Este mesmo monumento foi mencionado por Apiano, no 
Livro V, 130, das Guerras Civis:

Das honrarias apresentadas a ele, ele aceitou uma ovatio, que fossem 
celebradas festividades, todos os anos, nos dias em que havia obtido suas 
vitórias e que uma estátua de ouro fosse erguida em sua homenagem no 
fórum, com a indumentária que ele usava quando entrou na cidade, [posta] 
sobre uma coluna rodeada pelos aríetes dos navios capturados. E a estátua 
foi depositada com a seguinte inscrição: ‘A paz, longamente perturbada, ele a 
restabeleceu em terra e no mar’.

Como fica explícito, no excerto, o monumento se insere no conjunto de honrarias, 
segundo o historiador grego, quase ilimitadas, que foram votadas pelo Senado, 
nesta ocasião. De acordo com Jakob Munk Højte (2005, p. 41-42), para o espectador 
da Antiguidade, base e estátua constituíam uma unidade inseparável. Como outras 
inscrições, parafraseadas pelos autores do período, esta inscrição só foi recordada por 
Apiano devido ao tamanho, aos custos excepcionais implicados em sua construção, bem 
como ao conteúdo incomum ou à notável resiliência do monumento (Højte, 2005, p. 
41-42). Sabemos que apenas o rostrum correspondia a um terço ou metade do valor de 
um navio de guerra, aumentando em relação ao porte (birreme, trirreme); em algumas 
situações era custeado, separadamente, por ocasião dos esforços de guerra.

Figura 3 - Denário. RIC (second edition) 271. © The Trustees of the British Museum

Fonte: Sutherland (1984).

A representação de uma coluna rostral aparece no reverso de um denário batido 
por Otávio, entre os anos 29 e 27 AEC (Figura 3).  O anverso da moeda traz a efígie laureada 
de Apolo (RIC, Augustus, 271), que também é interpretada como a efígie laureada de 



Thiago Eustáquio Araújo Mota_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

151

Otávio, voltada para a direita (BMC, 633).6 Por sua vez, o reverso traz a imagem de uma 
coluna rostral, encimada por uma estátua, com manto (paludamentum), segurando uma 
lança, na mão direita, e um parazonium, na mão esquerda.7 O monumento é atravessado, 
horizontalmente, pela legenda IMP CAESAR, “César [aclamado] imperador”. Segundo 
Stuherland (1984, p. 60), no catálogo Roman Imperial Coinage, o local de emissão da 
moeda é incerto, já o catálogo do BMC, organizado por Harold Mattingly (1923, p. 103), 
sugere Roma ou Brundisium como prováveis casas de cunhagem. Se for possível inferir, 
a partir da representação no reverso do denário, é provável que o fuste da coluna tenha 
sido revestido com os aríetes e âncoras que foram desmantelados das embarcações de 
guerra capturadas dos inimigos. Exceto pelo manto, a figura antropomórfica e em nudez 
heroica, posicionada sobre a coluna, guarda pouca correspondência com a estátua 
dourada de Otávio, em paramento militar, mencionada no relato de Apiano. 

Qual seria o sentido de divulgar, em moedas batidas seis, nove anos depois, o 
monumento associado à vitória, obtida em Nauloco, sobre Sexto Pompeu? Parte da 
historiografia discerne na documentação literária não somente uma coluna rostral, mas 
outras quatro associadas a Otávio e ao lugar-tenente e futuro genro, Marcos Vipsânio 
Agripa (Richardson, 1992, 96-97; Palombi, 1993, p. 322-326; Tan, 2019, p. 196). Em uma 
célebre passagem do Terceiro Livro das Geórgicas, por meio do dispositivo da écfrase, 
Virgílio descreve as cenas históricas gravadas na porta de um templo, idealizado, que 
seria ofertado a Otávio nas margens do Míncio, na Gália Cisalpina, rio que passava nas 
proximidades de sua cidade natal, Mântua:

[in foribus pugnam ex auro solidoque elephanto Gangaridum faciam uictorisque 
arma Quirini, atque hic undantem bello magnumque fluentem Nilum ac nauali 
surgentis aere columnas]
(Virgílio, Georgica, III, 26-29)

[De ouro e marfim nas portas hei-de a pugna
Talhar Gangárida e Quirino ovante;
Amplo-undoso fervendo em guerra o Nilo;
Do naval bronze as triunfais colunas] 
(Trad. Manuel Odorico Mendes)

“O Nilo amplo-undoso fervendo em guerra” é uma clara alusão à investida militar 
de Marco Antônio e Cleópatra, que culminou na batalha do Ácio, de 31 AEC, e na anexação 

6 Durante o Segundo Encontro Internacional de Numismática da USP (Abri/2024), o pesquisador e arqueólogo Vagner 
Carvalheiro Porto sugeriu que este tipo de ambiguidade sutil é proposital e, inclusive, almejado pela imagética do 
período augustano.  
7 Respectivamente: paludamentum é um manto militar, preso por uma fíbula no ombro. Um traje típico do alto oficialato 
romano. Por sua vez, o parazonium era um tipo de adaga de formato triangular, que os soldados prendiam a um 
cinturão (Glare, 1968, p. 1287; 1294).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________As relações entre poder e memória na Urbs152

do Egito, transformado em província. O verso seguinte, “do naval bronze as triunfais 
colunas”, remete aos monumentos, columnae, fabricadas a partir do bronze, aereus, 
extraído dos navios. Entre os versos 26 e 39 tem lugar a descrição da vitória romana 
sobre os povos que vieram ao apoio de Antônio e Cleópatra e uma exaltação às origens 
troianas dos Iulii-Caesares. 

Sérvio Honorato (séc. IV EC), ao comentar o excerto em questão, relaciona as 
colunas da écfrase virgiliana a um monumento ainda visível na Roma Tardo Imperial. De 
acordo com Domenico Palombi (1993, p. 324), considerando a vivacidade dos detalhes 
fornecidos por Sérvio a respeito das colunas rostrais, aliada à expressão hodieque 
conspicimus, “e hoje vemos” ou “e ainda hoje vemos”, dificilmente estas informações 
podem se referir a um monumento imaginado.

columnas dicit quae in honore Augusti et Agrippae rostratae constitutae sunt. 
Augustus victor totius Aegypti, quam Caesar pro parte superaverat, multa de navali 
certamine sustulit rostra, quibus conflatis quattuor effecit columnas, quae postea a 
Domitiano in Capitolio sunt locatae, quas hodieque conspicimus (Sérvio, in Vergilii 
carmina comentarii, Georgica, III, 26-29).

Ele menciona as colunas rostrais que foram erguidas em honra de Augusto e 
Agripa. Augusto, vitorioso sobre todo o Egito, que César já havia, em parte, 
subjugado, da contenda naval retirou vários rostros, com os quais erigiu quatro 
colunas que posteriormente foram colocadas no Capitólio por Domiciano, e que 
ainda hoje podemos ver [tradução nossa].

O escólio traz a informação de que as colunas rostrais foram deslocadas durante 
o governo de Domiciano para o Capitolino. A localização original dessas quatro colunas, 
no entanto, é desconhecida. Para Richardson (1992, 97), é plausível supor que tenham 
sido erguidas no santuário de Apolo no Palatino, visto que a passagem na qual Virgílio 
menciona tais colunas teria como inspiração o templo de Apolo. 

Há de se levar em consideração todo o contexto de investimento iconográfico, 
poético e monumental associado ao triunfo no Ácio e à remodelação do Fórum romano 
sob a influência de Otávio.8 Percebemos aqui não uma supressão ou silenciamento 
da memória de Nauloco (controversa, por si só, pois celebra uma vitória obtida sobre 
cidadãos romanos), mas os meandros de um processo de sobreposição, a partir do 
transbordamento de imagens, monumentos e atos comemorativos pertinentes à vitória 
sobre o Egito. Neste sentido, é possível citar a fundação de Nicópolis (Cidade de Vitória) 
com o Tropaeum construído a partir do bronze capturado dos navios egípcios. Esta 

8 Conferir a proposta de reconstrução digital do Fórum, com as Colunas Rostrais, do Projeto Digitales Forum Romanum, 
pela Humboldt Univestität zu Berlin. Disponível em <https://www.projekte.hu-berlin.de/de/digitales-forum-romanum/
phasen/augusteisch-ii/columnae-rostratae-augusti/columnae-rostratae-augusti-bilder>. Acesso em: 19 nov. 2024. 

https://www.projekte.hu-berlin.de/de/digitales-forum-romanum/phasen/augusteisch-ii/columnae-rostratae-augusti/columnae-rostratae-augusti-bilder
https://www.projekte.hu-berlin.de/de/digitales-forum-romanum/phasen/augusteisch-ii/columnae-rostratae-augusti/columnae-rostratae-augusti-bilder


Thiago Eustáquio Araújo Mota_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

153

cidade monumento, estudada por Macsuelber Cássio Barros da Cunha (2020, p. 80-107), 
em sua tese de doutorado, foi construída sobre as ruínas do acampamento de Otávio e 
Agripa no Ácio. Parte do espólio naval do Ácio foi também utilizada para a ornamentação 
da Rostra Augusti, outra plataforma para oradores, construída de frente para o Templo 
de César Divinizado (Cunha, 2020, p. 125). Mary Beard (2017, 344-346), no livro SPQR: 
uma história da Roma Antiga, menciona que vários veteranos que haviam lutado sob 
o estandarte de Otávio e Agripa foram comemorados em seus epitáfios com o título 
actiacus ou “homem do Ácio”. Virgílio, no Livro VIII, 671-713, da Eneida, na passagem 
referente à écfrase do escudo de Eneias, descreve a Batalha do Ácio ao modo de uma 
titanomaquia ou gigantomaquia. Uma luta cósmica que envolvia não apenas as frotas 
rivais, mas igualmente as divindades romanas, em luta contra as divindades egípcias 
(Hardie, 1986, p. 120-157; Mota, 2015, p. 192-193).

Tendo em vista o contexto apresentado, o denário, emitido entre os anos 29 
e 27 AEC, permite rememorar a Coluna Rostrata, erigida ainda durante o Segundo 
Triunvirato, porém, sob uma nova roupagem. Cabe lembrar que nenhum elemento 
iconográfico ou mensagem epigráfica, nesta moeda, vincula diretamente a representação 
do monumento, retratado no reverso, à vitória sobre Sexto Pompeu. Consonante à 
reticência de Augusto de evitar títulos e honrarias que não estivessem em acordo com o 
mos maiorum, o monumento consagrado no recinto do Fórum republicano dialoga com 
uma tradição de colunas rostrais (Caio Mênio e Caio Duílio) que recordavam triunfos 
navais de Roma. De acordo com Matthew Roller (2013, p. 122), no artigo intitulado On 
the Intersignification of Monuments in Augustan Rome, “esta coluna replicou a forma 
da coluna de Duílio, embora a ultrapassando em pelo menos um aspecto (a saber, o 
fato de ser dourada)”. Ainda segundo Roller (2013, p. 122), a Coluna Rostral de Otávio 
foi erguida na mesma área geral e deve ter estimulado os espectadores à comparação, 
assinalando que “o intuito deste monumento era que sua vitória igualasse ou superasse 
a de seu antecessor, em termos de valor exibido pelo vencedor e pelo serviço prestado 
à Res Publica”.

Um terceiro aspecto que merece destaque é a figura de Marco Vipsânio Agripa. 
Como argumenta James Tan (2019), o lugar-tenente de Otávio permite repartir os louros 
e amenizar as insinuações autocráticas: “quando adotou o nome Augusto [a partir de 27 
AEC], ele compensou esse título de preeminência demonstrando simultaneamente sua 
igualdade com Agripa através de fasces compartilhados e magistraturas conjuntas” (Tan, 
2019, p. 196). Agripa, neste sentido, funcionou para Augusto como um diluidor de honrarias 
e prerrogativas que pudessem soar ameaçadoras no contexto do Principado, uma vez 
que o princeps se projetava como um “defensor” contumaz dos valores republicanos. 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________As relações entre poder e memória na Urbs154

A coluna rostral não foi a única condecoração naval recebida por Agripa. 
Considerando as cunhagens que vão do Principado de Augusto até o governo de Trajano, 
a coroa rostral se torna uma espécie de atributo vinculado à maioria das representações 
monetárias de Agripa (Souza; Mota, 2018, p. 106). Datado de 13 AEC, o áureo cunhado 
pelo moedeiro C. Sulpício Platorino chama a atenção pelo considerável refinamento 
técnico, principalmente no que diz respeito à fisionomia dos indivíduos retratados (RIC, 
Augustus 409/Figura 4). No anverso, aparece a efígie de Otávio portando a corona ciuica 
e a legenda CAESAR AVGVSTVS impressa no sentido horário. Já Agripa é apresentado, no 
reverso, portando uma combinação da corona rostrata com a corona muralis. Em sentido 
horário, a legenda M AGRIPPA PLATORINVS IIIVIR, “Marcos Agripa e [C. Sulpício] Platorino 
triúnviro [monetário]”. Esse áureo, porém, não deve ser interpretado como um elemento 
isolado, já que Agripa é representado ao lado de Augusto em diversas emissões de 13 AEC, 
celebrando a renovação de sua autoridade tribunícia. No ornamento impresso no áureo 
é possível visualizar a miniaturização dos torreões das fortalezas das quais se projeta o 
rostrum de um navio. Essa condecoração naval, somada à coluna rostral mencionada por 
Sérvio, confere destaque político ao genro de Otávio e rememora sua importância militar 
nas campanhas contra Sexto Pompeu (36 AEC) e Antônio e Cleópatra (31 AEC).

Figura 4 - Áureo. RIC (second edition) 409. © The Trustees of the British Museum

Fonte: Sutherland (1984).

Considerações finais

  As colunas honoríficas aqui analisadas exemplificam o complexo processo 
histórico pelo qual os romanos transformavam eventos fugazes em memória e poder 
político, instâncias estruturais ligadas à longa duração (Hölscher, 2006, p. 27). Colunas 



Thiago Eustáquio Araújo Mota_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

155

como monumentos isolados não eram uma especificidade romana, visto que os gregos 
de várias partes do Mediterrâneo as utilizavam como marcadores tumulares ou como 
suporte privilegiado para oferendas votivas, depositadas em santuários. Buscou-
se demonstrar que as colunas honoríficas cumpriam um propósito similar às colunas 
votivas gregas, pois os indivíduos revestidos de honor eram elevados acima das 
construções, conquistando, assim, uma posição de destaque no espaço público. Segundo 
a documentação historiográfica, esta prática aparece concomitante ao impulso romano 
para homenagear líderes republicanos, ainda em vida, por meio de marcos honoríficos 
e estátuas. Especialmente, a partir do séc. IV AEC, os espaços cívicos do Fórum foram 
caracterizados pela inserção de monumentos que simbolizavam a hegemonia romana, 
em um primeiro momento, sobre o Lácio e depois sobre o Mediterrâneo Ocidental. Ao ser 
homenageado pelo Senado e o povo de Roma, as colunas rostrais de Otávio [e Agripa] 
se vinculam a uma já consolidada tradição de triunfadores navais, como Mênio e Duílio, o 
que demonstra uma habilidosa apropriação da memória republicana. 

Boa parte dos programas construtivos e das mensagens transmitidas por meio 
dos monumentos tinham como escopo a população que residia na capital ou poderia 
visitar Roma.  No entanto, as moedas poderiam ampliar esta audiência do ponto de vista 
geográfico e sociopolítico (Gonçalves, 2002, p. 94-96; Rowan, 2019, p. 139). Do ponto de 
vista etimológico, a palavra moneta (subs. fem.) pertence ao mesmo campo semântico 
de monumentum (subs. n.), visto que os dois substantivos estão relacionados ao verbo 
latino moneo, que significa “anunciar”, “predizer”, mas também “fazer lembrar”, ou “instruir” 
(Faria, 1962, p. 619). Neste sentido, estes pequenos discos metálicos foram um importante 
instrumento de consolidação e propagação de ideias e imagens, sendo que a moeda, na 
Antiguidade, era compreendida como uma expressão e extensão da soberania política 
de seus emissores, fossem eles as cidades-estados, ou entidades como o Senado e os 
imperadores romanos. Considerando que as colunas honoríficas materializavam a memória 
de uma vitória no espaço público do Fórum, as moedas superavam a fixidez desses 
monumentos, alcançando um público muito além dos limites da vizinhança de Roma.

Referências

Documentação textual 

APIANO. Historia Romana: Guerras Civiles (Libros III-V). Traducción por Antonio Sancho 
Royo. Madrid: Gredos, 1985.CICERO.Pro Sestio. In Vatinium.Translated by R. Gardner. 
London: Heinemann, 1958.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________As relações entre poder e memória na Urbs156

CICERO.The Verrine Orations. Translated by L. H. G. Greenwood.Cambridge: Harvard 
University Press, 1928. v. I.

ERODOTO.Storie.Traduzione diAugusta Izzo D’Accinni. Milano: BUR, 2008.
PAUSANIAS.Description of Greece.Translated by W. H. S. Jones. Cambridge: Harvard 

University Press, 1918.
PLINIO. Storia Naturale. Traduzione e note di Antonio Corso, Rossana Mugellesi e  

Gianpiero Rosati. Torino: Einaudi, 1988. v. V.
PLINY. Natural History. Translated by H. Rackham. London: William Heinemann, 1967.
SERVIUS HONORATUS, M. Servii Grammatici qui feruntur in Vergilii carmina commentarii. 

Edited by Georgius Thilo and Hermannus Hagen. Leipzig: Teubner, 1881.
TITO LÍVIO. História de Roma: Ab Urbe Condita Libri. Tradução de Paulo Matos Peixoto. 

São Paulo: Paumape, 1989. 
TITO LIVIO.  Storia di Roma dalla sua Fondazione: Libri V-VII. Traduzione di Claudio 

Moreschini. Milano: Fabbri, 2004. v. III.
VIRGÍLIO.Geórgicas. Tradução de Manuel Odorico Mendes. Cotia: Ateliê, 2019.

Documentação epigráfica e monetária

ALFÖLDY, G.; CALDELLI, M. L.; CHIOFFI, L. (et al.). Corpus Inscriptionum Latinarum. Pars. VIII. 
Fasc. III. Inscriptiones urbis Romae Latinae. Titulos magistratuum populi Romani 
ordinum senatorii equestrisque thesauro schedarum imaginumque ampliato edidit. 
Berlin: De Gruyter, 2000.  v. VI.

CRAWFORD, M. Roman Republican coinage. Cambridge: Cambridge University Press, 1974.
MATTINGLY, H.; Coins of the Roman Empire in the British Museum: Augustus to Vitellius. 

London: British Museum, 1923. v. I.
SUTHERLAND, C. H. V. The Roman Imperial coinage. London: Spink and Son Limited, 1984. v. 1.

Obras de apoio

BARBOSA, G. O. A. Imagens em moedas e vida pública na Roma republicana,Romanitas, 
n. 13, p. 80–92, 2019.

BEARD, M. SPQR: uma História da Roma Antiga. São Paulo: Planeta, 2017. BENJAMIN, W. 
Magia e técnica, arte e política. São Paulo: Brasiliense, 1987.CORSO, A. Note. In: 
PLINIO. Storia Naturale. Traduzione e note di Antonio Corso, Rossana Mugellesi e 
Gianpiero Rosati. Torino: Einaudi, 1988. v. V.



Thiago Eustáquio Araújo Mota_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

157

CUNHA, M. C. B. Aspectos da arquitetura romana no governo de Otávio Augusto: construção 
e perpetuação da memória nos Templos de Apolo Palatino e de Marte Vingador 
(séc. I a. C.). Tese (Doutorado em História) – Programa de Pós-Graduação em 
História da Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2020.

FARIA, E. Dicionário escolar latino português. Rio de Janeiro: Gomes de Souza, 1962.
FLORENZANO, M. B. B. A origem das moedas. In: FLORENZANO, M. B. B.; VIANNA, S. T. W.; 

CASTRO, M. B. Faces da moeda. São Paulo: Olhares, 2009.
FLOWER, H. Ancestor masks and aristocratic power in Roman culture. New York: Oxford 

University Press, 2001.
GONÇALVES, A. T. M. A construção da imagem imperial: formas de propaganda nos 

governos de Septímio Severo e Caracala. Tese (Doutorado em História) – Programa 
de Pós-Graduação em História Econômica da Universidade de São Paulo, São Paulo, 
2002.

GLARE, P. G. W.(ed.). Oxford Latin Dictionary. Oxford: Oxford University Press 1968.
HARDIE, P. R. Virgil’s Cosmos and Imperium. Oxford: Clarendon Press, 1986.
HERDT, G. Votive Columns in Greek sanctuaries of the Archaic Period. Thesis (Doctor of 

Philosophy) – Department of Architecture and Civil Engineering, University of Bath, 
Bath, 2013.HÖLSCHER, T. The transformation of victory into power: from event to 
structure. In: DILLON, S.; WELCH, K. E. (ed.). Representations of war in Ancient Rome. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2006, p. 27-48.

HØJTE, J. M. Roman imperial statue bases: from Augustus to Commodus. Aarhus: Aarhus 
University Press, 2005. 

KONDRATIEFF, E. The column and coinage of C. Duilius: innovations in iconography in 
large and small media in the Middle Republic. Scripta Classica Israelica, v. XXIII, p. 
1-39, 2004. 

MADDEN, T. F. The Serpent Column of Delphi in Constantinople: placement, purposes, 
and mutilations. Byzantine and Modern Greek Studies, n. 16, p. 111-145, 1992.

MCGOWAN, E. Tomb marker and turning post: Funerary Columns in the Archaic Period. 
American Journal of Archaeology, v. 99, n. 04, p. 615-632, 1995. 

MILELLA, M. Il Foro di Traiano. In: UNGARO, L. Il Museo dei Fori Imperiali nei Mercato di 
Traiano.  Roma: Electa/Sovraintendenza ai Beni Culturali, 2007, p. 191-211.

MOTA, T. E. A. Deberi ad Sidera Tolli: as promessas de divinização na Eneida e a ancestralidade 
heróica dos Iulii. Tese (Doutorado em História) – Programa de Pós-Graduação em 
História da Universidade Federal de Goiás, Goiânia, 2015.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 140-158, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________As relações entre poder e memória na Urbs158

PALOMBI, D. Columnae Rostratae Augusti. Archeologia Classica, Roma, v. XLV, n. 01, p. 
321-332, 1993.PETSAS, F. M. Delfos, sus monumentos y su museo. Atenas: Krinis, 
2004.

ROLLER, M. On the intersignification of monuments in Augustan Rome. American Journal 
of Philology, v. 134, n. 1, p. 119-131, 2013. 

RICHARDSON, L. A new topographical dictionary of Ancient Rome. London: Johns Hopkins 
University Press, 1992.

ROWAN, C. From Caesar to Augustus (c. 49 BC - 14 AD): using coins as sources. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2019.

SOUZA, M. M.; MOTA, T. E. A. M. A apropriação das tradições: elementos imagéticos e a 
reacomodação do sistema de valores honoríficos nos usos de coroas no Mundo 
Clássico. Roda da Fortuna, v. 07, n. 01, p. 83-115, 2018. 

STEPHENSON, P. The Serpent Column: a cultural biography. New York: Oxford University 
Press, 2016. 

TAN, J.  How do you solve a problem like Marcus Agrippa? In: MORRELL, K.; OSGOOD, J.; 
WELCH, K. (ed.) The alternative Augustan Age. New York: Oxford University Press, 
2019, p. 282-304

WILLIAMS, J. Religion and roman coins. In: RÜPKE, J. (ed.). A companion to Roman religion. 
London: Blackwell, 2007, p. 143-163.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

Da cruz à divindade: a transformação 
de Jesus na Antiguidade greco-romana 

From the cross to divinity: the transformation of Jesus in 
Greco-Roman Antiquity

André Magalhães Coelho*
1

Resumo: Este artigo explora a metamorfose de Jesus, de um humilde 
pregador judeu crucificado, que foi elevado à divindade pelos cristãos 
nas antigas Grécia e Roma. Após sua morte, seus discípulos passaram a 
adorá-lo como Deus. Isso suscita indagações sobre como um camponês 
crucificado conseguiu alcançar o status de Senhor do universo. O método 
que empregaremos para esta pesquisa será o bibliográfico.

Abstract: This article explores the metamorphosis of Jesus, from a humble 
Jewish preacher who was crucified, to being elevated to divinity by 
Christians in ancient Greece and Rome. After his death, his disciples began 
to worship him as God. This raises questions about how a crucified peasant 
managed to achieve the status of Lord of the universe. The method we will 
employ for this research will be bibliographical.

* Doutor em Ciência da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). Mestre em Ciências da 
religião pela Universidade Metodista de São Paulo e pós-doutorando pela mesma instituição (UMESP).

Palavras-chave:
Deus;
Jesus;
divindade; 
transformação.

Keywords:
God;
Jesus;
divinity; 
transformation.

Recebido em: 20/11/2024
Aprovado em: 15/05/2025



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade160

Introdução

Este artigo investiga a transformação de Jesus, um simples pregador judeu que, após 
ser crucificado, ascendeu à condição divina nas culturas da antiga Grécia e Roma. Com 
sua morte, seus seguidores passaram a reverenciá-lo como uma divindade. Pense-se 

em um quadro nas amplas paisagens da Galileia, onde um pregador de origem simples, 
conhecido como Jesus, avança por entre campos exuberantes e aldeias acolhedoras, 
espalhando mensagens de esperança e renovação. Mas este não é um camponês qualquer; 
ele se torna o centro de um dos fenômenos mais fascinantes da história: sua crucificação, 
marcada por acusações de transgressões contra o Estado.  Eis que, após sua morte, algo 
extraordinário acontece: seus seguidores, em um ato de fé quase incompreensível, começam 
a proclamá-lo como o próprio Deus, o Senhor dos céus e da terra. Como pode um ser 
humano que foi condenado e crucificado elevar-se a tal estatura divina? Como Jesus, um 
mero mortal, se transformou em Deus? Essa questão, envolta em ironia e complexidade, 
ressoa através dos séculos, navegando pelos labirintos da imaginação e da fé. No cerne da 
religião cristã reside a poderosa ideia de que, em Jesus, Deus se fez homem. 

No credo niceno, ele é exaltado como o Filho único de Deus, gerado, não criado, 
consubstancial ao Pai. Historiadores do cristianismo primitivo dedicaram quase três 
décadas a explorar o Novo Testamento e a gênese da religião cristã sob uma perspectiva 
histórica. Assim, a indagação se transforma: em vez de questionar como Deus se fez 
homem, começamos a nos perguntar: como um homem se tornou Deus?

A resposta tradicional sugere que Jesus, sendo de fato divino, naturalmente 
reivindicava essa condição. No entanto, desde o final do século XVIII, uma nova corrente 
de historiadores tem desafiado essa visão, apresentando argumentos instigantes que 
contestam o entendimento convencional sobre o Jesus histórico. Se esses estudiosos 
estiverem corretos, emerge um novo enigma: como os primeiros seguidores de Jesus 
passaram a vê-lo como Deus?

Neste artigo, iremos explorar essa questão de uma forma que não apenas enriqueça 
o entendimento de historiadores seculares, mas também dialogue com evangélicos 
que ainda sustentam a divindade de Jesus. Para este estudo, utilizaremos o método de 
pesquisa bibliográfica.

Humanos divinos: entre mitologia e realidade na Grécia e Roma antigas

Antes que a humanidade pudesse acolher sua presença, um mensageiro dos céus 
visitou sua mãe, trazendo uma revelação: seu filho não seria um simples mortal, mas 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

161

uma entidade divina, destinada a deixar uma marca indelével na história. O nascimento 
desse ser foi celebrado com sinais resplandecentes no céu, prenunciando a grandeza que 
estava prestes a se manifestar.

Ao alcançar a idade adulta, ele deixou a casa que o viu crescer, iniciando uma jornada 
de pregação itinerante. Por vilarejos e cidades, espalhou uma mensagem poderosa: não 
se apeguem ao material; busquem o que é “espiritual” e eterno. Ao seu redor, formou 
um grupo de seguidores que não viam nele apenas um homem, mas o próprio filho de 
Deus. E não sem razão: ele realizou prodígios impressionantes — curou os enfermos, 
expulsou demônios e até ressuscitou os mortos. No ocaso de sua trajetória, enfrentou 
a resistência das autoridades romanas e foi submetido a um julgamento que visava a 
silenciá-lo. Contudo, sua essência transcendeu essa tentativa de erradicação. 

Ele ascendeu aos céus, onde permanece até hoje. Para reafirmar sua presença, 
manifestou-se novamente a um de seus seguidores mais céticos, que então se convenceu 
de que o filho de Deus realmente continuava entre nós (Ehrman, 2014a).

Mais adiante, alguns de seus dedicados seguidores escreveram sobre suas 
experiências, o que permitiu que ainda hoje possamos acessar essas narrativas. No 
entanto, é provável que muitos de vocês ainda não tenham se deparado com esses 
escritos. Imagino que a maioria nem sequer tenha ouvido falar desse filho de Deus, um 
grande executor de milagres. Refiro-me a um homem notável chamado Apolônio, oriundo 
da cidade de Tiana. Ele era um pagão — um adorador de múltiplos deuses romanos — e 
um filósofo respeitado em sua época. Seus seguidores acreditavam que ele era imortal, 
e temos à disposição um livro sobre sua vida, escrito por Filóstrato, um devoto que viveu 
posteriormente (Cornelli, 2001, p. 65).

A obra de Filóstrato, composta em oito volumes no início do século III, entre 220 e 
230 (Ehrman, 2014a, p. 10), é fruto de uma pesquisa meticulosa, baseada em relatos de uma 
testemunha ocular e companheiro de Apolônio. Este último viveu alguns anos após outro 
filho de Deus e milagroso, originário de uma região distante do império: Jesus de Nazaré. 
Para Christopher Jones (2006), os adeptos de ambos os homens divinos perceberam 
uma rivalidade crescente entre eles, refletindo uma luta mais ampla da época entre o 
paganismo — que abraçava uma diversidade de cultos politeístas — e o cristianismo, que 
emergia como um novo fenômeno religioso, proclamando a existência de um único Deus 
e que Jesus era seu Filho. Os cristãos viam Apolônio como um charlatão, enquanto os 
adoradores de Apolônio sustentavam que Jesus era o verdadeiro impostor. Cada grupo 
possuía relatos escritos que fundamentavam suas crenças (Jones, 2006). 

Por outro lado, na visão judaica do primeiro século, o messias seria um ser humano, 
um legítimo descendente da linhagem do rei Davi, que lideraria uma grande revolução 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade162

contra os romanos, expulsando-os da Terra de Israel. Assim, a ideia de transformar o 
filho de um humilde carpinteiro em um semideus ou até mesmo em Deus representava, 
para os judeus, uma enorme afronta, especialmente para os mais eruditos entre eles. 
Dessa maneira, o movimento de Jesus se desvinculou completamente das expectativas 
messiânicas judaicas, surgindo como uma nova religião que trazia consigo apenas 
vestígios do movimento original fundado por Jesus de Nazaré, ao mesmo tempo em 
que absorveu tradições e elementos culturais e religiosos dos povos gregos e romanos 
(Scardelai, 1998, p. 327-328).

Os estudiosos, então, viram-se diante da tarefa de investigar os Evangelhos do 
Novo Testamento com um olhar crítico, buscando discernir quais narrativas sobre o Jesus 
histórico eram genuínas e quais eram adereços criados por seus fervorosos seguidores. 
Da mesma forma, os estudiosos da antiga religião romana examinaram os escritos de 
Filóstrato com ceticismo, em busca de distinguir as lendas dos fatos e descobrir o que 
realmente poderiam aprender sobre o Apolônio histórico. De maneira geral, há um 
consenso de que ele era um filósofo pitagórico, defensor das ideias do gênio grego 
Pitágoras, do século V a.C. (Ehrman, 2012). Apolônio viveu na segunda metade do século 
I, enquanto Jesus existiu na primeira metade. 

Ele percorreu as regiões orientais do Império Romano como um pregador moral 
e religioso, frequentemente residindo em templos e oferecendo conselhos a líderes civis 
e religiosos. Com um número considerável de discípulos, era bem recebido pela elite 
romana nas localidades que visitava. Seu propósito era claro: persuadir as pessoas a 
abandonarem o materialismo excessivo e a se voltarem para o que realmente importa — 
os assuntos da alma.

De acordo com a estudiosa Dorine Ysselt (1994), mais do que a vida do Apolônio 
histórico, o que fascina é o conjunto de lendas que floresceram ao seu redor e conquistaram 
a aceitação entre seus contemporâneos. Suas profundas reflexões filosóficas levaram 
muitos a acreditarem que ele não poderia ser um simples mortal, mas sim uma divindade 
caminhando entre os homens (Ysselt, 1994).

Pouco mais de um século após sua morte, Apolônio foi homenageado com um 
santuário em Tiana, sua cidade natal, erguido pelo imperador romano Caracala, que 
governou de 198 a 217. Diz a lenda que o imperador Alexandre Severo (222–235) mantinha 
uma imagem de Apolônio entre seus diversos deuses domésticos. E, em um gesto de 
veneração, o imperador Aureliano (270–275), fervoroso adorador do Deus-Sol, também 
o reverenciava como divino. A narrativa do nascimento de Apolônio, como retratada na 
obra Vida de Apolônio de Tiana, de Filóstrato, é especialmente digna de nossa atenção 
(Ehrman 2014a, p. 11).



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

163

A história da “anunciação” nos presenteia com um enredo de semelhanças e 
distinções em relação à narrativa do Evangelho de Lucas (1:26–38). No centro dessa fábula 
mística está a mãe de Apolônio, que, em um momento de profundo encantamento, 
teve uma visão de uma majestosa entidade celestial: o deus egípcio Proteu, conhecido 
por sua incomensurável sabedoria. Quando a curiosidade a impeliu a indagar sobre a 
identidade de seu futuro filho, o deus sussurrou, com um tom enigmático: “Eu mesmo” 
(Ehrman, 2012, p. 33).

Luciano observa que o nascimento de Apolônio foi, sem dúvida, miraculoso. Afirma-
se que sua mãe, guiada por uma força desconhecida, dirigiu-se a um campo, onde, ao se 
deitar sobre a grama fresca, adormeceu profundamente. Ao despertar, foi envolvida pelo 
encantador som do bater das asas de cisnes, como se a própria natureza celebrasse o 
novo milagre. O povo, em êxtase, assegurou que um relâmpago rasgou os céus naquele 
exato momento, pairando majestoso no ar antes de desaparecer nas alturas, como um 
sinal divino de grandeza e virtude que indicava a proximidade do futuro mestre com os 
deuses (Lucian, Alexander sive pseudopropheta, II). Os habitantes da região logo chegaram 
à conclusão de que Apolônio não era apenas um homem comum, mas sim o próprio Filho 
de Zeus. Contudo, a trajetória de Apolônio não foi isenta de desafios. Em um momento 
sombrio de sua vida, ele se viu diante do imperador Domiciano, acusado de receber 
adoração que, segundo muitos, pertencia apenas aos deuses. 

Aqui, as semelhanças com a história de Jesus tornam-se inegáveis: ambos foram 
apresentados a autoridades que viam suas declarações como uma ameaça ao bem-
estar do Estado. A narrativa de Apolônio não termina aqui. Filóstrato nos presenteia com 
diversas versões sobre o destino do filósofo. Uma delas o retrata partindo para a ilha de 
Creta, em uma jornada até um santuário dedicado a um deus local, guardado por cães 
ferozes. Ciro Cardoso (1994) salientou, em sua obra Sete olhares sobre a Antiguidade, que 
a separação entre o domínio religioso e outros setores da existência humana, que hoje 
nos parece clara, não tinha relevância para as civilizações antigas do Oriente.  Segundo 
suas palavras: “Governo e culto, astronomia e astrologia, lei divina e lei humana, entre 
outros, não eram percebidos como entidades distintas ou separadas. A religião permeava 
todos os aspectos da existência, tudo estava interligado” (Cardoso, 1994, p. 57).

Surpreendentemente, em vez de serem hostis, os cães acolheram Apolônio com 
uma familiaridade surpreendente (Ehrman, 2014a, p. 13). Os guardiões do santuário, 
intrigados, o acusaram de feitiçaria ao conseguirem passar ileso por ali. No entanto, 
em uma reviravolta digna de um épico, Apolônio libertou-se sob a luz da meia-noite, 
convocando os carcereiros para testemunhar um espetáculo extraordinário. Ao correr em 
direção às portas do santuário, elas se abriram magicamente, permitindo sua entrada. De 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade164

dentro, vozes femininas ressoaram, incitando-o a “Vá da terra! Vá para o céu! Vá!”. Era 
um chamado à ascensão, um convite para deixar o mundo terreno e alçar voo ao reino 
dos deuses. E, assim, Apolônio desapareceu, nunca mais sendo visto entre os mortais 
(Luc., Alex. Pseu., II, 5). Mais uma vez, os ecos da história de Jesus ressoam: ao final de sua 
trajetória, ele também provocou um tumulto, foi preso e, após sua morte, ascendeu aos 
céus, onde permanece. 

Apolônio, por sua vez, ensinou que a alma humana é imortal; a carne pode se 
desfazer, mas a essência do ser persiste eternamente. Embora muitos não tenham 
acreditado em suas palavras, após sua ascensão, Apolônio se manifestou em uma visão 
para um seguidor repleto de dúvidas. Ele convenceu o fiel de que ainda estava presente 
entre eles, assim como Jesus fez com seus discípulos, até mesmo com o cético Tomé, 
que precisou de provas de que a vida continuava após a morte (Luc., Alex. Pseu., II). 
Atualmente, estudiosos se debruçam sobre as conexões entre Jesus e Apolônio, uma 
discussão que não é nova. No início do século IV, Hiérocles, um autor pagão, publicou 
O amante da verdade,1 no qual comparava os dois supostos filhos de Deus, exaltando a 
versão pagã. 

Embora não possuamos o texto completo, sabemos que sua obra foi confrontada 
por Eusébio, um padre da Igreja do século IV, que se tornou conhecido como o “pai da 
história da Igreja” por traçar a narrativa do cristianismo desde a era de Jesus até sua 
época (Jones, 2006). 

Eusébio, em seus escritos, se voltou contra Hiérocles e sua apoteose de Apolônio, 
citando até mesmo trechos das palavras do oponente. Na ânsia de exaltar Jesus, eles 
correm de um lado para o outro tagarelando sobre como ele fez o cego enxergar e 
operou milagres desse tipo (Ehrman, 2014a). Ao refletirmos sobre essas narrativas, somos 
convidados a considerar a profundidade das histórias que moldaram a espiritualidade 
humana, revelando a rica tapeçaria de crenças e mitos que conectam figuras tão icônicas 
e inspiradoras. Bart Ehrman (2014a, p. 13) diz:

Hiérocles zomba dos Evangelhos do Novo Testamento por conterem contos de 
Jesus remendados por Pedro e Paulo e uns outros desse tipo – homens mentirosos, 
desprovidos de educação e adivinhos. Os registros sobre Apolônio, por outro lado, 
haviam sido escritos por autores altamente educados (não camponeses da classe 

1 Sosiano Hiérocles foi um aristocrata e ocupante de cargos públicos do período romano tardio. Atuou como governador 
(praeses) na Síria sob o governo de Diocleciano durante a década de 290. Supõe-se que tenha sido nomeado vicário 
de alguma área, provavelmente da Diocese do Oriente (que abarcava a Síria, Palestina e, à época, o Egito) até 303, ano 
em que foi transferido para a província da Bitínia. É por suas ações anticristãs na região que permanece na memória 
contemporânea. Como menciona o Cambridge Ancient History, ele foi “um dos mais fervorosos perseguidores” dos 
cristãos. Durante esse período, Hiérocles produziu a obra Amante da Verdade (em grego: Φιλαλήθης), uma crítica ao 
cristianismo. Amante da Verdade é recordada como a primeira manifestação da comparação, notável e controversa, 
entre o santo homem Apolónio de Tiana e Jesus Cristo (Bowman; Cameron; Garnsey, 2005).



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

165

baixa) e testemunhas oculares dos acontecimentos. Devido à vida magnífica e ao 
tipo de morte – foi para os céus no corpo físico e acompanhado pelos deuses – 
devemos com certeza classificar o homem entre os deuses. A resposta do cristão 
Eusébio foi direta e cáustica. Apolônio não era divino, mas maligno; não era um 
filho de Deus, mas um homem empoderado por um demônio.

A resposta do cristão Eusébio foi contundente e incisiva. Para ele, Apolônio não era 
uma divindade, mas sim uma entidade maligna; não um filho de Deus, mas um homem 
tomado por demônios. Ao analisarmos este embate sob uma ótica histórica, torna-se evidente 
que Eusébio saiu triunfante. No entanto, essa conclusão não era tão clara na época em que 
Hiérocles produziu suas obras, quando o cristianismo ainda estava em seus primórdios.

Apolônio e Jesus, em seus contextos, eram percebidos como competidores na 
busca por honrarias divinas: um era o devoto de múltiplos deuses, enquanto o outro era 
o monoteísta que prestava culto a um único Deus; um era o porta-voz da filosofia pagã, 
e o outro, o fundador da religião cristã. Ambos foram aclamados como deuses entre os 
homens, apesar de sua inegável humanidade. De certa forma, eram considerados homens 
divinos (Ehrman, 2014a).

Por certo, Apolônio e Jesus não eram os únicos a ostentar tal status. De fato, 
embora Jesus seja atualmente reconhecido como o único filho de Deus e um realizador 
de milagres, existia uma infinidade de figuras semelhantes na Antiguidade. Não 
devemos enxergar Jesus como “único”, caso essa palavra implique que ele era o único 
ser humano excepcional e distinto, um homem que, em certo sentido, possuía uma 
centelha divina (Ysselt, 1994).

Na História Antiga, muitos homens foram vistos como divinos. E aqui não estamos 
debatendo se eram realmente divinos ou não, mas como eram percebidos dessa maneira. 
Compreender essa percepção é o primeiro passo para desvendar como Jesus começou 
a ser iluminado sob essa luz especial. Curiosamente, tanto Jesus quanto Apolônio não 
eram considerados seres divinos enquanto estavam vivos; foi apenas após sua morte que 
a figura de Jesus começou a ser reverenciada como um deus entre os mortais. Mas como 
isso aconteceu? 

O ponto de partida reside em entender como outros indivíduos foram considerados 
divinos no mundo antigo. Assim, a conversa se desenrola, revelando um panorama sobre 
a espiritualidade e a veneração que permeavam a Antiguidade – um convite à reflexão 
sobre a natureza humana e o divino. Cristianismo e Império Romano, o mito grego. Foi 
durante este mesmo período de intensa agitação política, econômica, social e religiosa 
que emergiu, na Judeia, um homem de raízes camponesas da Galleia, que se dedicava a 
ensinar a obediência às Leis de Deus, proferindo discursos impressionantes que atraíam 
multidões (Mt 5, 1-12). 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade166

Seu nome, inicialmente em hebraico, era Yeshua, e em grego, Iesous. Após sua 
morte, ocorrida por volta dos anos 30, em meio ao contexto greco-romano, passou a ser 
conhecido como Iesous Christos (Jesus Cristo), o filho de Deus. Mais tarde, na segunda 
metade do I século, muitos de seus seguidores passaram a vê-lo como a própria encarnação 
de Deus (Horsley; Hanson, 1995, p. 89).

Os judeus do primeiro século da era cristã esperavam ansiosamente a chegada de 
um redentor messiânico que restauraria a liberdade nacional e religiosa do povo judaico. 
A Judeia, nesse contexto, era uma província romana e o berço do monoteísmo hebraico. 

Foi na primeira metade desse período que surgiu Jesus, conhecido também 
como Nazareno, um nome que lhe foi atribuído por ser Nazaré a cidade onde, 
supostamente, nasceu, passou a maior parte de sua vida e iniciou sua pregação 
(Chevitarese; Cornelli, 2007, p. 41). Muitos de seus discípulos o consideravam o 
messias prometido de Israel (Mt16, 16). 

De maneira geral, é importante destacar que a sabedoria se tornou um dos atributos 
reivindicados pelos imperadores, funcionando quase como uma condição necessária para 
sua futura divinização. Segundo Machado (2001, p. 95), desde os primórdios do Império, 
foram moldados padrões de conduta e virtudes que deveriam estar presentes nos 
soberanos exemplares, fundamentando-se na rica tradição filosófica que se consolidou 
no período helenístico, a qual, na realidade, remontava ao ideal platônico do rei-filósofo. 
Assim, desenvolvia-se a concepção de que o rei precisava ser sábio, virtuoso, um bom 
líder militar e, ainda, um possuidor da clássica paideia.

No livro O dualismo antropológico no discurso neopentecostal, Coelho (2022) nos 
apresenta a origem do cristianismo, uma corrente de fé que emergiu no vasto e agitado 
contexto do Império Romano, logo após a morte de Jesus, por volta do ano 30. A cultura 
grega, com sua riqueza e complexidade, permeava a metade oriental do Império de tal 
forma que a língua que unificava essa região, o grego, tornou-se a voz mediante a qual 
o Novo Testamento foi insculpido. Para mergulharmos nas nuances das perspectivas dos 
primeiros cristãos, é imprescindível situá-los em seu contexto histórico e cultural, imersos 
nos mundos grego e romano (Coelho, 2022, p. 27).

Os judeus da Antiguidade possuíam percepções únicas e diversificadas, mas, em 
muitos aspectos relevantes ao nosso estudo, compartilhavam, de sua própria forma, ideias 
com os romanos que os cercavam. Compreender essa interseção é essencial, pois Jesus, 
em sua essência mais autêntica, era judeu, assim como os seus primeiros seguidores – 
aqueles que se atreveram a afirmar que ele não era apenas um homem comum, mas a 
própria divindade encarnada. Mas como seria possível que um deus, ou a concepção de 
um deus, assumisse a forma humana? Um exemplo dessa questão é Apolônio de Tiana, 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

167

cuja mãe recebeu, antes de seu nascimento, a previsão de que ele seria uma manifestação 
de um ser divino preexistente, o deus Proteu. Essa narrativa ressoa com a interpretação 
teológica que mais tarde se consolidaria sobre Jesus – a ideia de que ele era Deus que se 
fez carne ao nascer de Maria. Contudo, não é comum encontrar, no pensamento grego 
e romano antigo, essa noção de um “deus-homem”, na qual uma divindade já existente 
adentra o mundo por meio de uma mulher mortal. Entretanto, existem outras ideias que 
tangenciam essa concepção, e a seguir exploraremos três delas.

Um dos maiores poetas romanos, Ovídio (43 a.C.–17 d.C.), contemporâneo de 
Jesus, deixou um legado literário admirável com sua obra-prima, Metamorfoses,2 uma 
celebração das metamorfoses e transformações da mitologia antiga. Em suas páginas, 
deuses que, em momentos de curiosidade ou compaixão, assumem formas humanas 
para interagir com os mortais (Ehrman, 2014a, p. 14).

Uma das fábulas mais cativantes de Ovídio narra a história de dois camponeses 
idosos, Filêmon e Báucis, que habitam a Frígia, uma região que atualmente corresponde 
à Turquia (Ehrman, 2014a). Neste conto, os deuses Júpiter e Mercúrio, disfarçados 
de humanos, vagam pela terra em busca de hospitalidade, mas se deparam com 
a ingratidão de uma vizinhança que se recusa a acolhê-los. Finalmente, chegam 
à modesta morada de Filêmon e Báucis, que, longe de se envergonharem de sua 
pobreza, recebem-os calorosamente.

O casal gentil oferece aos deuses o que há de melhor em sua casa simples e cuida 
de seus pés cansados com água morna. Em gratidão, os deuses prometem que a taça de 
vinho nunca se esvaziará; por mais que bebam, ela permanecerá cheia. Em um momento 
de revelação, Júpiter e Mercúrio se identificam, e, após reconhecerem a bondade do 
casal, oferecem-lhes a oportunidade de expressar um desejo. Filêmon e Báucis, em sua 
sabedoria, pedem para se tornarem sacerdotes do santuário dos deuses e desejam morrer 
juntos, nunca se separando um do outro.

Ehrman (2014a), por meio de sua obra, Como Jesus se tornou Deus, comenta que a 
resposta divina é surpreendente: o santuário é erguido, e, quando chega o momento de 
partir deste mundo, Filêmon e Báucis são transformados em duas árvores que brotam de 
um único tronco, simbolizando a união eterna do casal. Os adoradores que frequentam 

2 Metamorfoses é uma das criações mais renomadas e considerada como a obra-prima do poeta latino Ovídio. Este 
poema narrativo foi divulgado por volta do ano, 8 e, junto a Fastos, pode ser classificado como um de seus poemas 
inacabados, em razão do exílio que sofreu no Ponto Euxino, uma região costeira do Mar Negro, afastada de Roma. A 
justificativa para o exílio é desconhecida, mas há duas teorias: ou Augusto não aprovou o conteúdo de sua obra desde 
A arte de amar, e as Metamorfoses de Ovídio, em contraste com a visão de ordem e estabilidade do imperador, pois 
retratam um universo em constante transformação, ou o poeta romano foi indiscreto ao abordar algum aspecto íntimo 
do soberano ou de sua família.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade168

o santuário reconhecem a continuidade da “vida” do casal e acreditam que eles foram 
elevados à divindade, merecendo adoração. Assim, a história de amor transcende a vida 
e a morte, revelando a complexidade da relação entre deuses e humanos.

Quando Filêmon e Báucis são adorados não porque possuem o mesmo poder que 
Júpiter e Mercúrio, mas porque foram mortais elevados à condição divina, aprendemos 
uma lição fundamental sobre a natureza da divindade (Ehrman, 2012). O reino divino se 
apresenta sob diversas formas, com múltiplas camadas. Hoje, muitas vezes concebemos 
Deus como completamente separado de nossa existência terrena, como se houvesse um 
abismo intransponível entre os dois reinos. No entanto, para muitos povos antigos, a 
divindade e a humanidade estavam entrelaçadas de maneiras fascinantes.

Os deuses, por vezes, desciam para interagir com os homens, e, quando o faziam, 
as consequências podiam ser tanto maravilhosas quanto trágicas. Essa lição ecoou através 
do tempo, sendo absorvida pelos habitantes posteriores da Frígia e registrada nas páginas 
do Novo Testamento. No evangelho dos Atos (14, 11), encontramos Paulo e Barnabás 
em uma jornada missionária na mesma região, onde Paulo cura um homem aleijado. A 
multidão, maravilhada com o milagre, chega a uma conclusão: os deuses desceram até 
nós na aparência de homens (Ehrman, 2012, p. 37).

O povo de Listra, familiarizado com a fábula de Filêmon e Báucis, acreditava que 
os deuses haviam retornado. Tão convencidos estavam de que Barnabás era Zeus e Paulo, 
Hermes, que o sacerdote local de Zeus se apressou em trazer touros e guirlandas para 
sacrificar aos apóstolos. No entanto, Paulo e Barnabás, em um esforço para corrigir essa 
confusão, insistiram que eram apenas homens, “da mesma natureza que vocês”.

Aproveitando a oportunidade, Paulo compartilhou sua mensagem evangélica com 
fervor, tentando converter os presentes, embora nem todos tenham se convencido de sua 
mensagem: com essas palavras, refrearam com dificuldade as pessoas de lhes oferecerem 
sacrifícios (Atos 14, 18). 

E, assim, as interações entre os deuses e os homens continuam a fascinar, revelando 
uma história de amor, transformação e divindade que ainda ressoa em nossos dias 
(Ehrman, 2012, p. 40). Não é surpreendente que os devotos de Zeus em Listra estivessem 
tão ansiosos para reconhecer que os deuses haviam se disfarçado de humanos em meio 
a eles. Eles bem se lembravam do que ocorrera na última vez que ignoraram a adoração 
que era devida. Para nós, pouco importa se o relato em Atos é uma relíquia histórica 
das peripécias missionárias de Paulo ou simplesmente uma lenda que ganhou vida 
posteriormente, como a história de Filêmon e Báucis.

No universo romano, a crença de que os deuses poderiam assumir formas 
humanas era amplamente disseminada, e muitos acreditavam que, entre nós, poderiam 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

169

estar camuflados seres divinos. As antigas mitologias grega e romana transbordam de 
histórias que abarcam essa ideia (Ehrman, 2014a). Luciano de Samósata (Alex. Pseu., II, 
23) comenta:

Enquanto Apolônio era considerado um deus que havia se materializado na Terra, 
essa não era a concepção comum entre os gregos e romanos sobre como um ser 
divino poderia vir ao mundo a partir de uma mortal. A visão predominante era 
que um deus se unia a uma mulher humana, gerando assim uma prole que, de 
alguma forma, possuía uma natureza divina. Nos mitos, Zeus frequentemente se 
aventurava em tais relações moralmente ambíguas, descendo do Olimpo para se 
envolver em encontros exóticos com beldades mortais, resultando em gravidezes 
extraordinárias.

Entretanto, as narrativas sobre Zeus e suas amantes não eram meros caprichos 
mitológicos. Muitas vezes, essas histórias se referiam a figuras históricas reais, como 
Alexandre, o Grande (356–323 a.C.). De acordo com seu biógrafo, o erudito grego 
Plutarco, que nos legou biografias de muitos ícones da época, muitos acreditavam que 
Alexandre era filho de Zeus. O pai de Alexandre era Felipe, o Grande, rei da Macedônia, 
que se enamorou de uma mulher chamada Olímpia. Plutarco conta que, na véspera 
do casamento, Olímpia teve um sonho em que um raio descia do céu e a penetrava. 
Presumivelmente, era Zeus exercendo suas artimanhas (Ehrman, 2014a, p. 15).

Enquanto isso, Felipe, em uma de suas incursões noturnas, deparou-se com uma 
cena que esfriou sua paixão: viu uma serpente entrelaçada em um enlace conjugal com 
Olímpia. Nos tempos antigos, Zeus, frequentemente, era retratado sob a forma de uma 
serpente, e para aqueles que acreditavam nessa narrativa, Alexandre não era apenas um 
mortal, mas sim o verdadeiro filho de um deus. 

As histórias de Zeus, ou de seu equivalente romano, Júpiter, se envolvem em 
episódios ainda mais fascinantes, e nenhuma delas é tão intrigante quanto a narrativa 
do nascimento de Hércules (Ehrman, 2014a). Essa fábula assume muitas formas na 
Antiguidade, mas uma das mais memoráveis é a cômica trama da peça Anfitrião, do 
dramaturgo romano Plauto. A história gira em torno de Anfitrião, um general de Tebas, 
casado com a deslumbrante Alcmena. Quando Anfitrião parte para a guerra, deixando 
sua esposa grávida, Júpiter, com um olhar lascivo, decide que deve possui-la. Para isso, 
disfarça-se de Anfitrião e retorna para casa, onde Alcmena o acolhe de braços abertos. 
O deus desfruta tanto de sua escapada que ordena às constelações que parem seu 
movimento, como se o tempo devesse congelar até que ele se sentisse satisfeito.

Quando Júpiter finalmente retorna ao céu, Alcmena, exausta após uma noite de 
intensa atividade, aguarda o verdadeiro Anfitrião. Este, ao voltar para casa, fica perplexo 
ao notar a falta de entusiasmo da esposa. Para ela, que acreditava ter passado a noite 
nos braços do marido, a situação era perfeitamente compreensível. O desenrolar dessa 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade170

narrativa resulta em uma gestação: Alcmena, já grávida de Anfitrião, concebe novamente, 
desta vez de Júpiter (afinal, a precisão em biologia não era o forte das narrativas 
mitológicas). O resultado dessa curiosa história são gêmeos: Hércules, filho de Júpiter, e 
Íficles, seu irmão mortal (Ehrman, 2014a).

É claro que a saga de Anfitrião e Alcmena se insere no reino do mito, e não há 
clareza sobre se alguém realmente acreditava nela. A premissa de que uma mulher 
poderia gerar uma criança concebida por um deus era uma ideia amplamente aceita na 
Antiguidade. Não seria surpreendente pensar que alguns dos grandes conquistadores, 
como Alexandre, o Grande, ou até mesmo filósofos de sabedoria quase divina, como 
Platão, pudessem ter uma origem distinta da nossa, sendo filhos de um pai celestial e de 
uma essência divina. Vale ressaltar que, ao dar à luz Hércules, o filho de Júpiter, Alcmena 
não experimentou um nascimento virginal. 

Ao contrário, já havia se unido ao marido e teve o que poderia ser classificado 
como um encontro divino com Júpiter. Nas narrativas que falam sobre humanos divinos 
gerados da união de um deus e uma mortal, a figura feminina nunca é virgem. Essa é 
uma das maneiras pelas quais as histórias cristãs de Jesus se distinguem das narrativas de 
outros humanos divinos da Antiguidade. É verdade que o Deus judaico engravida Maria, 
mãe de Jesus, por meio do Espírito Santo (ver evangelho de Lucas 1, 35). 

No entanto, os cristãos monoteístas concebiam um Deus elevado demais para 
imaginar que ele poderia, temporariamente, assumir a forma humana para satisfazer 
desejos terrenos. Os deuses gregos e romanos poderiam agir de maneira tão libertina, 
mas o Deus de Israel transcendia tais questões (Ehrman, 2014a, p.17). O terceiro modelo 
de entendimento sobre os humanos divinos na cultura grega e romana ofereceu uma 
base conceitual crucial para os primeiros cristãos ao tentarem decifrar como Jesus poderia 
ser simultaneamente humano e divino. 

O estudioso britânico Richard Rubenstein (2001) ressalta que é fundamental 
enfatizar que o imperador Constantino tinha uma crença profunda em um Jesus que, 
na verdade, era o próprio Deus. Para ele, a figura que lhe apareceu em sonho era Deus 
manifestado na forma de Jesus Cristo, que o guiou rumo à vitória na batalha contra seu 
opositor, Maxêncio (Rubenstein, 2001, p. 88). Ademais, muitos imperadores da sociedade 
romana eram considerados deuses. 

Portanto, não surpreende que numerosos cristãos da época em questão vissem 
Jesus como a manifestação divina. Assim, a carga herética se direcionou a Ário e seus 
adeptos, que sustentavam uma visão alternativa, acreditando que Jesus não era Deus, mas 
sim uma criação do mesmo. Essa crença de Ário e de seus seguidores parecia, de certa 
forma, ressoar com a tradição judaica, que aguardava a vinda de um messias humano, 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

171

enviado por Deus (Scardelai, 1998, p. 51-58). A discussão não se baseava em como um ser 
divino poderia se tornar humano – fosse por meio de uma encarnação temporária ou de 
um ato sexual, mas em como um ser humano poderia ascender à divindade. Acreditava-
se que isso ocorria, frequentemente, na Antiguidade grega e romana, e um dos exemplos 
mais notáveis é Rômulo, o lendário fundador de Roma.

Humanos divinizados

Em meio aos ecos da história romana, destaca-se a figura de Rômulo, o lendário 
fundador de Roma, cujos feitos e destinos têm sido narrados e recontados ao longo dos 
séculos. Um dos relatos mais fascinantes é o do renomado historiador Lívio (59 a.C.–17 
d.C.), que, em suas crônicas, ousa afirmar que Rômulo era um “deus nascido de um deus” 
(Tito Lívio, Ab Urbe Condita, 1, 16).3 

Este fragmento de sabedoria nos leva a investigar não apenas a vida, mas também 
a ascensão e o desfecho do grande Rômulo (Ehrman, 2014a). A concepção de Rômulo 
não era comum; sua mãe, uma virgem vestal, estava destinada a permanecer pura, mas o 
destino, ou talvez a intervenção divina, tinha outros planos. Acredita-se que o deus Marte 
tenha sido o responsável pela gravidez, o que levanta questões que ecoaram no tempo: 
seria essa uma simples explicação para a origem de um ser extraordinário? Ou um sinal 
de que o divino se entrelaça com o humano?

À medida que Roma se firmava e Rômulo governava com firmeza, um evento 
dramático e quase poético aguardava o desenlace de sua história. Em um dia fatídico, 
enquanto se reunia com os senadores para revisar as tropas no Campo de Marte, uma 
tempestade feroz irrompeu, trazendo consigo estrondos e relâmpagos. Em meio à névoa 
que se formou, Rômulo desapareceu como um sonho ao amanhecer. O que seguiu foi 
uma onda de rumores: alguns acreditavam que os senadores, temendo o poder de um 
tirano, haviam tramado sua morte, enquanto outros, mais inclinados à crença popular, 
sustentavam que Rômulo havia sido arrebatado aos céus por um vendaval, tornando-se 
um deus. Sobre isso Ehrman diz (2014a, p. 18):

Os romanos acolheram a divindade do homem Rômulo com ardor e entusiasmo. 
Um trio de deuses – Júpiter, Marte e Quirino – vivia no coração da antiga Roma, na 
antiga colina Capitolina. Originalmente, Quirino pode ter sido um deus adorado 

3 Tito Lívio, frequentemente chamado apenas de Lívio, foi um renomado historiador da Roma Antiga que se destacou 
ao escrever a monumental obra História de Roma. Nesse relato fascinante, ele narra a saga da fundação da cidade 
eterna e seu crescimento até o período em que viveu. A narrativa sobre Rômulo, o mítico fundador de Roma e seu 
primeiro soberano, emerge como um tema central, sendo explorada com riqueza de detalhes no primeiro livro dessa 
obra grandiosa.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade172

pelos sabinos, um dos povos incorporados ao estado romano nos primórdios de 
sua história. No entanto, na época em que Lívio escreveu, Quirino era considerado 
Rômulo divinizado, adorado bem ali, com o grande pai dos deuses.

A narrativa se enriquece ainda mais com a aparição de Próculo Júlio, que declarou 
ter encontrado Rômulo após sua morte. Em um relato vívido, ele conta que o fundador de 
Roma desceu dos céus e, com uma voz que ecoava autoridade, exortou o povo a valorizar a 
arte da guerra. Os romanos, então, não apenas reconheceram Rômulo como um deus, mas 
celebraram sua ascensão com entusiasmo, solidificando sua presença no panteão romano, 
onde habitava ao lado dos deuses Júpiter, Marte e Quirino (Ehrman, 2014a, p. 19).

Avançando na linha do tempo, encontramos a figura de Júlio César, um homem 
que, assim como Rômulo, buscou a divindade. Após sua trágica morte nos Idos de Março, 
de 44 a.C., César foi elevado ao status de deus, um reconhecimento formal do Senado que 
ressoou na crença popular. A ligação entre César e o divino não era apenas um capricho 
político, mas uma estratégia de legitimação de seu poder. 

Suetônio descreve como, após sua morte, um cometa brilhante por sete dias foi 
interpretado como a alma de César ascendendo aos céus, um espetáculo que reforçou 
sua nova condição divina. No entanto, a história não para por aí. O filho adotivo de César, 
Otaviano, que mais tarde se tornaria César Augusto, também almejou e alcançou um 
status quase divino. A narrativa de seu nascimento, envolvendo a intervenção do deus 
Apolo, apenas cimentou sua imagem como o escolhido. A antiga prática de adoração 
ao imperador começou a ganhar força, e assim, a história de homens que se tornaram 
deuses continuou a se desdobrar nas páginas da história.

Por fim, a ascensão de figuras como Rômulo e Júlio César nos leva a refletir sobre a 
relação entre o poder, a divindade e a crença popular. O que nos resta é um mosaico de 
histórias, onde o humano se entrelaça com o divino, moldando não apenas a identidade 
de Roma, mas também a compreensão do que significa ser considerado um deus entre 
os homens (Ehrman, 2014a).

Naquela noite mágica e cheia de mistério, enquanto as estrelas dançavam no 
céu da Trácia, o marido de Ácia, ausente em uma guerra distante, teve um sonho 
que mudaria os rumos da história. Ele viu seu filho, não como uma criança comum, 
mas como uma figura colossal, maior que a vida, empunhando um raio e um cetro, 
adornado com os emblemas de Júpiter Ótimo Máximo. E, para completar esse 
espetáculo celestial, doze cavalos brancos, imaculados como a luz da manhã, puxavam 
sua carruagem (Ehrman, 2014a).



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

173

Esse sonho, segundo relatos de Augusto deificado, era mais que uma visão: era 
um presságio claro de que aquela criança estava destinada a ser uma divindade entre os 
mortais. Para Ehrman (2014a, p. 20):

Ao contrário de alguns imperadores posteriores, em seu governo Augusto não 
manifestou entusiasmo por ser adorado como um deus. Suetônio diz que ele 
não permitia que lhe dedicassem templos nas províncias romanas a menos que 
fossem conjuntamente dedicados à deusa Roma – a padroeira da cidade. Às vezes, 
as cidades burlavam essa relutância imperial erguendo um templo dedicado ao 
“gênio” de Augusto. A palavra gênio nesse caso não se refere ao brilhantismo 
intelectual de Augusto, mas ao espírito guardião que cuidava de sua família e em 
especial dele como líder, fazendo-o ser quem era. Em certo sentido, ao adorar o 
gênio de Augusto, essas cidades reverenciavam-no de forma despersonalizada, 
mas altamente divinizada.

Ainda assim, mesmo em sua moderação, Otaviano foi saudado como “filho de 
Deus”, já em 40 a.C., muito antes de ocupar o trono imperial. Moedas cunhadas no ano 
de 38 a.C. traziam essa insígnia, enquanto um decreto da cidade grega de Cós exaltava-o 
como o deus Sebastos, afirmando que sua benevolência superava até os deuses do 
Olimpo. Para os que o seguiam, ele era mais que um mortal; era uma encarnação do 
divino.

Após sua morte, Augusto foi elevado à divindade, consagrado como “o divino” 
ou “aquele que foi feito divino”. Quando seu corpo foi consumido pelas chamas, 
um oficial romano de prestígio afirmou ter visto a imagem de Augusto ascendendo 
aos céus. Sua memória perdurou, reverenciada por gerações futuras, incluindo os 
imperadores que o sucederam.

É importante destacar que, para um historiador da Antiguidade, o termo culto 
não carrega as mesmas conotações que possui hoje. Não se refere a seitas excêntricas, 
mas a um “cuidado com os deuses”, uma prática que se assemelha ao que chamamos de 
religião. O culto ao imperador, que teve início com Augusto, continuou a florescer sob 
seus sucessores, muitos dos quais não compartilhavam de sua moderação em ser visto 
como uma manifestação do divino.

Em um discurso do renomado orador romano Quintiliano somos presenteados 
com a ideia de que alguns deuses eram louvados por sua imortalidade, ao passo que 
outros a conquistaram por suas bravuras. Ele menciona que a piedade do imperador 
Domiciano elevou a glória de seus tempos. Assim, a deificação dos imperadores tornou-
se uma prática comum, geralmente reconhecida postumamente pelo Senado romano. 
Esse ato não criava um deus, mas reconhecia a divindade que já havia existido entre eles, 
uma figura poderosa e benevolente (Ehrman, 2014a).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade174

No entanto, essa adoração não era universalmente aceita. Muitos estudiosos antigos 
eram céticos, argumentando que a maioria das pessoas não acreditava genuinamente 
que o imperador era um deus, mas sim que as honras divinas eram uma forma de lisonja. 
Essa visão se baseava nas obras da elite literária, que não refletiam a percepção da vasta 
maioria da população, que não tinha acesso à escrita e à erudição.

Com o tempo, a imagem do imperador tornou-se um símbolo de propaganda, 
uma forma de reforçar o poder romano nas províncias. As cidades erguiam templos 
não apenas aos grandes deuses de Roma, mas também ao “deus” imperador. Sacrifícios 
eram realizados em sua honra, e mesmo que sua divindade fosse considerada inferior, a 
veneração se concentrava nas figuras que haviam sido deificadas após a morte.

Atualmente, a visão dos estudiosos mudou. A adoração ao imperador não é mais 
vista como uma mera manipulação da elite, mas como uma série de iniciativas locais que 
reverenciavam a grandeza do Império. Em Roma, e além, muitos realmente acreditavam 
que o imperador era uma divindade e o tratavam como tal. Sacrifícios eram oferecidos 
não apenas aos deuses, mas também ao imperador, à sua essência divina – o “gênio” 
que representava seu poder e status. Assim, a história de Augusto e a construção do 
culto imperial revelam uma complexa engenharia de crenças e práticas que moldaram o 
mundo romano, no qual o mortal e o divino se entrelaçaram de maneiras surpreendentes.

Um governante que não apenas exerce o poder, mas que também é reverenciado 
como uma figura quase divina. Essa era a realidade no mundo romano, no qual a palavra 
“benemerência” ecoava em inscrições dedicadas a líderes – especialmente os imperadores. 
Um exemplo dessa reverência pode ser encontrado na história do governante sírio Antíoco 
III, que viveu entre os séculos III e II a.C. (Ehrman, 2014a). Antíoco, um libertador, livrou a 
cidade de Teas das garras de um opressor estrangeiro. Em agradecimento, a cidade fez 
algo extraordinário: ergueu estátuas de Antíoco e de sua amada esposa, Laódice. 

Em uma cerimônia pública que parecia saída de um épico, sacrifícios foram 
oferecidos em honra ao casal, que se tornou parte do panteão local, ao lado de Dioniso, 
o deus principal da cidade. A inscrição que acompanhava essas magníficas estátuas 
proclamava: tendo tornado a cidade e seu território sagrados e tendo nos libertado de 
obrigações devem receber de todas as honras possíveis tornando-se salvadores conjuntos 
de nossa cidade e nos concedendo benefícios conjuntos (Ehrman, 2014a, p.22).

Esses benfeitores políticos eram vistos como verdadeiros heróis religiosos. Eram 
imortalizados em estátuas, tinham seu espaço sagrado nos templos, e sacrifícios eram 
realizados em sua honra. A palavra “salvador” não era apenas uma etiqueta; era um 
reconhecimento profundo de suas ações. Ele se aplicava aos imperadores, como Augusto, 
cuja grandeza foi celebrada anualmente na província da Ásia. 



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

175

Os cidadãos expressavam sua gratidão por seu “benefício à humanidade” e por 
ser “um salvador que pôs fim à guerra e estabeleceu todas as coisas.” Augusto não era 
apenas um governante; ele era o grande benfeitor, um deus cujos feitos trouxeram “boas 
novas” ao mundo. 

Essa narrativa pode soar familiar aos ouvidos de muitos cristãos. O imperador, 
uma figura divina, cujo nascimento era celebrado por ter trazido ao mundo uma era de 
esperança; um salvador, em todos os sentidos da palavra, que superava todos os que 
vieram antes dele. 

Jesus, portanto, não foi o único “Deus-salvador” a ser reconhecido nas antigas 
civilizações. Até agora, ao explorar a divindade entre os humanos, concentrei-me nos 
governantes poderosos. Contudo, a história nos revela que outros indivíduos notáveis 
também possuíam essa qualidade quase sobrenatural. Entre nós, existem aqueles que 
são razoavelmente poderosos, sábios ou virtuosos. Outros ainda se destacam por serem 
notavelmente excepcionais. 

E, por fim, há aqueles cuja grandeza parece desafiar a própria lógica – verdadeiros 
titãs de poder, sabedoria e virtude (Ehrman, 2014b). Se a magnitude do poder ou da 
sabedoria de uma pessoa parece quase inacreditável, talvez seja porque essa pessoa não 
se encaixa na moldura do humano comum. Nos mundos grego e romano antigos, a 
crença era de que tais indivíduos poderiam ser deuses disfarçados de humanos. Uma das 
maneiras mais fascinantes de mergulhar nas crenças de uma sociedade é examinar as 
sátiras e as histórias que emergem dela, revelando a complexidade das relações entre o 
divino e o humano.

Crenças e sátiras

A sátira, essa forma de arte provocativa, ergue-se como um espelho distorcido que 
reflete as suposições, perspectivas e crenças da sociedade. Seu poder emerge quando 
se volta contra aquilo que é amplamente aceito, revelando as camadas ocultas das 
convicções culturais. E, quando se fala de sátira, não podemos deixar de mencionar as 
obras brilhantes que brotaram do solo fértil da Roma antiga.

Um dos satiristas mais astutos da Antiguidade foi Luciano de Samósata, um gênio 
da língua grega que, no século II, se destacou como um crítico implacável das pretensões 
humanas, especialmente em relação a filosofias e religiões. Entre suas obras, brilha a 
narrativa intitulada A passagem de Peregrino.4 

4 A criação literária de Luciano de Samósata que aborda A passagem de Peregrino (em grego: Περὶ τῆς Περεγρίνου 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade176

Peregrino, um autoproclamado filósofo cínico, encarna o espírito provocador da 
filosofia antiga. Ser cínico, naquela época, não se resumia a ser desdenhoso; era uma 
postura filosófica que desafiava as convenções da vida cotidiana. Os cínicos eram firmes 
em sua crença de que as “boas coisas” da vida – bens materiais, status social, até mesmo 
prazeres simples – não deveriam ser o centro da existência. Para eles, nada externo deveria 
ter importância; tudo que escapasse ao seu controle era irrelevante. Se a casa pegasse 
fogo, era apenas uma inevitabilidade. Se um emprego se desvanecesse, que se fizesse as 
pazes com a incerteza. E se a família se fragmentasse, a dor não deveria ser um peso a ser 
carregado. O que realmente importa, segundo os cínicos, são as reações e atitudes diante 
dos caprichos da vida (Ehrman, 2014a, p. 24).  Ehrman (2014a, p. 23) comenta que:

Na filosofia antiga, ser cínico não significava apenas ser cínico, era um estilo 
filosófico. Os filósofos cínicos eram inflexíveis em que não se deve viver para as 
“boas coisas” da vida; não se deve dar importância para o que se possui, veste 
ou come. Na verdade, não se deve dar importância para nada externo, nada que 
no fim das contas esteja fora de sua capacidade de controle. Se a sua casa pega 
fogo, isso está fora de seu controle, por isso você não deve ficar pessoalmente 
comprometido com sua casa. Se você é demitido do emprego, isso está fora de 
seu controle, por isso você não deve ficar pessoalmente comprometido com seu 
emprego. Se seu cônjuge se divorcia ou seu filho morre de repente, são coisas 
fora de seu controle, por isso você não deve se comprometer pessoalmente com 
sua família. O que você pode controlar são as suas atitudes a respeito das coisas 
em sua vida. De modo que é com seu eu interior, suas atitudes, que você deve 
se preocupar.

Alguns admiradores viam neles a encarnação da sabedoria, enquanto outros, 
desejosos de serem reconhecidos como filósofos, se lançavam na mesma vertente. Para 
Luciano, essa postura cínica era uma farsa, uma estratégia para atrair a atenção do público, 
desprovida de qualquer essência filosófica genuína. Assim, ele se dedicava a ridicularizar 
os cínicos e suas práticas, e o alvo mais notório de seu desprezo foi o cínico Peregrino.

Em A Passagem de Peregrino, Luciano nos apresenta a história dessa personagem 
que muitos de sua época consideravam uma divindade disfarçada. Peregrino aspirava à 
fama e à adulação, e Luciano, com seu olhar crítico, expõe a hipocrisia por trás de suas 
alegações de renúncia. Assim, o autor narra a vida de Peregrino com um toque de humor 
ácido, mas é a narrativa de sua morte que realmente nos cativa.

Peregrino, que se proclamava a encarnação do deus Proteu, decidiu que sua 
virtude divina seria testada por meio de uma morte dramática e dolorosa. Em um ato 
de pura hipocrisia, anunciou sua intenção de se autoimolar, em busca de provar que a 

Τελευτῆς, ou seja, Sobre a morte de Peregrino) é uma sátira que ilustra o filósofo cínico Peregrino Proteu. Esta obra se 
destaca por sua crítica à cultura do período, incluindo uma análise preliminar do cristianismo por um autor que não 
professava a fé, apresentando-o como generoso para com os peregrinos. O texto narra a morte de Peregrino, que se 
consumiu em chamas durante os Jogos Olímpicos.



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

177

vida deveria ser vivida sem apego aos prazeres mundanos. E assim, sob a expectativa de 
uma multidão ansiosa, ele preparou uma grande pira e, à meia-noite, diante dos Jogos 
Olímpicos, se lançou nas chamas (Ehrman, 2014a).

Luciano, que se apresentou como testemunha desse espetáculo grotesco, não pôde 
deixar de achar a cena risível. Ao se afastar do local, encontrou pessoas que chegavam 
tarde demais para ver o grande homem em sua demonstração de bravura, e, em tom 
sarcástico, informou a elas sobre o que haviam perdido. Para apimentar ainda mais a 
história, ele inventou que, quando a pira foi acesa, a terra tremeu, e um abutre alçou voo, 
proclamando sua ascensão ao Olimpo. E assim, Peregrino, na forma de um abutre – não 
uma águia majestosa, mas um carniceiro – supostamente voou para os céus, onde se 
tornaria um humano divino. 

Para Luciano, essa farsa apenas evidenciava a fraqueza humana. Logo após, ele 
se deparou com um homem que também comentava sobre o evento, afirmando ter 
encontrado Peregrino em sua nova forma celestial, vestindo uma túnica branca e uma 
coroa de oliveira, como se realmente fosse um deus. As histórias proliferaram, narradas 
de boca em boca, aceitas como verdades inquestionáveis. Luciano, com seu olhar afiado, 
zombou desse fenômeno, sublinhando que, no fim das contas, Peregrino era apenas um 
homem comum, que nunca buscou a verdade, mas apenas a glória e os aplausos da 
multidão. E assim se encerra a saga desse pobre coitado, que se lançou nas chamas, 
acreditando que, ao fazê-lo, conquistaria a imortalidade nas memórias dos homens.

A intersecção do humano e do divino na mitologia grega e romana

A partir das reflexões acima, as divindades eram vistas com traços humanos, 
enquanto os mortais eram elevados à condição de deuses nas culturas antigas. Essa 
ideia, rica em complexidade, se distancia da visão predominante que muitos têm hoje, 
especialmente aqueles que se encontram nas tradições religiosas ocidentais, como o 
judaísmo, o cristianismo e o islamismo. Atualmente, a concepção comum é que o reino 
divino e o humano estão separados por um abismo intransponível. 

Deus é frequentemente entendido como uma entidade distinta, enquanto a 
humanidade é vista como algo completamente diferente – raramente se encontrando, 
exceto em momentos singulares, como na figura de Jesus, que aparece como uma 
interseção notável entre os dois reinos (Ehrman, 2012). Agora, vamos explorar como essa 
união foi concebida. 

A essência dessa ideia reside em uma percepção singular do mundo, na qual a 
divindade não está irremediavelmente distante da humanidade, mas sim em uma relação 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade178

de relativa separação. Nas antigas cosmovisões, humanidade e divindade coexistiam em 
um contínuo vertical, em que os dois planos podiam, em certos momentos, se cruzar 
– na extremidade superior de um e na extremidade inferior do outro. Em contraste, 
muitas sociedades contemporâneas, especialmente no Ocidente, sustentam a crença 
de que Deus se encontra acima de nós em todos os aspectos, em um grau infinito de 
superioridade.

Para essas culturas, não há continuidade em Deus. Existe apenas um único Deus, 
que transcende tudo o que conseguimos imaginar, não se tratando apenas de uma 
superioridade relativa. É verdade que alguns humanos podem se aproximar mais da 
divindade do que outros – como os santos da Igreja Católica que, em certas tradições, 
parecem compartilhar uma interseção com o divino. Contudo, mesmo nesses casos, Deus 
permanece completamente Outro, situado em uma dimensão inteiramente distinta.

De acordo com Ehrman, essa visão não era a norma nas civilizações antigas. 
Excluindo os judeus, quase todas as culturas eram politeístas. Nesse universo de múltiplas 
divindades, havia uma hierarquia de deuses que refletia a maneira como os povos antigos 
reverenciavam os seres divinos. Um exemplo notável pode ser encontrado em uma 
inscrição da cidade de Mitilene, que desejou honrar o imperador como uma divindade. O 
decreto menciona aqueles humanos que atingiram glória celestial e possuíam a eminência 
e o poder dos deuses (Ehrman, 2014a, p. 26). Afinal, a crença de que seres divinos 
podiam assumir formas humanas e humanos podiam ascender à divindade permeava a 
mentalidade de seu povo. E, assim, a jornada de entendimento continua.

Considerações finais

Neste artigo, analisamos a metamorfose de Jesus, um humilde pregador judeu 
que, ao ser crucificado, transcendeu os limites da história para se tornar uma figura divina 
reverenciada nas antigas Grécia e Roma. Exploramos como esse simples homem, cujas 
palavras ecoaram nas sinagogas da Judeia, conquistou o coração e a mente de civilizações 
inteiras, transformando-se em um ícone que transcendeu culturas e fronteiras. E, por fim, 
no complexo universo do mundo antigo, as crenças sobre divindades e seres humanos 
eram frequentemente confirmadas em rituais e narrativas que, à primeira vista, pareciam 
contraditórias. Em alguns ciclos, essas crenças se entrechocavam, criando um emaranhado 
de ideias que desafiavam a lógica e a razão. Assim, olhamos um terreno fértil de disputas 
e harmonias, onde o sagrado e o mundano revelam as nuances da espiritualidade e da 
identidade humana.



André Magalhães Coelho_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

179

Referências

Documentação textual 

BÍBLIA. Português. A Bíblia de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2002.
FILÓSTRATO. Vida de Apolonio de Tiana. Traducción, introducción y notas de Alberto 

Bernabé Pajares. Madrid: Gredos, 1992.
LUCIANO. Obras. Traducción y notas por José Luis Navarro Gonzáles. Madrid: Gredos, 

1988. v. II.
TITO LÍVIO. História de Roma: as origens de Roma e a realeza. Minas: Heraclito, 2023. v. I.

Obras de apoio

BOWMAN, A.; CAMERON, A.; GARNSEY, P. (ed.).The Cambridge Ancient History. Cambridge: 
Cambridge University Press, 2005. v. XII.

CARDOSO, C. F. Sete olhares sobre a Antiguidade. Brasília: Editora da UnB, 1994.
CHEVITARESE, A. L. CORNELLI, G. (org.). Judaísmo, cristianismo e helenismo: ensaios acerca 

das interações culturais no Mediterrâneo Antigo. São Paulo: Annablume, 2007.
COELHO, A. M. O dualismo antropológico no discurso neopentecostal. São Paulo: D3 

Educacional, 2022. 
CORNELLI, G. Sábios, filósofos, profetas ou magos? Equivocidade na recepção das figuras 

de θεῖοι ἅνδρες na literatura helenística: a magia incômoda de Apolônio de Tiana 
e Jesus de Nazaré. Tese (Doutorado em Ciências da Religião) – Programa de Pós-
Graduação em Ciências da Religião da Universidade Metodista de São Paulo, São 
Paulo, 2001.

EHRMAN, B. D. Como Jesus se tornou Deus. São Paulo: LeYa, 2014a.
EHRMAN, B. D. Jesus existiu ou não? New York: HarperCollins, 2014b.
EHRMAN, B. D. The New Testament: a historical introduction to the Early Christian writings. 

Oxford: Oxford University Press, 2012.
HORSLEY, R. A.; HANSON, J. S. Bandidos, profetas e messias: movimentos populares no 

tempo de Jesus. São Paulo: Paulus, 1995.
JONES, C. Testimonia. In: PHILOSTRATUS. Apollonius of Tyana. Cambridge: Harvard 

University Press, 2006, p. 81-143.
MACHADO, C. A. R. Imperadores em construção: modelos imperiais na História Augusta. 

Phoînix, p. 93-114, 2001.

https://www.google.com.br/search?sca_esv=ebb47a98c5227d4f&sxsrf=ADLYWIIQ6Z9bpQlqmUc-3TsKr4vMJycXLA:1731208218118&q=Nova+Iorque&si=ACC90nzx_D3_zUKRnpAjmO0UBLNxnt7EyN4YYdru6U3bxLI-L3fTUNL_1Pq5ALFup99vKaiUHvNV_LJ3KKZdDbV_l6YAFhstcXDJ5nSCt2EwnRxRHZNZ65npkQbH4at1fuy07RF81fksGSC8T8DcXQMEhTO_TTVfmVOeD-9oW2il-VKDWHMyAkLOMI0FcSe_R7rhnjOYbiTL&sa=X&ved=2ahUKEwje7v2W5dCJAxXIK7kGHYRQArYQmxMoAHoECCYQAg
https://www.google.com.br/search?sca_esv=ebb47a98c5227d4f&sxsrf=ADLYWIIQ6Z9bpQlqmUc-3TsKr4vMJycXLA:1731208218118&q=Nova+Iorque&si=ACC90nzx_D3_zUKRnpAjmO0UBLNxnt7EyN4YYdru6U3bxLI-L3fTUNL_1Pq5ALFup99vKaiUHvNV_LJ3KKZdDbV_l6YAFhstcXDJ5nSCt2EwnRxRHZNZ65npkQbH4at1fuy07RF81fksGSC8T8DcXQMEhTO_TTVfmVOeD-9oW2il-VKDWHMyAkLOMI0FcSe_R7rhnjOYbiTL&sa=X&ved=2ahUKEwje7v2W5dCJAxXIK7kGHYRQArYQmxMoAHoECCYQAg
https://www.google.com.br/search?sca_esv=ebb47a98c5227d4f&sxsrf=ADLYWIIQ6Z9bpQlqmUc-3TsKr4vMJycXLA:1731208218118&q=Nova+Iorque&si=ACC90nzx_D3_zUKRnpAjmO0UBLNxnt7EyN4YYdru6U3bxLI-L3fTUNL_1Pq5ALFup99vKaiUHvNV_LJ3KKZdDbV_l6YAFhstcXDJ5nSCt2EwnRxRHZNZ65npkQbH4at1fuy07RF81fksGSC8T8DcXQMEhTO_TTVfmVOeD-9oW2il-VKDWHMyAkLOMI0FcSe_R7rhnjOYbiTL&sa=X&ved=2ahUKEwje7v2W5dCJAxXIK7kGHYRQArYQmxMoAHoECCYQAg


Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 159-180, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Da cruz à divindade180

RUBENSTEIN, R. E. Quando Jesus se tornou Deus: a luta épica sobre a divindade de Cristo 
nos últimos dias de Roma. Rio de Janeiro: Fisus, 2001.

SCARDELAI, D. Movimentos messiânicos no tempo de Jesus: Jesus e outros profetas. São 
Paulo: Paulus, 1998.

YSSELT, D. V. S. V. Stradanus drawings for the “Life of Apollonius of Tyana”. Master Drawings, 
v. 32, n. 4, p. 351-359, 1994.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

A basileía sagrada de Justiniano (527-
565): conceito, definições, problemas 

La ‘basileía’ sacrée de Justinien (527-565): concept, 
définitions, problèmes

Ana Maria de Oliveira*
1

Resumo: A maior parte da historiografia sobre Bizâncio aponta que o 
modelo político utilizado no século VI por Justiniano foi uma autocracia. 
As definições conceituais do termo, contudo, se limitam a textos que, em 
suma, atribuem a sua origem ao título de autokrátōr, retirado dos protocolos 
oficiais da chancelaria e utilizado em referência a um poderio centralizador 
e ilimitado, como a sua administração teria sido segundo esta vertente. 
Estes apontamentos historiográficos, entretanto, apresentam divergências 
com os textos gregos dos panegíricos Das construções e Descrição de 
Santa Sofia, escritos por Procópio de Cesareia (490-562) e Paulo Silenciário 
(?-580), respectivamente, que utilizam a forma de tratamento basileús. 
Procuramos, com base nestes dois autores, oferecer como alternativa 
de explicação o conceito de basileía sagrada, ao considerarmos o seu 
emprego principalmente para explicitar um auxílio divino recebido por 
Justiniano para governar.

Abstract: La majorité de l’historiographie sur Byzance montre que 
le modèle politique utilisé au sixième siècle par Justinien Ier a été 
une autocratie. Les définitions conceptuelles du terme, toutefois, se 
limitent à des textes que, en résumé, attribuent son origine au titre de 
autokrátōr, qui a été retiré des protocoles officiels de la chancellerie et a 
été utilisé en référence à une puissance centralisatrice et illimité, comme 
son administration aurait été selon cette courante interprétative. Ces 
observations historiographiques, cependant, présentent des divergences 
avec les textes grecs des panégyriques Sur les monuments et Description de 
Sainte-Sophie, écrits par Procope de Césarée (490-562) et Paul le Silentiaire 
(?-580), respectivement, qui utilisent la forme de traitement basileús. En 
fonction de ces deux auteurs, on propose comme explication alternative 
le concept de basileía sacrée, si l’on considère son utilisation surtout pour 
expliciter une aide céleste reçue par Justinien pour gouverner.

* Doutoranda em História pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS).

Palavras-chave:
Justiniano;
autocracia;
basileía sagrada; 
modelo político; 
historiografia.

Keywords:
Justinien;
autocratie; 
basileía sacrée; 
modèle politique; 
historiographie.

Recebido em: 04/03/2025
Aprovado em: 27/04/2025



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A basileía sagrada de Justiniano (527-565)182

Introdução

Justiniano, o Grande (527-565), governou durante trinta e oito anos o Império 
Romano do Oriente. Sua administração suscitou inúmeros debates na historiografia, 
desde discutir a política de guerras, principalmente com o Ocidente, perpassando 

a análise de sua estrutura social, até compreender detalhes, como o viés por trás das 
inúmeras construções levadas a cabo pelo governante (Evans, 2001; Cameron, 2005; Boy, 
2013). As temáticas são inúmeras, afinal, foram quase quatro décadas no poder. Alguns 
historiadores, como, por exemplo, Steven (1977; 1978) e Celso Taveira (2002), apontaram 
ainda conceitos que visam a explicar o modelo político utilizado pelo imperador. O intuito 
seria nomear a natureza da forma de governo empregada neste extenso período. Para 
isso, valeram-se dos termos mais recorrentes, teocracia e autocracia.

No entanto, quando nos detemos nas definições destas nomenclaturas políticas, 
encontramos nos estudos clássicos análises breves, geralmente em poucas páginas ou, 
mesmo, em pequenos parágrafos, e, em trabalhos que discorrem desde Constantino I, no 
século IV, até Constantino XI, no século XV. As explicações, em linhas gerais, são modernas 
e giram em torno das formas de tratamento dadas à figura de Justiniano nas fontes da 
época. Isto é, o conceito mais difundido e aceito, o de autocracia, por exemplo, se trata 
de uma criação historiográfica posterior ao século VI e que, em suma, foi pensado para 
designar um governo organizado com a autoridade ou o poder para tomada de decisões 
centralizado no cargo imperial. A palavra se baseou no título de autokrátōr, presente nos 
protocolos oficiais de chancelaria do período.

Quando confrontamos com as versões gregas de nossas fontes, o Capítulo I do 
Livro I Das construções, e o poema Descrição de Santa Sofia, percebem-se, contudo, 
divergências. Os termos que dão origem aos conceitos de teocracia e autocracia não foram 
aplicados nestes documentos para se referir a Justiniano por seus autores, Procópio de 
Cesareia e Paulo Silenciário. A forma de tratamento central foi basileús para o imperador 
e, principalmente, basileía para se referir ao Império. Levantamos aqui uma discussão 
historiográfica, pois os panegíricos tampouco definiram estes termos, apesar de utilizá-
los. Nossa hipótese é a de que a explicação não aconteceu por ser algo de domínio 
comum, parte da história da Nova Roma.

Compreendemos, no entanto, que, assim como acontecia com os documentos de 
chancelaria e, por conseguinte, com o título de autokrátōr, a escolha de denominações 
em nossos documentos também não ocorreu ao acaso. Nas narrativas panegiristas 
procopiana e paulina, havia uma indicação elaborada sobre a aliança político-religiosa 
da época e sobre um cargo ocupado por alguém que não tomava sozinho as decisões. O 



Ana Maria de Oliveira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

183

imperador contava especialmente com o auxílio divino, mas não só: havia o trabalho das 
diversas instâncias administrativas, incluindo o seu consistorium, juntamente com literatos, 
historiadores, cronistas, dentre outros, que o ajudavam na árdua tarefa de governar e 
propagar os seus ideais. Entendemos que ele era o cérebro do governo à época, mas, sem 
os demais órgãos, não conseguia administrar de maneira efetiva.

Os limites interpretativos dos conceitos de teocracia e autocracia

Antes de adentrarmos na nossa definição do conceito aqui nominado como basileía 
sagrada, exporemos aquelas significações amplamente difundidas na historiografia. Os 
termos teocracia e autocracia, há pelo menos mais de meio século, são utilizados pelos 
historiadores em referências ao modelo político de Justiniano.

A começar por teocracia (no grego, theokratía), encontramos explicações pouco 
aprofundadas, mas o trabalho de Steven Runciman (1978) traz-nos um importante auxílio 
para a sua compreensão. Segundo o pesquisador, diante da ascensão do cristianismo, os 
governantes embasaram-se em administrações teocráticas, pois os cargos começaram 
a se voltar para esta crença. Com isso, a religião, aos poucos, teria sido imposta sobre 
as tradições romanas de organização social. É neste ínterim que a abordagem do 
conceito encontra limitações. Isto ocorre porque ao se sobrepor às demais instâncias, 
os governantes passaram a tentar se encaixar em uma hierarquia sacerdotal e a almejar 
serem vistos como os vice-reis de Deus.

Embora o título fosse usado, nesta forma de governo o imperador se valeria dessa 
nomenclatura para tentar ser aceito pela comunidade cristã (no grego, ekklēsía), em troca 
de deixá-la ser responsável por pensar questões doutrinárias, às quais ele mesmo acabaria 
submetido. Logo, a autoridade ou o poder exercido pelo clero no governo acabaria 
sendo determinante sobre o soberano (Runciman, 1978, p. 26). O modelo político do 
tipo teocrático não chegou, por este motivo, a ser tão amplamente aceito como uma 
autocracia, por exemplo, no meio acadêmico, ainda que o circunda, pois o poder imperial, 
mesmo quando era questionado pela cristandade oriental, não se via afetado a ponto de 
não conseguir governar.

Se um patriarca entrasse em atrito com o imperador, o governante não seria 
deposto devido ao poder que detinha. Então, o que mais provavelmente poderia ocorrer 
era a retirada de um membro do clero, mesmo quando a construção da união entre 
ambas as instâncias ainda estava acontecendo. Ao observar o período de Justiniano, 
especificamente, os patriarcas constantinopolitanos não chegaram a ter tanta força, 
carisma, nem a serem tão conhecidos como no quarto século, a exemplo de João 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A basileía sagrada de Justiniano (527-565)184

Crisóstomo (398-404). Este indício aponta para uma acentuada submissão do clero ao 
governo entre os anos de 527 e 565.

Diante disso, Celso Taveira (2002) e Kelly Mamedes (2016; 2018; 2020) discorreram, 
em suas pesquisas sobre o modelo político, que, embora mais aceito no meio acadêmico, 
também é tomado de modo ainda pouco aprofundado, a autocracia. Conforme expusemos 
anteriormente, a elaboração da definição também considera a forma de tratamento com 
que a figura imperial se firmava. Assim, a autodenominação do governante por meio da 
palavra grega autokrátōr em documentos administrativos oficiais objetivaria demonstrar 
a autoridade e o poder para decisões centralizadas no cargo imperial.

A explicação, para Evans (2001, p. 58) e Mamedes (2018, p. 53), deve-se à 
própria historicidade do conceito de autokrátōr. Este, quando era utilizado na Grécia 
antiga, aplicava-se aos reis divinos com poder absoluto. Já no contexto tardo-antigo, 
convencionou o legado que permitia aos governantes conferirem dignidades, nomearem 
cônsules e burocratas, serem os juízes supremos e aplicarem a justiça em seu próprio 
nome. Caberia a eles até mesmo o comando do exército, ainda que isto ocorresse por 
meio do prefeito das milícias. Em outras palavras, o termo elaborado visava a designar 
o imperador como a única fonte de poder e de direito. Por isso, para os pesquisadores 
desta vertente historiográfica, ele teria governado com autoridade ilimitada.

Ainda que descreva um poderio absoluto, é possível observar, no estudo de 
Mamedes (2016, p. 03-04), um contraste de ideias, pois a historiadora assinalou limites 
para a definição de autocracia. Ao analisar os relatos de Procópio na obra História das 
Guerras, ela apontou como objeto de pesquisa as negociações das questões político-
administrativas do governo de Justiniano. Segundo Mamedes (2016, p. 04; 2020, p. 59), 
apesar de ser um autocrata, ele necessitava utilizar das diversas instâncias administrativas 
para comandar o Império. Para isso, a pesquisadora explica que o imperador deveria ter 
estratégias como “o dar e receber, a persuasão, a negociação, a imposição”.

O trabalho de Otávio Pinto (2012, p. 43-44), ao analisar o período posterior à crise 
do III século, também se valeu do termo autocracia para se referir ao cargo imperial, 
embora já observasse o poder como dependente das demais esferas políticas. Desse 
modo, segundo esta leitura, apesar de o modelo político permitir um cargo de grandes 
poderes, teve, inúmeras vezes, ao longo da Antiguidade Tardia, que convencer outros, 
realizando arbitragens entre indivíduos que, embora subordinados, eram poderosos.

Entendemos que, se era necessário negociar, isto se devia ao modelo político 
adotado não ter um cargo imperial com poder supremo ou absoluto sobre outrem. Neste 
sentido é que o conceito de autocracia deve ser problematizado, pois o imperador da 
Nova Roma era um líder com o dever de articular as diferentes instâncias, mas que não 



Ana Maria de Oliveira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

185

deveria ser – e nem era – superior a tudo e a todos o tempo todo, até mesmo porque esta 
situação se configuraria numa tirania (no grego, tyrannís), visto que ela é resultado de um 
desvio ou corrompimento governamental.

O termo tirano também era objeto de discussão desde a Grécia antiga e havia sido 
legado à Nova Roma. Quando nos voltamos para observar esta herança, encontramos 
autores gregos, tais como Aristóteles (384-322 a. C.), em A ética a Nicômaco, na busca 
científica e filosófica pelo método de governo mais adequado para ser exercido por um 
homem só. Neste ínterim, aconselhava a adoção da basileía, pois nela havia um mando 
com limites para não se tornar uma tirania:

Há três formas de constituição e igual número de desvios ou corrupções delas. 
As constituições são a basileía, a aristocracia [aristokratía] e, em terceiro, aquela 
baseada nos tipos de propriedades, que parece adequado descrever como 
timocrática [timokratikḗn], embora a maioria das pessoas estejam acostumadas 
a falar simplesmente em governo constitucional. A melhor destas constituições 
é a basileía, e a pior é a timocracia [timokratía]. A perversão da basileía é a 
tirania [tyrannís]. Ambas são monarquias [monarkhíai], mas há grande diferença 
entre elas: um tirano observa suas próprias vantagens, um basileús a de seus 
súditos. Pois um basileús não seria autossuficiente se ele não possuísse recursos 
independentes e habilidades melhores do que as dos seus subordinados; um 
governante a que nada falta, portanto, não observará os seus próprios interesses, 
mas, sim, os dos seus subordinados. Pois quem não possuir tais bens, não será 
um basileús. A tirania é o exato oposto a este respeito, pois o tirano busca o seu 
próprio bem. A inferioridade da tirania, dentre os desvios das constituições, é 
mais evidente que aquela da timocracia, assim como o oposto do melhor é o pior. 
Assim, a basileía torna-se tirania, pois tirania é uma forma perversa de monarquia 
e, por conseguinte, um basileús maldoso torna-se um tirano (Aristóteles, Ethica 
nichomachea, VIII, 10).1

A partir do trecho supracitado, compreendemos que a definição moderna de 
autocracia para compreender o poder contido no cargo do imperador constantinopolitano 
aproxima-se da significação antiga de tirania, isto porque está atrelada a um poder 
absoluto e ilimitado. Um mando nestes moldes, sem restrições, abria espaço para um 
governante que estava acima dos demais, não por ser autossuficiente, mas por observar 
somente suas próprias vantagens e interesses.

1 Tradução nossa em observância a versão grego-inglês do Perseus (Arist., Eth. nic., 1160a.30-1160b11). Πολιτείας δ› 
ἐστὶν εἴδη τρία, ἴσαι δὲ καὶ παρεκβάσεις, οἷον φθοραὶ τούτων. εἰσὶ δ’ αἱ μὲν πολιτεῖαι βασιλεία τε καὶ ἀριστοκρατία, 
τρίτη δὲ ἀπὸ τιμημάτων, ἣν τιμοκρατικὴν λέγειν οἰκεῖον φαίνεται, πολιτείαν δ› αὐτὴν εἰώθασιν οἱ πλεῖστοι καλεῖν. 
τούτων δὲ βελτίστη μὲν ἡ βασιλεία, χειρίστη δ’ ἡ τιμοκρατία. παρέκβασις δὲ βασιλείας μὲν τυραννίς· ἄμφω γὰρ 
μοναρχίαι, διαφέρουσι δὲ πλεῖστον· ὁ μὲν γὰρ τύραννος τὸ αὑτῷ συμφέρον σκοπεῖ, ὁ δὲ βασιλεὺς τὸ τῶν ἀρχομένων. 
οὐ γάρ ἐστι βασιλεὺς ὁ μὴ αὐτάρκης καὶ πᾶσι τοῖς ἀγαθοῖς ὑπερέχων· ὁ δὲ τοιοῦτος οὐδενὸς προσδεῖται· τὰ ὠφέλιμα 
οὖν αὑτῷ μὲν οὐκἂν σκοποίη, τοῖς δ’ ἀρχομένοις· ὁ γὰρ μὴ τοιοῦτος κληρωτὸς ἄν τις εἴη βασιλεύς. ἡ δὲ τυραννὶς ἐξ 
ἐναντίας ταύτῃ· τὸ γὰρ ἑαυτῷ ἀγαθὸν διώκει. καὶ φανερώτερον ἐπὶ ταύτης ὅτι χειρίστη· κάκιστον δὲ τὸ ἐναντίον 
τῷ βελτίστῳ. μεταβαίνει δ› ἐκ βασιλείας εἰς τυραννίδα· φαυλότης γάρ ἐστι μοναρχίας ἡ τυραννίς, ὁ δὲ μοχθηρὸς 
βασιλεὺς τύραννος γίνεται (Arist., Eth. nic., VIII, 10).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A basileía sagrada de Justiniano (527-565)186

Já a definição antiga de basileús legada pela Nova Roma procurava enfatizar o 
governante como alguém a quem nada lhe falta, tanto na posse de bens quanto em sua 
moral, alguém que não se corromperia a tirano e buscaria o melhor para os seus súditos, 
o que deveria estar no cerne de suas preocupações. Assim, o basileús não deveria estar no 
poder pensando em si, mas sim nos seus súditos (Pedroso, 2015, p. 78-81; Gallo, 2013, p. 
83-84). Passemos, então, a compreender melhor esta conceituação, a qual foi empregada 
em nossas fontes.

Definições, delimitações e possibilidades do conceito de basileía sagrada

Desde os primeiros tempos da Grécia, o título de basileús e a fundamentação 
do conceito de basileía designaram um poder capaz de receber conselhos, além de 
ser embasado em um vínculo com o divino (Pedroso, 2015, p. 15-22; André, 2017, p. 
164-165). Foi somente no século IV a.C., no entanto, que o termo ganhou notoriedade 
em meio aos filósofos. Isto se deveu ao abalo nas formas de governo vigentes – a 
aristocracia, a oligarquia e a democracia (Felisbino, 2017, p. 54-64; Vegetti, 2011, p. 
187-190). 

Neste sentido, a basileía apareceu, nos pensadores da época, como uma forma 
de resolver os problemas que resultaram no colapso da democracia. Destacamos 
aqui, especialmente, o pensamento de Aristóteles, pois levamos em consideração, 
sobretudo, a sua recepção no período tardio, visto que era estudado e revisitado 
por meio da Academia de Atenas.2 Ademais, foi um autor que esteve diante da 
coexistência de diversos modelos políticos nas póleis gregas. Neste ínterim, ele 
consolidou a conceituação de basileía ao asileus-la como a mais adequada, conforme 
vimos anteriormente. 

Aristóteles consagrou o asileus como um líder virtuoso, detentor de grandes 
qualidades morais, e afirmou que a basileía era a melhor politeía. Em outras palavras, 
para o filósofo, tratava-se da forma de governo (no grego, arkhḗ) mais apropriada 
dentre as constituições. Além disso, devemos ressaltar que a supremacia não era do 
portador do principal título à frente do governo – em contraposição a uma tirania, como 
demonstramos anteriormente, ou a uma autocracia, conforme nossa problematização –, 
mas sim da própria constituição.

2 Assim, possivelmente, esteve associado à educação clássica recebida por nossos autores. Cf. discussões mais 
aprofundadas em Oliveira (2020, p. 22-39), subtópico 1.1 A basileía de Aristóteles, Platão e Isócrates.



Ana Maria de Oliveira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

187

Levar a cabo este modelo poderia explicar a decisão de Justiniano por uma política 
voltada para a fundação de cidades, pois a politeía era o sistema de organização da pólis. 
Isto justificaria ainda o asileus solicitar a própria escrita do panegírico Das Construções a 
Procópio, tendo esta como uma das suas principais temáticas. A obra, dividida atualmente 
em seis livros, com quase quatrocentas páginas, empregou o termo pólis 357 vezes ao 
longo de 307 passagens, conforme é possível observar na tabela abaixo:3

Tabela 1 - Análises sobre referências ao modelo político de Justiniano em Das Construções

Termo Nº de incidências Nº de passagens

pólis 357 307

basileía 64 64

arkhḗ 63 45

politeía 17 17

ásty 0 0

Fonte: todas as tabelas são elaborações nossas com base no software diogénēs.

Além de pólis, consideramos ainda, no quadro acima, os principais termos que 
fazem referência ao modelo político de Justiniano, segundo nossa pesquisa. A próxima 
tabela oferece um recorte do Capítulo I, do Livro I, que é nosso foco de análise:

Tabela 2 - Análises sobre referências ao modelo político de Justiniano no Capítulo I 
do Livro I Das Construções

Termo Nº de incidências Nº de passagens

basileía 7 7

pólis 4 4

politeía 4 4

arkhḗ 3 3

ásty 0 0

Os mesmos termos foram empregados na Descrição de Santa Sofia, com exceção 
de politeía. No entanto, vemos em seu lugar a designação ásty, uma referência a Atenas, 
descrita como a pólis por excelência:

3 Para elaboração das tabelas foram procurados os termos no software diogénēs em sua forma básica, assim como 
os encontramos nos dicionários – geralmente no presente e na primeira pessoa, mas utilizando uma ferramenta 
mais precisa, a busca morfológica. Assim, por meio dela, tivemos acesso a todas as declinações em que os termos se 
apresentavam nos textos, marcando a diferença em cada uma das desinências usadas pelos nossos autores, já que 
utilizamos este procedimento tanto em Procópio de Cesareia, quanto em Paulo Silenciário. Então, apesar de aparecerem 
nas tabelas em suas formas básicas, os números fazem referências a todos os casos que constam nas fontes.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A basileía sagrada de Justiniano (527-565)188

Tabela 3 - Análises sobre referências ao modelo político de Justiniano na Descrição 
de Santa Sofia

Termo Nº de incidências Nº de passagens

pólis 16 15

ásty 6 6

basileía 3 3

arkhḗ 2 2

politeía 0 0

Diante do exposto por nossas fontes, não desconsideramos o poder contido 
na função exercida pelo cargo imperial, o qual, enfatizamos, era de um basileús, mas 
compreendemos que seu funcionamento ocorria porque o governante não agia sozinho, 
pois contava com apoio em suas ações e, a isso, denominamos basileía sagrada. O 
poder supremo era exercido pela politeía e, neste contexto, associava-se à constituição, 
compreendida de maneira análoga e não desvencilhada do corpus iuris civilis, ou seja, das 
leis. Isto porque estava atrelada ainda à política romana do mos maiorum.

Há de se considerar que, além de ter uma herança grega, Bizâncio era a Nova 
Roma e nasceu alicerçada na antiga. Esta, por sua vez, vivenciou uma virada burocrática 
e viu acontecer, sobretudo após a crise do século III, uma série de alterações em ações 
práticas, nas bases simbólicas e materiais do governo. Com isso, passou a ter imperadores 
cada vez mais distanciados das funções militares, ao longo da Antiguidade Tardia e, neste 
ínterim, inseriu o basileús de maneira unida ao princeps por meio do mos maiorum. Para 
Taveira (2002, p. 59), esse foi o motivo que levou o termo a se generalizar na literatura 
cristã a partir do III século e se consolidar no VI século. 

Ao mesmo tempo, outros termos existentes na Roma antiga para fazer menção 
a uma realeza, como regnum e rex, foram distanciados do cargo greco-romano, pois 
passavam a designar quem era o outro. Levantamos a possibilidade de ter sido por este 
motivo que Procópio os diferenciou no seu trabalho. Segundo Boy (2013, p. 131-132), na 
História das Guerras, há uma marcada distinção entre quem eram os romanos e quem 
eram os outros ao assinalar que Teodorico tomou posse no V século do título de rex 
(no grego, rhḗx), conforme o costume. Esta atitude, por conseguinte, indicava um tipo 
de poder que se situava, nas palavras do autor, “numa posição hierárquica inferior ao 
do imperador (βασιλεύς [basileús]) romano. E Procópio fez questão de esclarecer que, 
embora tenha agido com as qualidades de um imperador, Teodorico não o era e sequer 
teria demonstrado pretensão de sê-lo” (Boy, 2013, p. 131-132).4 

4 Intervenção entre colchetes nossa.



Ana Maria de Oliveira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

189

Essa distinção, feita até mesmo no século anterior ao nosso foco de análise, 
demonstra que o modelo político escolhido por Justiniano não era desconhecido em sua 
época e não foi ao acaso, mas era consolidado como um legado das culturas grega e 
romana. Com Gilvan Ventura da Silva (2015) podemos observar que, mesmo dois séculos 
antes, no governo de Constâncio II (337-361), filho e sucessor de Constantino, o Grande 
(272-337), firmou-se uma forma de governo do tipo basileía sagrada. 

Consideramos, em diálogo com Silva (2015), que essa conceituação seguiu, no 
período tardo-antigo, sua historicidade em alianças político-religiosas, neste caso, 
voltada à cristandade. Taveira (2002, p. 59) já chamava a atenção para esta associação de 
termos ter sido feita até mesmo pela comunidade cristã, por intermédio da primeira carta 
de Paulo a Pedro, no Capítulo 2, Versículo 17, quando o apóstolo profere as seguintes 
palavras gregas “pántas timḗsate, tḕn adelphótēta agapâte, tòn theòn phobeîsthe, tòn 
basiléa timâte”, na tradução do próprio autor, “sede educados para com todos, amai os 
irmãos, temei a Deus e respeitai o imperador”. 

As narrativas procopiana e paulina seguiram esta abordagem e titularam Justiniano 
como basileús. Compreendemos que os autores procuraram um gênero textual panegírico 
porque, historicamente, este estilo tinha a função de auxiliar na consolidação das formas 
de governo por meio da propaganda política que acabava elaborando (Franchi, 2007, p. 
101; Figueiredo, 2015, p. 170). 

Outro ponto a se considerar é que ambos eram membros atuantes desta basileía 
sagrada como cortesãos. Isto se deve a eles possuírem não apenas cargos próximos 
ao imperador, mas cujo cerne da função estava em auxiliar. Procópio foi conselheiro e 
secretário particular do general do Império, Belisário (Treadgold, 2010, p. 179). Paulo 
era chefe dos silenciários imperiais, com o dever de assegurar a ordem e o silêncio do 
palácio, sobretudo em volta do espaço do consistorium quando o conselho do basileús 
estivesse reunido, havendo a possibilidade ainda dele ter sido um de seus próprios 
membros (Bell, 2009, p. 14). 

Conforme o estudo de Mamedes (2018, p. 117), este trabalho paulino ocorria 
entre os altos dignitários da corte, os quais, uma vez reunidos, discutiam desde assuntos 
militares até religiosos e, quando na presença do imperador, apresentavam os resultados. 
Assim, a função exercida pelo poeta da corte era uma demonstração de um aspecto que 
corrobora nossa definição de basileía sagrada, isto é, a de assistência.

O conselho imperial era outra herança que Silva (2015 p. 61-67) destacou existir 
no modelo político do tipo basileía sagrada desde IV século. Runciman (1977, p. 67-68) o 
definiu como um pequeno conselho, uma espécie de subcomissão não-oficial do Senado. 
Além disso, ressaltou que, à época de Justiniano, foi este o grupo com o qual se discutiu 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A basileía sagrada de Justiniano (527-565)190

os rumos políticos da cidade na famosa reunião durante a Revolta de Nika, em 532, 
quando o discurso de Teodora (527-548), sua consorte, salvou o seu trono.

Há de se destacar que o objetivo de Procópio e Paulo não foi escrever documentos 
definidores de um modelo político, devido à sua natureza – eram louvores ao imperador 
–, mas os termos em referência a uma forma de governo e as titulações empregadas não 
foram escolhidas ao acaso. Cada designação foi resultado de um conjunto de ideias, 
convicções, princípios filosóficos, sociais e políticos que caracterizaram um grupo de 
autores do VI século. Este tipo de debate não era estranho à época, como fica claro 
a partir do texto de Agápito, Conselho ao imperador, e do texto Diálogo na ciência 
política, cuja autoria é anônima, apesar de poder ser atribuída a Pedro, o Patrício, um 
diplomata do sexto século não menos próximo ao imperador que nossos autores (Bell, 
2009, p. 09-10).

Taveira (2002, p. 57) esclarece que os protocolos oficiais da chancelaria composta 
pelo corpus iuris civilis de Justiniano o tratavam no grego como Autokrátōr Kaîsar 
Phl. Ioustinianós, Alamanikós, Gotthikós, Phrangikós, Germanikós, Antikós, Alanikós, 
Ouandalikós, Aphrikós, eusebḗs, eutykhḗs, ѐndoxos, nikētḗs, tropaioûkhos, aeisébastos, 
Augoûstos. Esta forma de tratamento resultava de uma tradução do latim, na qual ele 
aparecia como o Imp. Caesar Fl. Justinianus, Alamanicus, Gotthicus, Francicus, Germanicus, 
Anticus, Alanicus, Vandalicus, Africanus, Pius, Felix, Inclytus, Victor ac Triumphator, semper 
Augustus. 

Na prosa e no poema que estudamos, a saber Das construções e Descrição de 
Santa Sofia, no entanto, o imperador foi denominado sobretudo como Ioustinianós ho 
asileus. Esta diferença na forma de tratamento ocorreu devido ao termo autokrátōr ter 
sido utilizado para designar uma expressão do poder absoluto e pessoal do imperador, 
enquanto, na prática, Justiniano exigia ser chamado de asileus e despótēs,5 assim como ele 
aparece em nossas fontes, conforme é possível verificar nos quadros seguintes, a começar 
por uma análise da obra Das Construções, de Procópio de Cesareia:

Tabela 4 - Análises de titulações em Das Construções

Termo Nº de incidências Nº de passagens

basileús 332 317

autokrátōr 12 12

despótēs 0 0

theokr- 0 0

5 Observamos que, em nossas fontes, este termo não foi empregado de modo pejorativo, mas somente para fazer 
referência a um mestre ou a um amo, como nos versos 3-4, 81-84 e 116-120 do poema Descrição de Santa Sofia.



Ana Maria de Oliveira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

191

Perpassando por uma análise pormenorizada do Capítulo I, do Livro I:

Tabela 5 - Análises de titulações no Capítulo I do Livro I Das Construções

Termo Nº de incidências Nº de passagens

basileús 20 20

autokrátōr 0 0

despótēs 0 0

theokr- 0 0

E em Paulo, visto que o poeta pareceu seguir a mesma linha de Procópio, pois 
Justiniano foi denominado basileús por 22 vezes ao longo de 22 passagens no decorrer 
do poema:

Tabela 6 - Análises de titulações na Descrição de Sofia

Termo Nº de incidências Nº de passagens

basileús 22 22

skēptoûkhos 13 13

krátistos 4 4

despótēs 3 3

áristos 2 2

synergón 2 2

theókrantos 1 1

pankrátōr 1 1

autokrátōr 0 0

Conforme é possível observar nas tabelas acima, em Procópio, ao longo de toda a 
obra Das construções, o termo que mais aparece atualmente em discussões historiográficas, 
autokrátōr, teve apenas 12 ocorrências.  Em nenhuma delas o conceito foi usado para 
se referir a Justiniano, mas, sim, a imperadores de tempos anteriores que não foram 
nomeados ou para citar Anastácio (491-518), Trajano (98-117) e Teodósio (378-395).6 Em 
Paulo, há uma variedade de nomeações, mas autokrátōr não chegou a aparecer. 

Despótēs, que não apareceu na prosa procopiana, foi utilizado três vezes no poema 
paulino. Isto pode se dever a uma escolha justificada pelo gênero narrativo e mesmo pela 
sua semântica. Em Procópio não foram encontradas ainda derivações substantivadas de 
uma possível junção dos radicais theós e kratós para intitulá-lo como teocrata. Nossas 

6 Imperadores que não estão nomeados podem ser vistos nas passagens II, IV, 3; IV, V, 2; II, II, 21; III, I, 10; I, IV, 2; III I, 8. 
Por sua vez, Procópio denomina Anastácio de autocrata em III, V, 4 e, novamente, em V, VII, 10; Trajano em III, IV, 17; 
IV, VI, 6; IV, VI, 11; Teodósio em III, I, 12.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A basileía sagrada de Justiniano (527-565)192

pesquisas neste ponto se deveram às raízes do termo theokratía. Em Paulo também não há 
variantes dessa palavra para denominá-lo como teocrata, apenas uma única adjetivação 
por meio de theókrantos.

Por sua vez, o termo basileús apareceu como central em ambos os autores, mas 
de modo ainda mais substancial em Procópio, sendo utilizado cerca de 332 vezes. Deste 
total, 20 ocorrências apareceram no Capítulo I, do Livro I. Portanto, foi a única forma de 
titular Justiniano nestas passagens por 19 vezes e, entre as linhas 12 e 16, o historiador 
titulou basileús o persa Ciro. Esse emprego do termo foi, contudo, para dizer que, apesar 
dos seus assim o denominarem, somente Justiniano merecia tal título:

Eles relataram que o melhor basileús conhecido pela tradição foi o Persa Ciro, o 
principal responsável pela fundação do Império da Pérsia pelo povo de sua raça. 
Mas se Ciro foi de fato tal homem, de quem a educação desde criança é descrita 
por Xenofonte, o Ateniense, eu não tenho como saber. Por isso é possível que a 
habilidade de descrição do escritor, assim como foi sua requintada eloquência, 
torne-se mero embelezamento dos fatos aos que hão de vir. Mas, no caso do 
basileús de nossa época, Justiniano (quem, eu penso, unicamente mereceria se 
chamar basileús por natureza, assim como por direito, [visto que] desde então, 
ele é, como Homero disse, “tão gentil como um pai”), se deveria interrogar sua 
basileía com cuidado e se veria a regra de Ciro como uma espécie de “brincadeira 
infantil”. A prova disso está que o Império Romano, como eu tenho dito, tem 
transformado no dobro a sua área de poder, enquanto traiçoeiramente formam 
uma conspiração e planejam seu assassinato, estando ele, não apenas vivo até 
o presente momento e na posse de suas propriedades, como também foram 
provados os culpados com absoluta certeza, mas uma porção está ainda 
atualmente como general dos Romanos, e no título de cônsul, como têm sido 
nomeados (Procópio de Cesareia, De aedificiis, I, 1, 12-16).7

Podemos interpretar a passagem lida como uma observação conceitual do que se 
via na prática. Nesse sentido, a visão dos inimigos era questionável, pois Procópio iniciava 
essas linhas afirmando que, segundo os persas, Ciro foi o melhor dentre seus governantes 
[áriston mèn dḕ basiléa gegonénai Kŷron tòn Pérsēn phasín, hôn akoêi ísmen toîs te 
homogenésin aitiṓtaton tês basileías]. No entanto, para o historiador, não era possível 
comprovar a veracidade das fontes que relataram essas informações, pois eram advindas 
de Xenofonte. Assim, em sua visão, Justiniano deveria ser o único a merecidamente 

7 Todas as traduções são nossas. ἄριστον μὲν δὴ βασιλέα γεγονέναι Κῦρον τὸν Πέρσην φασίν, ὧν ἀκοῇ ἴσμεν τοῖς 
τε ὁμογενέσιν αἰτιώτατον τῆς βασιλείας. εἰ δὲ τοιοῦτός τις ἦν ὁ Κῦρος ἐκεῖνος οἷος δὴ ὑπὸ Ξενοφῶντι τῷ Ἀθηναίῳ 
παιδεύεται, οὐκ ἔχω εἰδέναι. τάχα γάρ που καὶ ἡ τοῦ γεγραφότος αὐτὰ δεξιότης κεκομψευμένῃ δυνάμει τοῦ λόγου 
ἐγκαλλώπισμα τῶν ἔργων γενέσθαι διαρκῶς ἴσχυσε. τοῦ δὲ καθ› ἡμᾶς βασιλέως Ἰουστινιανοῦ (ὃν δὴ καὶ φύσει 
βασιλέα καλῶν τις, οἶμαι, ὀρθῶς ἂν εἴποι, ἐπεὶ καὶ πατὴρ ὣς ἤπιός ἐστι, καθ’ Ὅμηρον) εἴ τις ἐς τὸ ἀκριβὲς τὴν 
βασιλείαν διασκοποῖτο, παιδιάν τινα τὴν Κύρου ἀρχὴν οἰήσεται εἶναι. τεκμηριώσει δὲ τὸ τοιοῦτο ἡ μὲν πολιτεία πρὸς 
αὐτοῦ, ᾗπέρ μοι ἔναγχος εἴρηται, τῇ τε χώρᾳ καὶ τῇ ἄλλῃ δυνάμει πλεῖν ἢ διπλασία γεγενημένη, οἱ δὲ τὴν ἐπιβουλὴν 
αὐτῷ σκαιωρησάμενοι μέχρι ἐς φόνον μὴ ὅτι βιοτεύοντες ἐς τόδε τοῦ χρόνου καὶ τὰ σφέτερα αὐτῶν ἔχοντες, καίπερ 
ἐξεληλεγμένοι διαφανῶς, ἀλλὰ καὶ στρατηγοῦντες Ῥωμαίων ἔτι καὶ ἐς τὸ τῶν ὑπάτων ἀναγεγραμμένοι τελοῦσιν 
ἀξίωμα (Procop., Aed., I, 1, 12-16).



Ana Maria de Oliveira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

193

denominar-se imperador por natureza [phýsei basiléa] e por direito [orthôs]. Entendemos 
que orthôs foi aplicado por Procópio no sentido da justa herança ou do legado. 

O debate instigado na narrativa entre persas e romanos tampouco ocorreu de 
maneira despropositada. Neste ponto, a narrativa procopiana pode seguir o mesmo viés 
dos documentos protocolares que empregam o termo autokrátōr: demonstrar o basileús 
romano como o governante de todos, em uma conotação de soberano universal, na linha 
constantiniana, augustana e alexandrina, visto que havia a necessidade dessa reafirmação 
no VI século, devido à disputa com os persas, pois, o maior rival citado no trecho lido 
também seguia um modelo de Império Universal.

Os imperadores persas, assim como os romanos, se balizavam em heranças 
tradicionais de seu povo, em um passado ancestral sedimentado principalmente em suas 
raízes iranianas e zoroastristas. Por este motivo, pelo menos desde o III século o Xá Sapor 
havia cunhado o termo universal Šāhānšāh Ērān ud Anērān, em outras palavras, Rei dos 
Reis do Irã e do Não Irã, conforme explica Otávio Pinto (2020, p. 10). Com este feito, 
caminhava para além de seu pai, o qual cunhou o termo de Šāhānšāh Ērān, isto é, Rei dos 
Reis do Irã. 

Com os romanos, a função do basileús era articular politicamente a basileía 
sagrada como o primeiro dentre os homens, mas reconhecendo seus limites. Desta forma, 
entendemos que o título foi utilizado na prosa e na poesia para especificar um tipo de 
poder que, assim como autokrátōr, era uma herança tradicional greco-romana. Ao vincular 
o uso do conceito à linha aristotélica, consideramos que a basileía foi escolhida por se 
tratar do método de governo (arkhḗ)8 mais adequado, pois era a melhor politeía. Assim, 
era necessário estar à frente da administração um basileús ideal, que era o mais virtuoso, 
o grande líder e, por conseguinte, quem possuía, principalmente, o auxílio divino, além de 
contar com os homens mais preparados para lhe ajudar na tomada de decisões.

Podemos encontrar um auxílio ao imperador nestes moldes quando Procópio 
passou ao tema central deste primeiro capítulo do Livro I, que era relatar a reconstrução 
de Santa Sofia, a qual havia sido destruída durante a Revolta de Nika, em 532, e foi 
reinaugurada em 537:

Em qualquer avaliação do Imperador, ele desconsiderou todos os gastos, e 
rapidamente começou o trabalho de construção, iniciando por reunir artesãos 
de todo o mundo. E Antêmio de Trales, o mais erudito homem, perito no ofício 
que é conhecido pela arte de construir, não apenas para seus contemporâneos, 
mas também quando comparado com aqueles que viveram bem antes dele, 
ajudou o entusiasmo do Imperador, regulamentando devidamente a tarefa de 
vários artesãos e preparando os desenhos da futura construção; e associado com 

8 Cf. discussões em Oliveira (2020, p. 20-58), detalhando a utilização de arkhḗ como um método de governo.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A basileía sagrada de Justiniano (527-565)194

ele estava outro mestre-de-obras, de nome Isidoro, milesiano por nascimento, 
um homem que era inteligente e digno para assistir ao Imperador Justiniano. 
De fato este, também foi uma indicação de respeito, em que Deus auxiliou o 
imperador, em que ele já tinha fornecido os homens que seriam mais prestativos 
ao imperador nas tarefas que seriam levadas a público (Procop., Aed., I, 1, 23-26).9

Ao narrar os preparativos para o momento de reerguer o templo, Procópio 
ressaltou que foi o auxílio recebido pelo basileús, tanto humano quanto divino, que 
resultou neste tão belo trabalho. Já para Paulo, que discorreu somente sobre o momento 
de reconstrução da cúpula desse mesmo templo entre 558 e 559, além do apoio de 
Deus no mundo celestial, Justiniano possuía ainda o auxílio da imperatriz [basilídos], 
a intercessora após a morte [ékhein hypèr soû pròs theòn parrēsían], e a colaboradora 
[synergátin] quando em vida:

(55) e quem não é inclinado para as regras do Imperador,
um homem gentil e bondoso,
que concede benefícios comedidamente a amigos e inimigos?
Isso é sua salvação. Isso, Mestre Poderoso,
faz a alma da imperatriz, ela que é abençoada,
em tudo excelente, amável e em tudo sábia,
(60) interceder junto a Deus em teu nome,
ela que foi sua piedosa colaboradora em vida.
Mas quando morreu,
ela concedeu aos seus assuntos solidária lealdade,
que você não tem esquecido
e de bom grado não negligencia (Paulo Silenciário, Descriptio Sanctae 
Sophiae, 55-65).10

Diante do exposto, é possível concluir que a escolha dos termos em ambos os 
autores para se referir ao imperador, assim como nos protocolos oficiais do corpus iuris 
civilis, não acontecia de maneira despreocupada. Conforme já foi possível demonstrar em 
outros momentos no decorrer do artigo, a escolha por colocar Justiniano no centro da 
narrativa, intitulando-o como basileús, era uma forma de demonstrar o modelo político 
em vigor que se observava.

9 ὁ μὲν οὖν βασιλεὺς ἀφροντιστήσας χρημάτων ἁπάντων ἐς τὴν οἰκοδομὴν σπουδῇ ἵετο, καὶ τοὺς τεχνίτας ἐκ πάσης 
γῆς ἤγειρεν ἅπαντας. Ἀνθέμιος δὲ Τραλλιανὸς, ἐπὶ σοφίᾳ τῇ καλουμένῃ μηχανικῇ λογιώτατος, οὐ τῶν κατ› αὐτὸν 
μόνον ἁπάντων, ἀλλὰ καὶ τῶν αὐτοῦ προγεγενημένων πολλῷ, τῇ βασιλέως ὑπούργει σπουδῇ, τοῖς τεκταινομένοις 
τὰ ἔργα ῥυθμίζων, τῶν τε γενησομένων προδιασκευάζων ἰνδάλματα, καὶ μηχανοποιὸς σὺν αὐτῷ ἕτερος, Ἰσίδωρος 
ὄνομα, Μιλήσιος γένος, ἔμφρων τε ἄλλως καὶ πρέπων Ἰουστινιανῷ ὑπουργεῖν βασιλεῖ. ἦν δὲ ἄρα καὶ τοῦτο τῆς 
τοῦ θεοῦ περὶ τὸν βασιλέα τιμῆς, προκαταστησαμένου τοὺς ἐς τὰ πραχθησόμενα χρησιμωτάτους αὐτῷ ἐσομένους 
(Procop., Aed., I, 1, 23-26).
10 ὁ τὸν βασιλέα τοῦτον οὐ θέλων κρατεῖν,/ τὸν ἥμερον, τὸν ἡδύν, ἐν τῶι μετρίωι/εὐεργετοῦντα καὶ φίλους καὶ μὴ 
φίλους;/ σώζει σε ταῦτα· ταῦτα τὴν ψυχὴν ποεῖ/ τῆς βασιλίδος, κράτιστε, τῆς εὐδαίμονος,/ τῆς πανταρίστης, τῆς 
καλῆς καὶ πανσόφου,/ ἔχειν ὑπὲρ σοῦ πρὸς θεὸν παρρησίαν,/ ἣν ζῶσαν εἶχες εὐσεβῆ συνεργάτιν,/ ἐπεὶ δὲ μετῆλθε, 
παρέσχε τοῖς ὑπηκόοις/ ὅρκον βοηθόν, ὅρκον ἀρραγέστατον,/ ὃν οὐ παρῆλθες οὐδ’ ἑκὼν παραδράμοις (Paulo 
Silenciário, Descriptio Sanctae Sophiae, 55-65).



Ana Maria de Oliveira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

195

Assim, Procópio e Paulo se valeram dos termos mais apropriados em seus trabalhos 
para se inserirem no projeto imperial do qual faziam parte. No entanto, apesar de todo 
rebuscamento na escolha de títulos, por meio de sua conceituação, revelam-se aspectos 
práticos importantes e singelos: o basileús podia e devia estar no cerne do governo, 
todavia sem o apoio popular da comunidade cristã, sem o apoio divino, sem o apoio da 
corte, literário, histórico e cultural, a manutenção de seu poder não acontecia.

Considerações finais

Diante do exposto, compreendemos ser necessário observar nossos autores como 
cortesãos inseridos no contexto político da basileía sagrada e que eram, por conseguinte, 
parte atuante dela. Neste sentido, compreendemos que o período era marcado por um 
movimento cultural específico, mas que não estava deslocado das demais discussões da 
Antiguidade Tardia, que acabava por caracterizar também a política imperial. Era ainda 
resultado da educação recebida por nossos panegiristas e demonstra a circulação pela 
corte de um conjunto de ideias, princípios filosóficos e sociais, além daqueles políticos, 
que assinalou o modo de escrever as narrativas aqui estudadas, sejam elas em prosa 
ou em poesia. Os próprios textos corroboram nossa argumentação, pois eram uma 
importante ferramenta de auxílio ao governante, na medida que ajudavam a propagar 
os seus ideais.Assim, nossas análises apontam para Procópio e Paulo inserindo em seus 
trabalhos referências a Justiniano como basileús e ao Império como basileía tanto pelas 
observações que faziam do poder imperial como também por escolhas conceituais, as 
quais eram embasadas em discussões político-religiosas próprias de seu tempo. O modelo 
político apresentado pelas narrativas procopiana e paulina admitia um governante que 
não tomava sozinho as decisões, mas não só: havia ainda discussões morais e filosóficas 
sobre o exercício do poder, além dos debates constitucionais, aos quais Justiniano 
concedeu especial atenção durante o seu governo e cujos resultados são vistos no corpus 
iuris civilis. 

Já a ideia de uma teocracia era questionável, pois havia uma confirmação de relação 
direta de submissão entre o imperador e a instância do clero. Talvez por este motivo não 
chegou a ser empregado por nossos autores da maneira que se convencionou pensar na 
modernidade. No entanto, referenciar um autokrátōr ou uma autocracia também acabava 
se tornando inviável, pois o modelo político não resultava em uma tomada de decisões 
concentradas totalmente na figura imperial sem negociações ou o apoio das diversas 
instâncias para governar, incluindo o seu consistorium e a já mencionada propagação 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________A basileía sagrada de Justiniano (527-565)196

de ideias por meio de variadas artes e artistas, abarcando cortesãos dedicados à política 
imperial.

Referências

Documentação textual

ARISTOTÉLĒS. Ēthicà Nikomákheia – Nicomachean Ethics. Edited by J. Bywater. Oxford: 
Clarendon Press, 1962. 

PAUL THE SILENTIARY. Description of Hagía Sophía. In: BELL, P. N. Three political voices 
from the Age of Justinian. Translated by P. N. Bell. Liverpool: Liverpool University 
Press, 2009, p. 189-213.

PAYLOY SILENTIARIOU. Ékphrasis toû naoû tês Agías Sophías – Descriptio Sanctae Sophiae; 
Descriptio ambonis. Germany: Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum 
Teubneriana, 2011.

PROKOPIOU KAISAREŌS. Perì Ktismátōn – On Buildings. Translated by H. B. Dewing and 
Glanville Downey. Cambridge: Harvard University Press, 1954. 

Obras de apoio

ANDRÉ, A. Experiências monárquicas no mundo grego: os casos micênico e homérico. 
Romanitas, n. 10, p. 155-169, 2017.

BELL, P. N. Three political voices from the Age of Justinian. Liverpool: Liverpool University 
Press, 2009.

BOY, R. V. Procópio de Cesareia e as disputas entre romanos e bárbaros na Guerra Gótica: 
da “Queda de Roma” ao período de Justiniano. Tese (Doutorado em História Social) 
– Programa de Pós-Graduação em História Social da Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2013.

CAMERON, A. Procopius and the sixth century. London: Routledge, 2005.
EVANS, J. A. S. The Age of Justinian: the circumstances of imperial power. New York: Taylor 

& Francis e-Library, 2001.
FELISBINO, L. Isócrates e a legitimidade do poder de Felipe II da Macedônia no século IV 

a. C.: Basileús bárbaro ou hegemón grego? Dissertação (Mestrado em História). 
Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Paraná, 
Curitiba, 2017.



Ana Maria de Oliveira_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 181-197, 2025. ISSN: 2318-9304.

197

FIGUEIREDO, D. Inventivas e panegíricos na Antiguidade Tardia. Romanitas, n. 6, p. 166-
171, 2015.

FRANCHI, A. P. O discurso panegirístico e a legitimação do poder no século IV d. C. Revista 
Vernáculo, n. 19 e 20, p. 99-108, 2007.

GALLO, R. F. A teoria das formas de governo na Antiguidade. Rónai, v. 1, n. 2, p. 79-93, 
2013.

MAMEDES, K. C. C. B. M. Na urdidura do palácio: a corte de Justiniano e as transformações 
das relações políticas no mundo tardo antigo.Revista Ágora, n. 30, p. 50–68, 2020.

MAMEDES, K. C. C. B. M. Guerras Secretas: conflitos e negociações na corte do imperador 
Justiniano. Dissertação (Mestrado) – Programa de Pós-Graduação em História da 
Universidade Federal de Mato Grosso, Cuiabá, 2018.

MAMEDES, K. C. C. B. M. Conflitos e negociações na corte do imperador Justiniano. In: 
ENCONTRO REGIONAL DE HISTÓRIA DA ANPUH-RJ, 7, 2016. Anais... Rio de Janeiro: 
Associação Nacional de História, 2016.

OLIVEIRA, A. M. Louvada seja a sagrada basileía: uma análise do governo de Justiniano, 
o Grande (527 – 565) a partir dos panegíricos de Paulo Silenciário e Procópio de 
Cesareia. Dissertação (Mestrado em História) – Programa de Pós-Graduação em 
História da Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2020.

PEDROSO, R. R. A divisão dos regimes políticos em Aristóteles. Dissertação (Mestrado em 
Filosofia) – Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2015.

PINTO, O. L. V. O escabelo púrpura: o cativeiro de Valeriano como paradigma da ascensão 
do Império Sassânida. Revista História, v. 39, p. 1-20, 2020.

PINTO, O. L. V. O mais belo ornamento de Roma: administração, ofícios e o projeto 
burocrático nas Variae de Cassiodoro (507-540 D.C.). Dissertação (Mestrado em 
História) – Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do 
Paraná, Curitiba, 2012.

RUNCIMAN, S. A civilização bizantina. Rio de Janeiro: Zahar, 1977.
RUNCIMAN, S. A teocracia bizantina. Rio de Janeiro: Zahar, 1978.
SILVA, G. V. Reis, santos e feiticeiros: Constâncio II e os fundamentos místicos da basileia 

(337 – 361). Vitória: EDUFES, 2015.
TAVEIRA, C. O modelo político da autocracia bizantina: fundamentos ideológicos e 

significado histórico. Tese (Doutorado em História Social) – Programa de Pós-
Graduação em História Social da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2002.

TREADGOLD, W. The early Byzantine historians. London: Palgrave Macmillan, 2010.



Resenhas
Reviews



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 199-203, 2025. ISSN: 2318-9304.

Una reseña de Guerra e schiavi 
in Grecia e a Roma: il modo di 

produzione bellico 

Uma resenha de ‘Guerra e escravidão na Grécia e em Roma: 
o modo de produção bélico’

CANFORA, L. Guerra e schiavi in Grecia e a Roma: il modo di 
produzione bellico. Palermo: Sellerio Editore Palermo, 2023. 128 p.

María Candela Paz*
1

El estudio historiográfico de la esclavitud en las sociedades antiguas ha generado 
numerosas aproximaciones teóricas a lo largo del tiempo. El materialismo histórico 
ha sido reconocido como una de las perspectivas más influyentes en el debate 

sobre la relación entre esclavitud y economía, lo que dio lugar al desarrollo de diversas 
dimensiones del modo de producción esclavista. 

Luciano Canfora, profesor de filología clásica en la Universidad de Bari, dedicado 
al estudio de problemas relacionados a la historia antigua, la literatura griega y romana, 
así como también a problemas políticos del siglo XX, en su más reciente publicación en 
italiano de la editorial Sellerio, recupera la discusión de la relación entre esclavitud y sistema 
económico en la antigüedad. En esta propuesta, el filólogo reflexiona sobre el nexo entre 
guerra y esclavitud a partir del análisis de Atenas durante la Guerra del Peloponeso (460-
446 a.C. y 431-404 a.C.) y la República Romana. Su escritura se posiciona frente a lo que el 
escritor italiano llama “las nuevas modas historiográficas” para sostener, como hipótesis 
principal, que la estructura fundamental de la sociedad antigua es el esclavismo. Por esta 
razón, su análisis se sitúa en la presentación del modo de producción bélico, es decir, la 
forma en la cual las economías imperialistas y esclavistas de Grecia y Roma se sostienen 

* María Candela Paz es estudiante avanzada del Profesorado y la Licenciatura en Historia en la Facultad de Humanidades 
de la Universidad Nacional de Mar del Plata (UNMdP) y miembro del Centro Interdisciplinario de Estudios Europeos 
(CIEsE). Se desempeñó como Ayudante de la materia Historia Universal General Antigua, como becaria de la Comisión 
Interuniversitaria Nacional (CIN) y actualmente es becaria de la UNMdP.

Recebido em: 08/10/2024
Aprovado em: 19/02/2025



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 199-203, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Una reseña de Guerra e schiavi in Grecia e a Roma200

a partir del circuito guerra - esclavitud - guerra. El libro está compuesto por trece breve 
capítulos, de lectura simple. En los primeros siete, analiza la sociedad ateniense mientras 
que los restantes se centran en la República romana. 

El libro comienza con la introducción de los conceptos estructurantes de su 
propuesta. El capítulo uno desarrolla la teoría de la sociedad esclavista como estructura 
fundamental de la sociedad antigua y como consecuencia inevitable de la guerra. Según 
detalla Canfora, el recurso al conflicto bélico fue utilizado para acceder a la esclavitud 
como producto. Para exponer el rol de la guerra en la sociedad antigua y presentar el 
concepto de modo de producción bélico, en el capítulo dos se centra en las fuentes de 
Heráclito y Teopopompo (IV a.C.). El fragmento 53 de la obra de Heráclito es referenciado 
en profundidad por brindar una evidencia concreta de la guerra como fuente de 
aprovisionamiento de esclavos.  Para Canfora resulta evidente que Heráclito, al relatar 
el contexto de la explosión de la revuelta jónica contra el predominio persa sobre las 
ciudades griegas, permite distinguir las primeras polaridades que confirman a la guerra 
como motor de la sociedad: dioses/hombres y esclavos/libres. La deducción del italiano 
es que la guerra deja el espacio adecuado para que se reafirme la libertad de los libres 
como vencedores sobre los esclavos y, por ende, el trabajo coactivo como parte esencial 
del funcionamiento material de la comunidad. Completando su argumentación, no deja 
de lado que existe una vía adicional de aprovisionamiento en el comercio, hecho reflejado 
entre los espartanos y los tessali narrados por Teopopompo. Es en base a estas primeras 
referencias que asevera la posibilidad de comprender el funcionamiento de la economía 
antigua desde la perspectiva del modo de producción bélico, por estar aquella fundada 
en el trabajo esclavo. 

En el capítulo tres y cuatro, el autor decide tratar el aspecto cuantitativo de 
la esclavitud en la antigüedad.  Canfora sostiene que, si bien no existen fuentes que 
brinden una información precisa sobre los procedimientos de captura, es posible estimar 
que la guerra potenciaba el mercado de esclavos, tanto como efecto final o como una 
consecuencia derivada en la piratería, y que se trataba de un número elevado de personas 
víctimas de ese comercio. La fuente que refiere es la Historia de la Guerra del Peloponeso 
de Tucídides y cuatro casos puntuales comentados por el historiador: la venta de esclavos 
de las mujeres de Platea después del asedio de los espartanos, en el 427 a.C., la venta 
como esclavos de los niños y de las mujeres de Melo por parte de los atenienses, en el 
416 a.C., la venta en masa como esclavos de los habitantes de Ïcara, en el 415 a.C., y el 
decreto de Iperide para involucrar a 150.000 esclavos a las fuerzas militares atenienses. 
Para Canfora, el análisis de los hechos muestra que los esclavos no sólo eran numerosos, 



María Candela Paz_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 199-203, 2025. ISSN: 2318-9304.

201

sino que eran utilizados como un recurso para organizar una defensa extrema cuando 
peligraba la existencia propia de la ciudad, aunque eso significara otorgarles la libertad. 

En el cuarto capítulo, Canfora continúa con el debate de las cifras de los esclavos y 
se sitúa en los primeros días de la Guerra de Decelia en el año 413 a.C. En el contexto de 
la crisis alimentaria, producto de la falta de abastecimiento de alimentos por el bloqueo 
terrestre de las vías de aprovisionamiento, se registró la fuga de 20.000 esclavos calificados 
en competencias militares desde el ática hacia las áreas controladas por los espartanos. 
Siguiendo a Tucídides, Canfora cita este hecho para graficar una situación que sucedía a 
gran escala, y que no es más que una muestra del instinto de supervivencia por parte de 
la población esclava. El razonamiento indicaba que, ante la falta de aprovisionamiento, los 
que serían sacrificados eran ellos. De esta forma, para Canfora la guerra brinda a los esclavos 
la posibilidad de escapar del enemigo, porque no existe interés en defender el régimen 
político de los amos.  Es por eso que en el siguiente capítulo, “fugas y contramedidas 
internacionales”, el autor aborda las medidas regionales en el mundo griego sobre la 
fuga de esclavos. Se apoya nuevamente en Tucídides, en el pacto espartano ateniense 
de tregua anual del 423-422 a.C., en el cual la asamblea ateniense incorpora una cláusula 
de voluntad recíproca de las partes a no alojar esclavos fugitivos provenientes del campo 
adversario y la ayuda solidaria en caso de rebelión. El acuerdo continuó hasta el 338 a.C., 
cuando Filipo de Macedonia le impone a las ciudades griegas el Tratado de Corinto, que 
los obliga a no practicar la liberación de esclavos con fines sediciosos. 

El curso de la guerra contra los peloponesios no limitó sus impactos al mundo 
esclavo, sino que generó controversias en todos los sectores sociales. En el capítulo 
seis comenta la táctica de Pericles como causa de la crisis de su poder, dado que las 
incursiones estibas de los espartanos dañaban la agricultura, afectando mayoritariamente 
a los pequeños y medianos propietarios. Como lo reflejan Aristófanes y Tucídides, los ricos 
se habían dejado convencer por la estrategia de Pericles, pero en privado se quejaban 
por las consecuencias económicas de los hechos. De esta manera, al estar en riesgo 
sus propiedades, abogan por el fin del conflicto armado y un acuerdo con el enemigo, 
mientras que el pueblo era favorable a la política y a la estrategia de Pericles. Así mismo, 
las guerras externas podían generar una guerra civil porque los libres se enfrentaban en el 
plano de la organización política, en la gestión del derecho de la ciudadanía, y en permitir 
o prevenir el predominio de los no propietarios en los órganos de toma de decisiones y 
en las asambleas.  Es un conflicto permanente entre los ricos y los pobres en donde se 
debate, también, las ideas respectivas de la oligarquía y de la democracia. Como contexto 
general de la esclavitud, es desarrollado en el capítulo siete y finaliza el recorrido por la 
situación de los esclavos en el mundo griego. 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 199-203, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Una reseña de Guerra e schiavi in Grecia e a Roma202

A partir del capítulo ocho explica la economía esclavista en Roma. En este apartado, 
se focaliza en describir a la economía romana como dinámica y hegemónica. De acuerdo 
con Canfora, su expansionismo permitió el abastecimiento constante de una “mercadería 
viviente” que era el sostén de la estructura económica romana. De esta manera, en el 
capítulo nueve el escritor pretende demostrar esta importancia a partir del caso de la 
campaña militar realizada por Trajano en la conquista de Dacia, en el 101 y el 107 d.C. 
La narración de Giovanni Lido,  erudito de la época de Justiniano en el siglo VI, quien 
encuentra la fuente que narra en la deportación a Roma de 500.000 mil prisioneros como 
esclavos, es la muestra clara del funcionamiento del círculo guerra - esclavitud - guerra. 
Esto es porque la dirección de una guerra prolongada contra la población combativa 
y bien armada no respondía a un espíritu de conquista, sino a la intención de frenar el 
estancamiento y decadencia del Estado romano a partir de la revitalización de las fuentes 
más importantes de su sistema económico: oro y esclavos.

Una economía basada en la guerra para la obtención de esclavos, expuso a los 
romanos a otro conflicto creciente: el de las rebeliones. Apoyado en Posidonio de Apamea 
y de Ateneo, describe la época de la República como la de una acción coordinada de 
los esclavos en rebelión, que era resultado del propio ciclo guerra - esclavitud - guerra 
desarrollándose en las luchas internas del mundo de los líderes.  En el capítulo diez 
toma el caso emblemático de la insurrección de Aristónico, entre el año 132-130 a.C., 
posteriormente a la sesión del reino de Pérgamo al Senado y al pueblo romano. Aristónico 
simuló ser un gobernante seléucida, descendiente de los atalides, legitimando su lugar 
para luchar contra el ejército romano por la independencia del reino de Pérgamo. El clima 
político conmovió a sus seguidores esclavos y rebeldes, en su mayoría sirios, proponiendo 
la posibilidad de fundar un orden social diferente bajo un credo ético-religioso definido 
como heliopolitanos. 

 En el capítulo once, desarrolla la oposición a la política expansionista romana 
desde el interior del Estado. Manifiesta que Roma lleva adelante guerras de agresión 
que despertaron el odio interno y externo de los actores políticos que se encontraban 
en oposición a Roma. Así lo justifica a partir de la narración realizada por Tácito sobre 
el discurso de Calcago quien, ante el enfrentamiento con los romanos, advierte de la 
ferocidad despiadada de sus soldados. Así mismo, el autor puntualiza que en la búsqueda 
de paz de los romanos, se esconde el temor a perder el poder de su Imperio y a volverse 
“esclavos” del vencedor. Es por esto que en el capítulo doce retoma a Lucrecio (siglo I a.C.) 
para abordar las alarmas que se despiertan en los círculos de intelectuales acerca de la 
ética imperialista romana. Condicionado Lucrecio por la realidad de la República y su riesgo 
de guerra civil, el autor advierte que este filósofo de Roma condena el instinto guerrero 



María Candela Paz_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 199-203, 2025. ISSN: 2318-9304.

203

imperial del Estado y presenta a la guerra como nacimiento de la propiedad privada 
abogando, en cambio, por un retorno a la vita prior. Esta mirada crítica y condenatoria a la 
vocación expansionista romana es también advertida por el exterior, como lo dilucida en 
el capítulo trece.  De esta manera, el libro culmina con la mirada de los seléucidas sobre 
el imperialismo romano. Allí se reafirma que el Estado proyecta una imagen de pueblo 
militarmente poderoso que mostraba benevolencia hacia aquellos que se ponían bajo 
su protección, por lo que la necesidad de realizar un diagnóstico previo por parte de los 
judíos sobre cómo funciona la guerra romana contra el mundo para elegir la estrategia 
de relación, es lo que determina, para Canfora, la reducción de Siria a provincia romana. 

En síntesis, el libro vuelve sobre el debate historiográfico del rol de la esclavitud 
y su vinculación con el sistema económico en la antigüedad e interpela la perspectiva 
historiográfica económica dominante desde el concepto de modo de producción bélico. 
El objetivo principal de Luciano Canfora es cambiar la perspectiva de estudio a partir de 
una reflexión teórica en base a fuentes literarias de Roma y Grecia para introducir esta 
categoría de análisis basada en la premisa de las cifras altas de la esclavitud y consistente 
en que el objetivo de la guerra no solo era la expansión territorial sino también la obtención 
de esclavos en un círculo de retroalimentación constante de guerra - esclavitud - guerra. 
Es por eso que el autor recorre las tensiones políticas que se producen entre distintos 
colectivos sociales internos y externos en el marco de los enfrentamientos bélicos de 
Roma y Atenas, dando a entender, de forma indirecta, que la representación cuantitativa 
de los no-libres era considerable para los Estados, sea por su peligro de rebelión o por su 
importancia en la guerra. En definitiva, el estudio es una interesante aproximación a nuevas 
fuentes y lecturas sobre el esclavismo y presenta una introducción a un concepto que el 
autor, probablemente, continuará desarrollando en detalle en futuras publicaciones.

Referencias

CANFORA, L. Guerra e schiavi in Grecia e a Roma: il modo di produzione bellico. Palermo: 
Sellerio Editore Palermo, 2023.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 204-210, 2025. ISSN: 2318-9304.

Hibridismo cultural e ritos 
funerários no Egito greco-romano 

Cultural hybridity and mortuary rites in the Greco-
Roman Egypt

LOBIANCO, L. E. Funerais miscigenados: egípcios gregos romanos. 
Curitiba: Appris, 2024.

Jéssica Ladeira Santana*

A obra Funerais miscigenados: egípcios gregos romanos, de autoria de Luís Eduardo 
Lobianco (2024),1 investiga a presença da miscigenação cultural no Egito romano 
por meio de imagens mortuárias provenientes do Delta ou do Vale do Nilo. O 

objetivo do livro é verificar o grau de miscigenação entre as tradições egípcia, grega 
e romana. Para isso, Lobianco (2024, p. 14) selecionou e analisou dezoito iconografias 
funerárias, sendo: “[...] a) quatro sarcófagos com os retratos dos mortos; b) quatro 
máscaras mortuárias; c) duas mortalhas; d) sete estelas funerárias; e) um alto-relevo de 
uma catacumba de Alexandria”. A partir desse corpus, o autor busca comprovar se houve 
uma miscigenação entre as culturas já mencionadas durante o Egito romano.

Na introdução, Lobianco (2024) expõe o tema, objeto e as fontes. Além disso, 
identifica autores que discutiram as iconografias funerárias sem, no entanto, exibi-las aos 
leitores, a exemplo de Bernard Legras (2011). Há aqueles que apresentam as imagens 
mortuárias, mas não explicam o método usado, como Susan Walker e Morris Bierbrier 
(1997), Jean-Yves Empereur (1998), Judith Corbelli (2006), Christina Riggs (2008), Aubert 
et al (2008) e Fanny Firon (2020). Diante desse cenário, Lobianco (2024) propõe, em sua 
obra, combinar a apresentação das imagens funerárias com quadros de leitura e análise.

* Mestra em História pelo Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal do Espírito Santo (PPGHIS/
Ufes), sob orientação do Prof. Dr. Belchior Monteiro Lima Neto. Graduada em História pela mesma instituição. Membro 
do Laboratório de Estudos sobre o Império Romano (Leir/ES).
1 Luís Eduardo Lobianco é professor do Instituto de Ciências Humanas e Sociais da Universidade Federal Rural do Rio 
de Janeiro. É doutor, mestre e graduado em História pela Universidade Federal Fluminense (UFF).

Recebido em: 07/03/2025
Aprovado em: 28/04/2025



Jéssica Ladeira Santana_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 204-210, 2025. ISSN: 2318-9304.

205

A obra resenhada é dividida em oito capítulos. No primeiro, intitulado “A cultura 
do Egito Romano: romanização, helenismo, egipcianização, hibridismo cultural e 
multiculturalismo”, o foco recai sobre os conceitos fundamentais da pesquisa. Lobianco 
(2024, p. 21) compreende a romanização como um caminho de mão dupla, no qual a 
cultura romana era levada às províncias, ao mesmo tempo que as culturas dos territórios 
dominados chegavam a Roma. Ele emprega o termo helenização conforme Legras (2011), 
que o entende como o “comportar-se como grego” ou “adotar os costumes gregos”. Já a 
egipcianização é percebida como a preservação da cultura faraônica dentro e fora do Egito, 
durante os períodos ptolomaico e romano (Lobianco, 2024, p. 22). Além disso, o autor 
utiliza o aporte teórico de Peter Burke (2006) para compreender o contato intercultural 
por meio do conceito de empréstimo cultural. Assim, Lobianco (2024) busca entender o 
multiculturalismo no Egito romano, onde houve uma intensa interação entre as tradições 
egípcia, grega e romana, o que é exibido nas iconografias funerárias.

No capítulo seguinte, “O poder e a sociedade do Egito romano: etnias e identidades”, 
o autor discute a estrutura política e social do Egito romano, destacando as principais 
etnias desse contexto: a egípcia, a grega, a romana e a judaica. A administração foi definida 
por Augusto, o que conferiu ao Egito um status singular. O posto mais alto, logo abaixo 
do princeps, era o de prefeito, reservado aos membros da ordem equestre, e os demais 
cargos de alto escalão eram destinados a cidadãos romanos. No que tange à sociedade, 
estava dividida em grupos. No topo, encontravam-se os cidadãos romanos, moradores 
de Alexandria, Ptolemaida, Naucratis e Antinoópolis. Os gregos, que viviam nas quatro 
póleis, possuíam vantagens fiscais, ao contrário daqueles que habitavam a chora, onde 
os benefícios eram menores. Os egípcios, referidos na obra resenhada como indígenas 
(locais), eram os descendentes diretos da população faraônica. Ademais, o autor ressalta 
a importância do Fayum, onde foi encontrada grande parte das imagens funerárias. A sua 
população era composta por 30% de gregos, sendo este um espaço com forte herança 
da Hélade. 

Do contexto histórico, Lobianco (2024) parte para mais três conceitos: etnicidade, 
etnia e identidade. Com base em Riggs (2008, p. 18-23), explica que, para os romanos, 
todos os moradores do Egito que não fossem cidadãos romanos ou das quatro póleis eram 
egípcios. Sobre etnia, Lobianco (2024, p. 37) destaca que os romanos classificaram a maior 
parte da população do Vale do Nilo como egípcios, diferentemente dos Ptolomeus, que 
criaram uma dicotomia entre gregos e egípcios baseada no idioma e na ancestralidade. 
Quanto à identidade, seguindo Gilberto Velho (1994, p. 97-101), concebe dois níveis 
distintos: um é de origem do sujeito, fixado acima de tudo na etnia; e o segundo, ligado à 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 204-210, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Hibridismo cultural e ritos funerários no Egito greco-romano206

história de cada um. Lobianco (2024, p. 46) conclui que as imagens funerárias demonstram 
ambas as identidades. 

No terceiro capítulo, “Os sarcófagos com o retrato do morto, iniciam-se as análises 
das fontes, a saber: a Múmia de uma criança com o retrato sobre linho; a Múmia de estuque 
pintada de Artemídore com um retrato em encáustica sobre madeira, acrescido de uma 
folha de ouro; o Retrato de uma jovem em encáustica sobre madeira; o Caixão de múmia 
antropomórfica pintada.  No que concerne à Múmia de uma criança (40-55), proveniente 
de Hawara, o autor acredita pertencer a um menino romano que adotou a tradição 
egípcia. Já Artemídore (100-120), oriundo de Hawara, era um egípcio que desejou mudar 
de posição social, pois possuía o nome grego e foi sepultado com um retrato romanizado, 
em simultâneo, mantendo vários elementos da cultura local para o ritual mortuário. O 
retrato de uma jovem (130-140), provavelmente de Antinoópolis, foi identificado sendo 
de uma helena devido à saudação em grego. Em relação ao Caixão de múmia (50 a.C.-
50), originário de Akhmin, por conter barba e bigode, característica romana da época, foi 
considerado um morto romano, porém egipcianizado pelo seu sarcófago ter influências 
egípcias. Assim, foram identificados dois romanos, um egípcio e uma grega, com apenas 
um caso de miscigenação cultural evidente.

No quarto capítulo, “As máscaras mortuárias”, Lobianco (2024) analisa máscaras 
funerárias provenientes de Hawara, no Fayum, sendo a Máscara dourada de caixa 
de um jovem chamado Mareis, com a idade de vinte e um anos; a Máscara dourada 
de Titos Flavios Demetrios; a Máscara em caixa pintada e dourada de uma mulher 
chamada Aphrodite, filha de Didas, na idade de vinte anos, e o Retrato de uma mulher 
em caixa pintada e dourada. A Máscara dourada de Mareis (20-40) foi identificada 
como pertencente a um morto egípcio que resistiu às influências helenas e romanas, 
mantendo as tradições faraônicas. A segunda, de Titos Flavios Demetrios (80-120), o 
autor supõe — a partir da tria nomina — ser de um defunto nascido grego, tornado 
escravo e, depois de um tempo, já liberto, portador do status de cidadão romano. 
Lobianco (2024, p. 71-73) entende esta máscara como completamente egípcia e sem 
traços de romanização. Apesar disso, acredita que esta iconografia funerária é uma 
miscigenação cultural, em que um indivíduo de origem grega adquiriu a cidadania 
romana e escolheu elementos da tradição egípcia para a máscara funerária. A terceira, 
de Aphrodite (50-70), é considerada grega pelo seu nome, mas em sua máscara 
apresenta um estilo romanizado e elementos faraônicos, consistindo assim em um 
caso de miscigenação cultural. A quarta, Retrato de uma mulher (40-60), é reconhecida 
pelo autor como uma morta romana, que poderia ser casada com um alto funcionário 
romano ou um militar de destaque no Egito, devido às vestimentas e joias. Assim, 



Jéssica Ladeira Santana_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 204-210, 2025. ISSN: 2318-9304.

207

Lobianco (2024, p. 80) pressupõe que não há dúvidas de que este artefato seja uma 
miscigenação cultural, mas sem traços gregos. Em suma, o autor identificou as três 
identidades compondo estas máscaras de mortos, sendo inquestionável que três 
apresentam uma miscigenação cultural.

No quinto capítulo, “As mortalhas”, são feitas as análises do Retrato de uma mulher 
sobre uma mortalha de linho e do Retrato de um rapaz com Osíris à esquerda e Anúbis 
à direita sobre uma mortalha de linho.  O primeiro, Retrato de uma mulher (170-200), 
é de proveniência desconhecida, mas talvez seja de Antinoópolis, e foi considerado 
pertencente a uma morta romana e abastada, devido à indumentária e às joias utilizadas 
em sua representação. Lobianco (2024, p. 84) afirma que a defunta romana adotou a 
tradição faraônica para sua passagem para o Além, evidenciando assim uma miscigenação 
cultural. Do mesmo modo, o Retrato de um rapaz (140-180), provavelmente de Saqqara, 
foi identificado como romano – por meio dos detalhes da vestimenta –, que adotou 
elementos egípcios, mediante a tradição funerária, e foi representado em um ambiente 
grego. Portanto, é uma iconografia que contém a miscigenação entre as três culturas. 
Deste modo, as duas mortalhas demonstram a adoção da crença egípcia por romanos e 
representam casos de miscigenação cultural.

Após isso, no sexto capítulo, “As estelas funerárias”, Lobianco (2024) se debruça em 
examinar três destas, provenientes de Abidos, sendo a Estela funerária inscrita de calcário 
de Petemin, a Estela funerária inscrita de Ploutogenes e a Estela funerária de calcário com 
inscrições em hieróglifos e cenas mostrando o morto conduzido por Anúbis na direção de 
Osíris. A primeira, de Petemin (160-240), contém quinze elementos egípcios, incluindo o 
nome do falecido ligado ao deus Min. Por meio disso, foi identificado como egípcio. No 
entanto, a inscrição presente é no idioma grego. Lobianco (2024, p. 93) constatou isso 
como um detalhe para a ascensão ao status social que o falecido buscou alcançar. Na 
segunda, de Ploutogenes (séc. I ao III), há a presença de nome e idioma gregos do morto, 
dos seus pais e de seu irmão, por isso o autor acredita se tratar de um grego. Além disso, 
nesta estela há uma cena egípcia, mas sem nenhum atributo romano. Diante disso, é uma 
imagem funerária de um grego com elementos egípcios, portanto uma miscigenação 
cultural. A terceira, Morto conduzido por Anúbis na direção de Osíris (90-150), é identificada 
como um romano com influências egípcias, pois apresenta inscrições em hieróglifo e na 
iconografia explicam partes da psicostasia.2 Além disso, como em todas as estelas, há 
passagens da psicostasia, e seu final é dedicado a isso. Lobianco (2024, p. 102) traz o 

2 A psicostasia se refere ao julgamento do falecido no pós-morte. Anúbis leva o defunto à sala das Duas Verdades para 
a pesagem do coração ib com a pluma de Maât e define o destino do morto (Lobianco, 2024, p. 100).



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 204-210, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Hibridismo cultural e ritos funerários no Egito greco-romano208

exemplo de Hunefer (c. 1280 a.C.) para elucidar como é uma psicostasia completa, pois as 
estelas investigadas do Egito romano só apresentam partes.

          Na sequência, o sétimo capítulo, “Outras estelas funerárias”, como o próprio 
título demonstra, aborda mais quatro estelas, sendo a Estela Funerária de C. Julius Valerius; 
a Estela funerária de calcário inscrita de Trufon – Tryphon com um jovem rezando cercado 
por chacais, a Estela funerária de Faniaj – Phanias e a Estela funerária de Apollwnioj – 
Apollonios. A primeira, de C. Julius Valerius (225-250), de Alexandria, pertence a uma 
criança cidadã romana, devido à tria nomina. Ela possui outros elementos romanos, como 
também egípcios, e a influência grega está presente só no alto do túmulo. Já Tryphon 
(55-70) é de origem desconhecida, e ali foi identificada uma miscigenação devido à 
presença de atributos gregos (inscrição e vestimenta), romanos (os cabelos) e egípcios 
(divindades como Anúbis, Upuat e Osíris). No tocante à etnia, Lobianco (2024, p. 110) 
afirma que ele seria um grego por causa da origem de seu nome. Na terceira, de Phanias 
( séc. I-III), oriunda de Kom Abu Bilou, também é averiguada uma miscigenação entre 
as culturas helena e egípcia, pois há elementos de ambas as tradições. Além disso, ele 
também é considerado grego devido à origem do nome. Por último, em Apollonios (séc. 
I), provavelmente de Abydos, não são reconhecidos traços de romanização, e Lobianco 
(2024, p. 116) acredita que isso se deva por ser de proveniência de uma região distante 
de Alexandria. Este defunto foi representado com cabelos, vestimentas e deuses egípcios. 
Contudo, devido a seu nome ser de origem grega, é considerado pertencente a esta etnia, 
pelo autor. As quatros estelas são provenientes de diferentes regiões do Egito romano 
e contêm atributos de pelo menos duas culturas, demonstrando assim a miscigenação 
cultural existente neste período. 

No oitavo capítulo, “Altos relevos das catacumbas de Kom El-Shugafa (Alexandria)”, 
Lobianco investiga as seguintes iconografias: Anúbis embalsamador e Anúbis como 
legionário romano. O autor salienta que todos os proprietários destes túmulos eram 
romanos. A de Anúbis embalsamador (séc. I-II), apesar da indumentária romana, é 
considerada totalmente egípcia e sem miscigenação cultural. Já em Anúbis como legionário 
romano (séc. I-II), constata-se a presença da romanização, pois o deus funerário está 
vestido conforme um legionário romano. Assim, verificou-se uma miscigenação e um 
empréstimo cultural, por conterem elementos da tradição romana em um deus egípcio. 
Portanto, temos aqui duas imagens que compartilham o local, a etnia do morto, a divindade 
representada e a indumentária romana.  Contudo, Lobianco acredita que a miscigenação 
cultural esteja presente apenas na de Anúbis como legionário romano.

Após a análise, o autor conclui que houve uma miscigenação cultural no Egito 
romano, resultado do encontro das tradições egípcia, grega e romana. Questiona a 



Jéssica Ladeira Santana_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 204-210, 2025. ISSN: 2318-9304.

209

razão de gregos e romanos adotarem rituais funerários faraônicos e, citando Dunand 
(1997, p. 152), explica que, neste período, os que habitavam o vale do Nilo adotaram a 
crença funerária, preservada da tradição faraônica. Quanto à utilização das culturas grega 
e romana pelos egípcios, Lobianco (2024, p. 126) acredita ser essa uma estratégia de 
ascensão social, pois ser identificado como grego ou romano era essencial para se obter 
status elevado.

Concluímos esta resenha considerando que a obra desempenha um papel 
significativo na historiografia da arte funerária do Egito romano, suprindo os estudos 
que analisam diversos artefatos em conjunto. Além disso, o livro se destaca como uma 
contribuição valiosa sobre o tema em língua portuguesa, somando-se a trabalhos como 
os de Marcia Vasques (2005), Maura Petruski (2023) e Jéssica Santana (2024). Assim, 
convidamos o leitor interessado na arte e nos rituais funerários a explorar as páginas de 
Funerais miscigenados: egípcios gregos romanos.

Referências

Documentação arqueológica

WALKER, S.; BIERBRIER, M. Ancient faces: mummy portraits from Roman Egypt. Londres: 
British Museum, 1997.

Bibliografia instrumental

BURKE, P. Hibridismo cultural. São Leopoldo: Unisinos, 2006.
VELHO, G. Projeto e metamorfose. Rio de Janeiro: Zahar, 1994.

Obras de apoio

AUBERT, M. F. et al. Portraits funéraires de l’Égypte romaine: cartonnages, linceuls et bois. 
Paris: Kéops, 2008.

CORBELLI, J. L. The art of death in Graeco-Roman Egypt. Buckinghamshire: Shire Publications, 
2006.

DUNAND, F. Le matériel funéraire, in Égypte romaine: l’autre Égypte. Marseille, 1997.
EMPEREUR, J. Y. Alexandria rediscoverd. Londres: British Museum Press, 1998.
FIRON, F. La mort en Égypte romaine: de l’encadrement par le pouvoir romain à la gestion 

personelle (de 30 av. J. –C. au début du IV siècle apr. J. –C). Milano: Silvana, 2020.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 204-210, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Hibridismo cultural e ritos funerários no Egito greco-romano210

LEGRAS, B. L’Egypte grecque et romaine. Paris: Armand Colin, 2011.
LOBIANCO, L. E. Funerais miscigenados: egípcios gregos romanos. Curitiba: Appris, 2024.
PETRUSKI, M. R. Ritos funerários egípcios e as máscaras do Fayum: das profundezas da 

terra para a vida eterna. Romanitas, n. 22, p. 275-285, 2023.
RIGGS, C. The beautiful burial in Roman Egypt: art, identity, and funerary religion. Oxford: 

Oxford University Press, 2008.
SANTANA, J. L. Os retratos funerários do Egito romano: a contribuição da cultura material 

para o estudo da História Antiga. In: SPINASSÉ, A. D. et al. (org.). Anais da XV 
Semana de História. Serra: Identidade, 2024, p. 147-163. v. 1.

VASQUES, M. S. Crenças funerárias e identidade cultural no Egito romano: máscaras de 
múmia. Tese (Doutorado em Arqueologia) – Programa de Pós-Graduação em 
Arqueologia da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005. v. I.



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos, n. 26, p. 211-218, 2025. ISSN: 2318-9304.

Filóstrato: novas abordagens 

Philostratus: new approaches

SILVA, M. A. O.; IPIRANGA JÚNIOR, P. (org.). Filóstrato: novas 
abordagens. Teresina: EDUFPI, 2022.

Letícia Aga Pereira Passos*

É do conhecimento de grande parte dos pesquisadores sobre o tema que a palavra 
sofista – originada do substantivo grego sophia, traduzida como “sabedoria” ou 
“aprendizado” – é, geralmente, entendida como “aquele que exerce sabedoria 

ou aprendizado” (Taylor; Mi-kyoung, 2020). Em uma reflexão simples, foi durante o 
século V a.C. que o termo foi aplicado especificamente a um novo tipo de intelectuais, 
educadores e profissionais que viajavam pelo mundo grego oferecendo instrução sobre 
variados assuntos, com ênfase na retórica e relacionado à conduta bem-sucedida da vida 
(Taylor; Mi-kyoung, 2020).  Apesar disso, sofística, filosofia e retórica no mundo antigo 
apresentam um cenário investigativo complexo na busca por compreender quem foram 
esses indivíduos.

A coletânea, organizada por Maria Aparecida de Oliveira Silva e Pedro Ipiranga 
Júnior, oferece uma contribuição essencial para o estudo do tema, com foco específico no 
Império Romano. A exemplo desta obra, podemos observar claramente como tais filósofos 
tinham um papel de destaque na dinâmica e política romanas. Muitos autores destacam 
a atuação dos sofistas imperiais que, muitas vezes, tinham o papel de prestígio na corte, 
apresentando-se como conselheiros reais e intelectuais (Bowersock, 1969; Whitmarsh, 
2005; Anderson, 2009). Essa relação estreita com a corte romana pode ser exemplificada 
por Filóstrato, considerado o precursor da Segunda Sofística1 e foco principal da obra 
organizada por Silva e Ipiranga Júnior.

* Doutoranda em Arqueologia no Museu de Arqueologia e Etnologia (MAE) da Universidade de São Paulo (USP). Mestre 
em História na Faculdade de Ciências Humanas e Sociais (FCHS) da Universidade Júlio de Mesquita Filho (UNESP).
1 Expressão cunhada por Filóstrato na obra Vida dos sofistas (Vitae Sophistarum, I, 481). Para uma discussão aprofundada, 
indicamos a leitura do capítulo três desta obra resenhada, Os sofistas de Filóstrato de Lemnos: realidade social ou topos 

Recebido em: 07/03/2025
Aprovado em: 28/04/2025



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos,  n. 26, p. 211-218, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filóstrato: novas abordagens212

Ambos os pesquisadores possuem referências no meio acadêmico, reconhecidos 
por suas inúmeras publicações e traduções que contribuem significativamente para a 
área, possibilitando organizar um conjunto de textos com o objetivo de demonstrar as 
novas abordagens e estudos referentes a Filóstrato. Concordamos com as palavras do 
prefácio, escritas por Jacyntho Lins Brandão, que caracteriza a obra como uma abordagem 
rizomática (originada de rizoma, plantas vivazes capazes de emitir raízes e ramos folíferos 
e floríferos), ou seja, uma abordagem múltipla e interconectada, em simultaneidades 
horizontais, que explora diferentes facetas de Filóstrato, sem se prender a uma estrutura 
linear rígida. Propomos, desta forma, apresentar a obra aos leitores interessados, 
destacando os aspectos gerais da estrutura e explorando suas contribuições para a área, 
além de pontuar eventuais críticas.

Além da introdução, a coletânea está dividida em três partes principais, intituladas 
(I) Filóstrato: aspectos históricos e biográficos; (II) Escrita, retórica e écfrase; e, por fim, 
(III) Apolônio: da personagem à figura histórica, totalizando nove capítulos. A linha 
de pensamento que permeia as divisões da obra busca analisar com profundidade a 
posição e importância de Filóstrato na complexa relação entre a cultura grega (processo 
denominado como paideia) e o Império Romano.

Isto é feito por meio de diferentes abordagens: percepção do contexto e da 
trajetória do sofista; estudo sobre os temas e as singularidades dos seus escritos; análise 
da composição textual, de gênero e de técnica narrativa; além da recepção da Segunda 
Sofística. Essa organização demonstra um esforço interdisciplinar, envolvendo Literatura, 
Filosofia, História e Retórica.

A introdução da filóloga Francesca Mestre é acurada ao indagar sobre uma das 
principais questões envolvendo a figura intelectual de Filóstrato: a busca por entender 
as propostas dos sofistas e suas decisões como detentores de um conhecimento, 
destacando um modelo cultural na sociedade do Império. Tal modelo é imbuído de uma 
tradição do passado grego e, ao mesmo tempo, confrontada com novas influências e 
desafios ideológicos. Mestre explora como Filóstrato articula essa dualidade, além de 
ressaltar a importância da paideia como um instrumento de legitimação cultural e política, 
destacando como o conhecimento constitui uma ferramenta de poder. 

Ao apresentar um dos principais escritos de Filóstrato, Vida de Apolônio de Tiana, 
Mestre reflete sobre os principais temas que permeiam a obra, destacando a singularidade 
que a obra assume dentro do corpus filostrateano. A introdução de Mestre segue uma 
estrutura coerente e oferece uma análise detalhada sobre a relevância de Filóstrato e sua 

retórico, de José Petrúcio de Farias Júnior.  



Letícia Aga Pereira Passos_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos,  n. 26, p. 211-218, 2025. ISSN: 2318-9304.

213

obra. No entanto, em alguns momentos, a densidade teórica pode tornar a introdução 
desafiadora para aqueles menos familiarizados com o contexto da Segunda Sofística. 

O primeiro capítulo da Parte I, da historiadora Semíramis Corsi, apresenta-nos a 
contextualização da trajetória de Lúcio Flávio Filóstrato. Ademais, esclarece sobre um 
debate recorrente nos estudos relativos à identidade e autoria das obras, discorrendo 
detalhadamente sobre a tradição textual e as diferentes gerações de Filóstratos. Dessa 
forma, o capítulo não apenas complementa a introdução ao fornecer um panorama 
mais concreto sobre a figura do autor, mas também amplia novas reflexões acerca da 
multiplicidade de sua produção e do impacto de seu legado.

O capítulo dois, escrito pela organizadora da coletânea e especialista em retórica 
antiga, Maria Aparecida de Oliveira Silva, procura analisar a estrutura narrativa da obra 
biográfica que Filóstrato escreveu sobre Apolônio, uma figura mítica que atraía multidões, 
da cidade grega de Tiana, na Capadócia, e que viveu por volta do século I a.C. A autora 
busca evidenciar a interseção entre literatura e poder por meio da análise das estratégias 
retóricas e filosóficas empregadas por Filóstrato, uma vez que seu objetivo era “recontar 
a história de vida de Apolônio para desconstruir a imagem de mago que foi edificada 
em torno dele, e ao mesmo tempo para construir sua imagem de sábio, de filósofo” 
(Silva, 2022, p. 66). Com uma análise detalhista, Silva utiliza passagens da obra a fim de 
demonstrar como elementos do mito, da tragédia, da história e do divino nos levam a 
compreender a intencionalidade da biografia como uma alusão à filosofia grega e ao seu 
legado no contexto romano. 

No próximo capítulo, o tema é aprofundado por meio da análise de outro escrito 
de destaque de Filóstrato: Vida dos Sofistas. O historiador José Petrúcio de Farias Júnior 
indaga acerca das circunstâncias político-culturais que motivaram Filóstrato a elaborar 
um conjunto de memórias que enaltecem os sofistas, apresentando-os como figuras 
dignas de reconhecimento. A análise de sua obra e da categoria profissional de Filóstrato 
mostra como ele procurou reabilitar a imagem dos sofistas, desfazendo concepções 
negativas associadas ao termo e reforçando o papel destes como “autoridades” do 
passado helênico. A leitura do capítulo, ao detalhar o tom elogioso de Filóstrato, a 
estrutura narrativa e os elementos recorrentes em suas descrições, contribui para uma 
compreensão mais aprofundada da Segunda Sofística e suas características. Além disso, 
oferece um panorama útil sobre os esforços da historiografia contemporânea em refletir 
sobre esse movimento intelectual.

A Parte II tem como objetivo apresentar outras obras de Filóstrato, como Eikones 
(analisada no capítulo 4), Heroico (analisada no capítulo 5) e As Cartas de Amor (analisada 
no capítulo 6), concentrando-se na análise dos elementos da escrita, da retórica e da 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos,  n. 26, p. 211-218, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filóstrato: novas abordagens214

écfrase – técnica com o uso de descrição de imagens (Silva, 2022, p. 66). A análise de 
Eikones (Imagens), no capítulo quatro, pelos especialistas em Letras Clássicas, Pedro 
Zanetta Brener e Paulo Martins, busca compreender a posição dessa obra dentro do 
movimento sofístico, destacando a importância da écfrase paratática, que compõe textos 
independentes de uma narrativa principal por meio da descrição visual.2 Neste capítulo, 
os autores demonstram interesse pela forma como Filóstrato consolida sua obra com o 
uso de passagens homéricas e como as pinturas descritas na obra compõem visualmente 
a cultura letrada grega.

Os autores possuem qualificações sólidas para abordar o tema: Brener realizou 
mestrado em Letras Clássicas, no qual analisou e traduziu, do grego para o português, 
os dois livros da obra Imagens, de Filóstrato, ao passo que Martins é professor de Letras 
Clássicas e Vernáculas na Universidade de São Paulo. A motivação dos autores surge da 
relevância de Eikones para o estudo da écfrase, da tradição retórica e da arte pictórica, 
oferecendo um panorama que conecta história, mitologia, filosofia e cultura visual. O 
capítulo cumpre sua proposta em refletir sobre a posição de Eikones na Segunda Sofística 
e de seu uso em contextos posteriores, a exemplo de pintores do Renascimento como 
Leonardo da Vinci e Leon Battista Alberti.

Já o capítulo cinco, de Ivana Selene Chialva, conta com um estudo sobre a obra 
Heroico, investigando acerca da transmissão do conhecimento por meio da oralidade e da 
escrita na Antiguidade. Heroico é um escrito de Filóstrato que apresenta um longo diálogo 
entre um vinicultor e um viajante, no qual são discutidos temas sobre heróis, sobretudo 
relacionados à Guerra de Tróia. A autora, doutora em Literatura Clássica, qualifica-se 
plenamente para abordar essa problemática, trazendo uma perspectiva filológica e crítica 
à questão. A relevância do capítulo se dá pela abordagem da relação entre oralidade e 
escrita durante o período imperial romano, uma vez que, apesar da disseminação da escrita, 
a oralidade ainda desempenhava um papel central, especialmente nas performances 
retóricas. O argumento é estruturado de forma consistente e persuasiva, incorporando 
fontes e exemplos que reforçam a tese central. A autora analisa mitos do ciclo troiano para 
demonstrar como Filóstrato reforça a autoridade dos sofistas, destacando especialmente a 
figura de Palamedes como um símbolo da disputa entre oralidade e escrita na construção 
da verdade histórica. O texto se destaca por ser detalhista, com o uso de exemplos que 
facilitam a compreensão das problemáticas abordadas. 

2 Diferentemente da écfrase hipotática, que aparece dentro de uma história maior (como a descrição do escudo de 
Aquiles na Ilíada), a écfrase paratática compõe um texto completo por si só, dedicado inteiramente à descrição de uma 
cena, pintura, escultura ou qualquer objeto visual (Brener; Martins, 2022).



Letícia Aga Pereira Passos_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos,  n. 26, p. 211-218, 2025. ISSN: 2318-9304.

215

O próximo capítulo, de Rafael K. Gallé Cejudo, atualmente professor de filologia 
grega na Universidade de Cádiz, na Espanha, analisa a obra As Cartas de Amor (uma 
coleção de epístolas curtas) de Filóstrato, procurando estabelecer relações entre o 
caráter didático e técnico da escrita do sofista com o estilo de epístola poética. As cartas 
abordam temas como o amor idealizado, a paixão e o desejo contados por meio de figuras 
mitológicas, mas que também exploram os limites entre ficção e realidade.  O objetivo 
do capítulo é investigar como essas cartas, apesar de serem escritas em prosa, possuem 
características poéticas e dialogam com a tradição literária helenística, aproximando-se 
do que Cejudo nomeia de prosa artística. A estrutura argumentativa de Cejudo é coesa, 
fundamentando-se na análise textual e na contextualização histórica, além de exemplos 
específicos das cartas de Filóstrato para demonstrar a relação entre epistolografia e estilo 
poético. Embora alguns termos técnicos em grego possam exigir maior familiaridade 
por parte do leitor, o capítulo se destaca por sua relevância na disciplina, ao evidenciar o 
papel da retórica sofística na literatura epistolar e o tratamento do amor na Antiguidade. 

Por fim, a terceira e última parte do livro aborda temas relacionados à figura de 
Apolônio, já discutida em alguns capítulos anteriores, focando, porém, em sua historicidade. 
Os capítulos exploram a relação desta personagem, abordando temas diversos, como a 
influência das fábulas esópicas na obra de Filóstrato, os possíveis diálogos com a filosofia 
pitagórica e, por fim, o impacto da filosofia grega na arte pós-bizantina na Grécia.

O capítulo sete, de Pedro Ipiranga Júnior, especialista em Literatura Clássica, 
investiga a relação entre Esopo, Platão, Dion de Prusa e Filóstrato, evidenciando como 
a fábula esópica foi incorporada e usada, não apenas como instrumento retórico, mas 
também como um mecanismo de reflexão crítica sobre o discurso filosófico. Além 
disso, Ipiranga Júnior cumpre com o objetivo de demonstrar como diferentes escritores 
se apropriaram da tradição esópica para construir autoridade e reforçar ensinamentos 
morais e conselhos, especialmente no caso de Filóstrato. 

A abordagem metodológica é bem estruturada, organizando a argumentação 
de maneira que cada seção contribua para demonstrar a importância da fábula esópica 
na construção da prosa antiga. Embora o capítulo pudesse trazer um aprofundamento 
maior sobre o contexto histórico dos filósofos citados para leitores menos especializados 
(sobre Dion de Prusa e Esopo, por exemplo), isso não compromete sua proposta 
central. O autor constrói uma argumentação clara ao evidenciar como a fábula, mesmo 
sendo tradicionalmente considerada um gênero secundário, desempenhou um papel 
fundamental na estruturação do discurso filosófico e retórico. 

O capítulo oito, da professora Maria Fátima da Silva, é uma contribuição revigorante 
por analisar a construção da imagem de Apolônio de Tiana como um sábio viajante, 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos,  n. 26, p. 211-218, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filóstrato: novas abordagens216

destacando como os relatos de suas jornadas a cidades como Éfeso e Esmirna foram 
fundamentais para a consolidação da narrativa da autoridade filosófica e espiritual de 
Filóstrato. Além disso, o capítulo analisa como a biografia de Apolônio dialoga com outras 
tradições filosóficas e religiosas da época, incluindo a filosofia pitagórica e o ideal do 
sábio místico. A abordagem lança um olhar diferenciado, centralizando nos elementos da 
sociedade e cidadania, vinculando o discurso filosófico a um elemento religioso, profético 
e atrelado à apologia de valores culturais gregos. 

O capítulo apresenta unidade e coerência, com referências diretas ao texto de 
Filóstrato e aos estudos modernos sobre a tradição dos sábios itinerantes. A análise de 
episódios específicos, como suas interações com sacerdotes e sua capacidade profética, 
fortalece o argumento de que, na narrativa filostratiana, as viagens de Apolônio não são 
meros deslocamentos físicos, mas sim etapas de aprendizado e transformação, uma vez 
que ele passa de um buscador do conhecimento a uma fonte de sabedoria, adquirindo 
reconhecimento e seguidores em diferentes comunidades. A abordagem interdisciplinar 
corrobora a ideia de que a biografia de Apolônio é uma narrativa construída para reforçar 
autoridade e desenvolver um título de mestre (Silva, 2022, p. 215). 

O último capítulo, em língua inglesa, foi escrito por Katerina Kontopanagou e 
Elias KoulaKiotis, ambos da Universidade de Ioannina, na Grécia. Os autores abordam 
temas que envolvem Arte Bizantina e História do Cristianismo Ortodoxo, oferecendo 
uma reflexão instigante da recepção da tradição filosófica grega na Idade Média. Por 
meio de uma análise da iconografia do Mosteiro de São Nicolau de Filantropeno, em 
Ionnina, o capítulo problematiza a presença de figuras filosóficas pagãs em um espaço 
religioso cristão, investigando como e por que esses pensadores foram representados no 
contexto da tradição ortodoxa. O objetivo é demonstrar que tais representações serviram 
para conectar a herança clássica à identidade cristã grega, especialmente sob o domínio 
otomano. Com a apresentação detalhada das imagens do mosteiro, Kontopanagou e 
KoulaKiotis percebem que houve uma ressignificação dessas figuras, mostrando como a 
arte funcionou como ferramenta de resistência cultural e continuidade intelectual. 

Em resumo, Filóstrato, Novas Abordagens cumpre com excelência seu propósito 
ao apresentar novas perspectivas sobre retórica e filosofia na Antiguidade. O esforço 
interdisciplinar da obra, refletido pela diversidade de autores que compõem os capítulos, 
demonstram a complexidade da obra de Filóstrato por diferentes ângulos. Apesar do 
tradicional destaque da biografia de Apolônio de Tiana, a obra dá espaço para outros 
escritos importantes de Filóstrato, como Eikones, Heroico e As cartas de amor.

Algumas passagens podem ser mais complexas para leitores que não são 
especialistas em Literatura Clássica, especialmente as abordagens centradas na 



Letícia Aga Pereira Passos_________________________________________________________________________________

Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos,  n. 26, p. 211-218, 2025. ISSN: 2318-9304.

217

análise textual e de narrativa presentes em grande parte dos capítulos. Porém, além 
de ser indispensável para aqueles que tenham interesse no tema, desde iniciantes até 
pesquisadores experientes, uma publicação composta por acadêmicos majoritariamente 
brasileiros auxilia na disseminação e ampliação dos estudos e pesquisas no país. A 
possibilidade de explorar mais perspectivas metodológicas, seja em áreas como História 
da Arte ou até mesmo na Arqueologia Histórica, podem sinalizar para um futuro segundo 
volume da obra, enriquecendo ainda mais a compreensão sobre o vasto e complexo 
corpus filostratiano.

Referências

Documentação textual

FILÓSTRATO. Vidas de los sofistas. Introducción, traducción y notas de María Concepción 
Giner Soria. Madrid: Gredos, 1999.

Obras de referência

TAYLOR, C. C. W.; MI-KYOUNG, L. The sophists. In: ZALTA, E. N. (ed.). The Stanford 
Encyclopedia of Philosophy. Palo Alto: Stanford University, 2020.

Obras de apoio

ANDERSON, G. The Second Sophistic: a cultural phenomenon in the Roman Empire. 
London: Routledge, 2009.

BRENER, P. Z.; MARTINS, P. A posição dos ‘Eikones’ na Segunda Sofística. In: SILVA, M. 
A. O.; IPIRANGA JÚNIOR, P. (org.). Filóstrato: novas abordagens. Teresina: EDUFPI, 
2022, p. 114-126.

BOWERSOCK, G. W. Greek sophists in the Roman Empire. Oxford: Clarendon Press, 1969.
SILVA, M. A. O. Estrutura narrativa da biografia de Apolônio de Tiana. In: SILVA, M. A. O.; 

IPIRANGA JÚNIOR, P. (org.). Filóstrato: novas abordagens. Teresina: EDUFPI, 2022, 
p. 64-85. 

SILVA, M. A. O.; IPIRANGA JÚNIOR, P. (org.). Filóstrato: novas abordagens. Teresina: EDUFPI, 
2022. 



Romanitas – Revista de Estudos Grecolatinos,  n. 26, p. 211-218, 2025. ISSN: 2318-9304.

_________________________________________________________________________________Filóstrato: novas abordagens218

SILVA, M. F. Apolônio de Tiana: paradigma de um sábio viajante. In: SILVA, M. A. O.; 
IPIRANGA JÚNIOR, P. (org.). Filóstrato: novas abordagens. Teresina: EDUFPI, 2022, 
p. 213-226.

WHITMARSH, T. The second sophistic. Oxford: Oxford University Press, 2005.


	_2bn6wsx
	_hktruvym1vb2
	_snrf2rezd9jy
	_fydurhuz1n15
	_3ep43zb
	_GoBack
	_hiqp14xhlowz
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.30j0zll
	_heading=h.nudxtudk8ggz
	_heading=h.1fob9te
	_GoBack
	bookmark=id.3znysh7
	_qsh70q
	_3as4poj
	_u24n19dhnvzi
	_k9mowyh4nr4a
	_q2m9sexdux45
	_3o7alnk
	_41q0pu6byutk
	_1302m92
	_o1zknglzb8sq
	_tdlx8qspv11i
	_35nkun2
	_ob2kgawpl8lz
	_GoBack
	_heading=h.p7bpngqxaq36
	_GoBack
	_heading=h.iy7h5el4du7h
	_heading=h.j9jpvp63tted
	_heading=h.e2596nimnoln
	_GoBack
	_heading=h.deu4nb7039p0
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.m9hzr77nw6fg
	_GoBack
	_GoBack
	_heading=h.gf1gfzpbzldh
	_heading=h.gjdgxs
	_heading=h.89um2h9jrppe
	_GoBack
	_heading=h.i194rtl815eb
	_GoBack
	_heading=h.bsl0jwydnpa4

