
https://doi.org/10.47456/sofia.v14i2.48162 

Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 

Kant and the Genesis of Postmodern Relativism 

Domingos Braga Da Silva 
0000-0003-3926-4321  
leonardexistimans@gmail.com  
Doutorando e mestre em 
filosofia pelo PPGIFL/UFRN 
– Universidade Federal do Rio 
Grande do Norte. Bacharel em 
Ciências Sociais. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Recebido: 24/06/2025 
Received: 24/06/2025 

 

Aprovado: 13/11/2025 
Approved: 13/11/2025 

 

Publicado: 27/01/2026 
Published: 27/01/2026 

 

Resumo 

Este trabalho explora a relação entre o pensamento de Immanuel Kant e o 

relativismo contemporâneo, argumentando que as premissas filosóficas de 

Kant, embora ele próprio fosse um defensor da universalidade da razão, 

abriram caminho para interpretações que alimentaram correntes relativistas e 

pós-modernas. O artigo sugere que o relativismo presente em autores como 

Foucault, Latour, Kuhn e Rorty pode ser compreendido, em alguma medida, 

como uma consequência inesperada de um ajuste no sistema kantiano, ainda 

que eles não se autodenominem kantianos, pois reproduzem e, em muitos 

casos, intensificam problemáticas já presentes na Crítica da Razão Pura. Isso se 

deve a irresolução do estatuto ontológico e da relação causal do Ding an sich; 

b) a possibilidade de interpretar as formas a priori não como transcendentais e 

universais, mas como estruturas contingentes (históricas, linguísticas, 

culturais). Ao enfatizar que o conhecimento é sempre mediado por estruturas 

simbólicas, históricas e culturais, tais correntes acabam por relativizar a 

verdade e por questionar a possibilidade de um acesso direto à realidade. 

Assim, este trabalho pretende contribuir para o debate acerca dos limites e 

possibilidades do conhecimento, evidenciando a necessidade de uma 

investigação que dialogue tanto com as raízes kantianas quanto com as críticas 

e reinterpretações pós-modernas do saber. 

Palavras-chave: coisa em si; realismo; pós-moderno; relativismo. 

Abstract 

This paper explores the relationship between Immanuel Kant's thought and contemporary 

relativism, arguing that Kant's philosophical premises, although he was a defender of the 

universality of reason, paved the way for interpretations that fed relativist and postmodern 

currents. However, he defended the universality of reason and paved the way for 

interpretations that fed relativist and postmodern currents. The article demonstrates that the 

relativism present in authors such as Foucault, Latour, Kuhn, and Rorty can be understood, 

to some extent, as a consequence of the Kantian system itself, even though they do not call 

themselves Kantians, since they reproduce and, in many cases, intensify problems already 

present in the Critique of Pure Reason. By emphasizing that symbolic, historical, and 

cultural structures always mediate knowledge, such currents relativize truth and question the 

possibility of direct access to reality. Thus, this work aims to contribute to the debate about 

the limits and possibilities of knowledge, highlighting the need for research that engages both 

with Kantian roots and with postmodern critiques and reinterpretations of knowledge. 

Keywords: thing in itself; realism; postmodern; relativism. 

 

  

SOFIA 
SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

ISSN:2317-2339 

https://doi.org/10.47456/sofia.v14i2.48162
https://orcid.org/0000-0003-3926-4321
mailto:leonardexistimans@gmail.com


DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 2 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

Introdução 

A relação entre Immanuel Kant e o relativismo contemporâneo tem sido frequentemente 

subestimada ou mal compreendida. Embora Kant tenha se apresentado como um defensor da 

universalidade da razão e um crítico do ceticismo, suas premissas filosóficas abriram margem para 

discussões que, direta ou indiretamente, alimentaram correntes relativistas e pós-modernas. A 

separação entre fenômeno e coisa em si, a centralidade do sujeito na constituição do conhecimento 

e a noção de que os limites da razão definem os próprios limites da realidade cognoscível são 

aspectos do pensamento kantiano que, posteriormente, foram radicalizados em direções 

inesperadas. Os elementos específicos da filosofia kantiana que são considerados problemáticos: a) 

a irresolução do estatuto ontológico e da relação causal do Ding an sich; b) a possibilidade de 

interpretar as formas a priori não como transcendentais e universais, mas como estruturas 

contingentes (históricas, linguísticas, culturais).1 

Neste artigo, argumento que o relativismo presente em autores como Foucault (1994), Latour 

(2001), Kuhn (2011) e Rorty (1994) pode ser compreendido, em alguma medida, como uma 

consequência inesperada do próprio sistema kantiano. Embora esses pensadores não se 

autodenominem kantianos, suas teses reproduzem e ampliam problemáticas já presentes na Crítica 

da Razão Pura, como a ideia de que não podemos acessar a realidade de maneira direta, mas apenas 

através de quadros conceituais, linguísticos ou sociais historicamente situados (a depender do 

autor). Investigo, portanto, de que modo as premissas kantianas reaparecem com homologia 

estrutural adaptada a evidências empíricas da antropologia cultural, história e avanços da física, um 

quadro filosófico no qual o conhecimento é visto não como uma correspondência com a realidade 

em si, mas como um construto mediado e determinado profundamente por estruturas simbólicas, 

sociais e discursivas. 

1. O Legado de Kant e a Condição Transcendental da 
Experiência 

Kant representa um ponto culminante de uma configuração filosófica que Searle (2015) 

posteriormente diagnostica como o grande erro da filosofia moderna: tratar as condições/conteúdos da 

representação como aquilo de que temos consciência direta e, em seguida, deixar que esse fato 

 
1 Poucos trabalhos exploram essa hipótese, como é o caso de Ghate, O. (2003) em Postmodernism’s Kantian Roots, em 
que afirma que a famosa revolução copernicana de Kant na epistemologia (que postula que os objetos se adaptam ao 
nosso conhecimento e não o contrário) estabelece as bases para as afirmações pós-modernas de que o conhecimento 
depende de fatores culturais e subjetivos. 

https://www.emerald.com/insight/search?q=Onkar%20Ghate


DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 3 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

epistêmico conduza a uma conclusão ontológica.2 Veremos que por mais que Kant busque a 

objetividade, seu framework ainda torna tentador tratar a manifestação imediata da consciência 

(aparências sob certas condições) como o único "objeto direto". 

Podemos entender a Crítica da Razão Pura (2015) como resposta a uma preocupação central de Kant 

que surge em resposta ao ceticismo de David Hume (2004), que negava a existência de 

conhecimentos a priori válidos devido à contingência da realidade, reduzindo o conhecimento à 

mera habituação (costume). Se essa tese fosse verdadeira, não haveria espaço para a metafísica 

como ciência. Kant, no entanto, busca resolver esse problema ao demonstrar que existem conceitos 

puros do entendimento que não derivam da experiência, mas pertencem ao próprio entendimento 

puro. Como afirma nos Prolegômenos (1988), é necessário investigar o que confere validade objetiva 

aos conceitos, o que ele denomina de transcendental (condição necessária de cognoscibilidade). 

Sendo a Crítica da Razão Pura uma tentativa de mapear as faculdades da razão em sua extensão e 

limites, a questão fundamental que Kant (2015) propõe pode ser formulada como: o que é 

necessário para que haja ser (experienciável)? A resposta reside na necessidade de um sujeito 

percipiente, pois sem percepção a existência dos fenômenos se torna indeterminada. Mas a 

experiência e o conhecimento desse sujeito pressupõem algo capaz de organizar os dados sensoriais 

sob categorias do entendimento. Dessa forma, Kant não está preocupado com o ceticismo em 

relação à realidade em si, mas com o ceticismo epistemológico – isto é, a possibilidade de 

conhecimento objetivo. Essa ênfase explica por que a questão da realidade (ontológica) foi 

relativamente negligenciada em sua obra, abrindo caminho para o idealismo alemão posterior, que 

aplicará à realidade mesma aquilo que Kant restringira ao domínio do conhecimento (conforme 

Bonnaccini 2003). 

Esse ponto leva a diferentes interpretações sobre a relação entre o sujeito e o objeto. Enquanto 

algumas leituras atribuem a Kant uma tese fortemente idealista (como faz, por exemplo, Hegel 

2014), há abordagens que procuram minimizar seu compromisso ontológico. Por exemplo, no 

 
2  O argumento errado, para Searle (2015), diz: quando tenho uma alucinação, tenho uma experiência subjetiva 
(conteúdo mental); quando tenho uma percepção verídica, a experiência subjetiva é indistinguível da alucinação; logo, 
em ambos os casos, o que eu percebo diretamente é apenas a experiência (o fenômeno), não o objeto real. Searle 
aponta que isso é uma falácia de ambiguidade. Eles confundem o conteúdo da experiência (o que acontece no meu 
cérebro/mente) com o objeto da experiência (o que está no mundo); e tomam a exceção (alucinação e erro) como se 
fosse a regra. Ter uma experiência subjetiva é o meio pelo qual percebemos a realidade, não o objeto que percebemos. 
Para Hume, não temos acesso a conexões necessárias (causalidade) ou substâncias, apenas a impressões sensíveis, e 
Kant aceitou o Representacionalismo, concordando com Hume que o objeto imediato da nossa percepção não é o 
mundo, mas a representação (o fenômeno). Searle tenta uma resposta melhor a problema de Hume: não é que só 
vemos manchas vermelhas e nunca um tomate, antes, a mancha vermelha na mente é o meio pelo qual se vê o tomate 
real; ao eliminar o intermediário (a representação como objeto), o ceticismo de Hume perde a base. Não precisamos 
"inferir" o mundo externo; nós o habitamos diretamente. A alucinação não mostraria que os objetos são “interiores”, 
mas que podemos ter percepção sem objeto. 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 4 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

Dicionário Kant (2015), Lucas Thorpe, ao tratar da Dedução Transcendental, argumenta que Kant não 

está interessado em explicar como a mente processa informações sensoriais, mas em demonstrar 

que nossa experiência de estados subjetivos no tempo só é possível porque estamos imediatamente 

conscientes de um mundo de objetos estruturados pelas categorias; dessa forma, conclui que o 

sujeito do conhecimento e o objeto da experiência são interdependentes, não existindo um sem o 

outro no contexto da cognição. Essa interpretação reforça que, para Kant, não se trata de afirmar 

que o ser (ou nosso acesso a ele) depende ontologicamente da consciência, mas que a experiência 

de um mundo objetivo só é possível porque há um sujeito que organiza a diversidade sensorial sob 

leis cognitivas universais. 

Devemos observar que Kant (2015) evita o idealismo ingênuo (que pode conduzir à conclusão de 

que o mundo é uma construção total do sujeito, negando sua independência da mente) ao formular 

seu idealismo transcendental (CRP, B 519) como um realismo empírico, no qual o mundo externo 

existe independentemente da mente, embora só possamos conhecê-lo na forma de fenômenos. Seu 

realismo empírico assegura que, embora a experiência seja mediada pela mente, não é arbitrária: 

aplicam-se leis universais (como causalidade), garantindo ordem e previsibilidade ao mundo 

empírico. Dessa maneira, ele não nega a realidade do que é dado aos sentidos, mas sustenta que 

esse dado precisa ser estruturado pelas formas a priori da sensibilidade e do entendimento para que 

se torne experiência objetiva. Kant reconcilia a dependência cognitiva do mundo (idealismo 

transcendental) com sua realidade objetiva (realismo empírico). O que deixa a entender que o 

mundo real não é uma ilusão, mas tampouco é conhecido em sua essência independente. 

Podemos assumir que para Kant o mundo externo existe de forma independente da atividade 

mental (isto é, não é criado pela mente), o que corrobora um realismo quanto à existência dos 

objetos. Ele estaria, pois, entendendo que epistemologicamente só temos acesso à experiência 

possível – para a qual as coisas em si existem como uma condição necessária para a experiência: 

algo deve afetar nossa sensibilidade para gerar fenômenos sem que possamos saber o que esse algo 

é e como ele se relaciona com o fenômeno. Desse modo, assumir o status ontológico das coisas 

em si é epistemicamente possível apenas como um postulado negativo, isto é, reconhecemos sua 

existência como condição transcendental da experiência, mas não podemos conhecer sua natureza. 

Qualquer tentativa de ir além disso cai em dogmatismo ou ilusão transcendental. 

Contudo, o conhecimento que temos desse mundo não é direto, mas mediatizado. Isso significa 

que o que conhecemos são os fenômenos, isto é, as aparências dos objetos, e não os objetos em si 

(os númenos ou coisas em si). As formas a priori da sensibilidade (espaço e tempo) e as categorias 

do entendimento (como causalidade, unidade, substância etc.) são condições prévias e universais 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 5 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

que moldam a experiência. Assim, o dado sensível, por mais que seja real no sentido de ser dado 

pelos sentidos (que por sua vez sentem algo diferente do sujeito cognoscente, algo externo), carece 

de organização para se transformar em conhecimento objetivo. Esse arranjo a priori não é derivado 

da experiência, mas é o que torna a experiência possível. 

Para que a experiência seja possível, Kant argumenta que deve haver uma regra que ordene as 

representações de modo a estabelecer uma conexão necessária entre elas, possibilitando a transição 

da mente de uma representação para outra (ou seja, a representação A conduz à representação B). 

Tal regra precisa ser constante, pois, na ausência dessa regularidade, experimentaríamos uma 

mesma coisa com propriedades sempre mutáveis, ou sem identidade clara, o que resultaria em um 

caos perceptivo e cognitivo. 

No entanto, Kant critica o uso transcendente da razão, pois considera que ele conduz a ilusões 

inevitáveis. Essas ilusões transcendentais ocorrem quando a razão tenta aplicar princípios do 

entendimento além dos limites da experiência, gerando contradições insolúveis – como nas 

antinomias da razão pura (CRP, B 532-533). Diferente de erros comuns, essas ilusões não 

desaparecem simplesmente ao serem reconhecidas, pois derivam da própria estrutura da razão. 

Diante disso, surge a questão: em que sentido a realidade tem um conteúdo transcendental e a razão 

produz ideias paradoxais ou paralogismos (CRP, B 458)? A resposta passa pela distinção kantiana 

entre fenômeno e númeno. A realidade tem um conteúdo transcendental porque só se apresenta a 

nós sob as formas a priori da sensibilidade e das categorias do entendimento, sendo sempre 

condicionada por essas estruturas cognitivas. Entretanto, a razão ultrapassa essa esfera empírica ao 

postular ideias como a alma, Deus e o mundo enquanto totalidade, os quais não podem ser dados 

na experiência, mas emergem, pensa Kant, necessariamente da atividade racional. Tais antinomias 

não invalidam a ciência, pois o mundo empírico permanece ordenado pelas categorias; o erro está 

em extrapolar a razão para além da experiência. 

Essas ideias da razão são paradoxais porque, embora sejam inevitáveis para o pensamento, não 

possuem objeto empírico correspondente. A razão busca, pensa Kant, o incondicionado (a causa 

última, a totalidade das condições) para unificar a experiência (como: qual a causa primeira do 

universo?); mas quando tenta determiná-la de forma objetiva, acaba em aporias, como nos 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 6 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

paralogismos (ilusões sobre a substância da alma) e nas antinomias (contradições na tentativa de 

conceber o mundo como um todo absoluto).3 

Dessa forma, pode-se interpretar que Kant (2015) concebeu a ideia de coisa em si com o propósito 

de restringir a metafísica em sua tentativa de elaborar um conhecimento especulativo sobre a 

realidade impedindo a formação de uma teologia racional.4 Outra leitura possível destaca sua 

preocupação com os limites do conhecimento: a noção de coisa em si serviria como uma barreira 

contra qualquer pretensão de conhecimento absoluto. De qualquer forma, é evidente que Kant não 

pretendia defender algo semelhante ao relativismo contemporâneo. Com isso, Kant rejeita não 

apenas a teologia e a psicologia racionais, mas também o materialismo e o realismo (ingênuo). 

Entretanto, as tentativas do idealismo alemão de superar a noção de coisa em si tampouco 

resultaram em uma solução plenamente satisfatória. 

É relevante observar que, ao abordar a idealidade do conhecimento, Kant pretendia fornecer uma 

base sólida para a metafísica, ou, mais precisamente, para qualquer forma de conhecimento que 

buscasse ser universal. Ele desloca o conhecimento da res (coisa) para o domínio da ideia. A res é, 

assim, reduzida a uma mera matéria sensível, isto é, a algo que apenas provoca modificações na 

percepção, sendo que, no final das contas, o que lida diretamente com o empírico não passa de 

uma representação. Dessa maneira, o estatuto epistêmico e ontológico tanto do sujeito quanto dos 

objetos no espaço externo se tornam igualmente problemáticos, pois ambos dependem um do 

outro: a intuição temporal interna depende da intuição espacial externa. 

O conceito de coisa em si apresenta inúmeras dificuldades, como exemplificado na obra de Juan 

Adolfo Bonaccini (Kant e o problema da coisa em si no idealismo alemão, 2003). O autor expõe a 

diversidade de interpretações desse conceito nos anos subsequentes à publicação da Crítica da Razão 

Pura, evidenciando como todo o idealismo alemão se encontra vinculado à tensão entre solipsismo 

e o problema da afecção. Isso ocorre porque a noção de receptividade implica necessariamente 

uma afecção externa, o que entra em conflito com a tese da incognoscibilidade da coisa em si. 

Como Bonaccini (2003, p. 66) observa, se a receptividade deve receber um algo – designado por 

Kant como o múltiplo dado na intuição – esse algo deve pressupor uma causa externa. Caso 

 
3 Kant afirma na Crítica da Razão Pura (§ B352) que os conceitos do entendimento permanecem imanentes, pois se 
limitam à experiência possível, ao passo que são transcendentais os princípios que ultrapassam essa esfera, como 
aqueles que buscam o incondicionado. 

4 Entendo que seria insuficiente que idealismo transcendental kantiano se limitasse a contradição (ou paralogismo) nas 
ideias, sem perceber que, na própria representação, há uma ambiguidade. A própria noção de fenômeno já pressupõe 
uma relação ambígua entre o que é dado (o múltiplo sensível) e o que é construído (a síntese realizada pelo sujeito. 
Todavia, não iremos investigar a fundo como Kant lida com isso neste trabalho. 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 7 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

contrário, o sujeito seria responsável por gerar seu próprio objeto, eliminando, assim, a distinção 

entre sujeito e objeto. Contra o idealismo e o ceticismo, que essa visão não deixa de sugestionar, 

Kant argumenta que a existência de um mundo externo é imprescindível, uma vez que nosso 

sentido interno se forma a partir de estímulos externos. 

Ele entende que toda a existência do sujeito se dá por meio de representações que, por sua vez, 

necessitam de algo permanente e distinto delas (Kant, 2015, p. 41 B XL). Por isso, “não podemos 

afirmar a absurda proposição de que o fenômeno existe sem algo que nele apareça” (Kant, 2015, 

p. 35 B XXVII). Assim, embora algo precise se manifestar na aparência, esse algo só pode ser 

conhecido enquanto fenômeno. Isso conduz a uma tensão em Kant, pois, se uma representação 

de algo real fosse influenciada por um númeno, sequer poderíamos afirmar tal relação causal, já que 

o conceito de causa não se aplica à coisa em si. Conhecer requer a síntese entre intuições sensíveis 

(dados recebidos pelos sentidos) e conceitos do entendimento; já o pensar permite conceber ideias 

que ultrapassam a experiência, como a coisa em si, embora sem atribuir-lhes conteúdo cognitivo. 

A coisa em si tem existência ontológica mas não uma determinação epistemológica: Podemos pensar 

a coisa em si como causa (como condição de possibilidade da receptividade), mesmo sem poder 

conhecê-la através da categoria de causalidade aplicada empiricamente. A determinação da nossa 

própria existência, por exemplo, no tempo (consciência empírica de si) pressupõe necessariamente 

a percepção de algo permanente fora de nós no espaço. Sem um referente externo estável, a própria 

sucessão temporal da nossa consciência interna não poderia ser determinada como objetiva. 

Não há apenas heterogeneidade entre a coisa em si e os fenômenos, há também aquelas internas 

ao próprio sujeito. Ao definir a estrutura cognoscente do sujeito como intuição e categorias, uma 

dificuldade surge para Kant, pois conceitos puros do entendimento e intuições puras são elementos 

heterogêneos e irreduzíveis entre si. Sendo assim, é necessário um vínculo entre ambos para que o 

conhecimento seja possível. Mas como ocorre essa conexão? De onde vem a tendência dos 

fenômenos a se articularem? Kant identificou a necessidade de um elemento intermediário: a 

imaginação transcendental. 

Os esquemas fornecidos pela imaginação transcendental são condições para que os conceitos puros 

do entendimento tenham referência a objetos, conferindo-lhes um significado em algum sentido 

realista. A síntese do diverso numa intuição é um efeito da imaginação, cuja função é indispensável 

ao conhecimento, pois, sem ela, jamais poderíamos formar representações coerentes. A conversão 

dessa síntese em conceitos cabe ao entendimento. Numa definição preliminar, a imaginação é 

descrita como “a faculdade de representar um objeto mesmo sem sua presença na intuição [...] é a 

faculdade de determinar a sensibilidade a priori” (Kant, 2015, p. 140). Isso reforça sua função 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 8 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

essencial como mediadora entre intuição e entendimento, permitindo a síntese que sustenta a 

possibilidade do conhecimento objetivo. Um exemplo ilustrativo desse processo encontra-se nos 

juízos sintéticos a priori. O enunciado físico em toda mudança a quantidade de matéria permanece invariada 

(Kant, 2015, CRP, B 225) exemplifica esse tipo de juízo, pois o conceito de matéria, por si só, 

contém apenas a ideia de uma presença que preenche o espaço. Ao formular tal juízo, 

ultrapassamos o conceito inicial de matéria e lhe acrescentamos, a priori, determinações relativas ao 

tempo e à quantidade. 

Além disso, para que o conhecimento seja possível, é necessário um princípio unificador que 

conecte a diversidade dos dados da intuição, conferindo identidade e unidade aos fenômenos e aos 

juízos. Caso contrário, a experiência sensível se fragmentaria em percepções isoladas, 

impossibilitando a constituição de uma consciência propriamente dita. Sem essa unidade, a 

consciência se reduziria a um fluxo descontínuo de impressões, inviabilizando sua própria estrutura. 

Para Kant, essa função unificadora é desempenhada pela apercepção (2015, A 350), expressa no eu 

penso: “Só posso ter uma representação se as uno numa consciência. A simples representação Eu 

é a consciência transcendental. Somos conscientes a priori da identidade completa de nós mesmos 

como condição de possibilidade das representações” (Kant, 2015, p. 163, A 117). 

Para Robert Pippin (1989), a apercepção kantiana responde à seguinte questão: o que um sujeito 

deve possuir para ser considerado capaz de ter experiências? Kant argumenta que qualquer sujeito 

de experiência precisa de identidade, unidade e autoconsciência, pois, para que um eu tenha 

experiências, ele deve ser sempre o mesmo eu. O eu transcendental, responsável por estruturar a 

relação com o mundo, preserva sua unidade ao longo do tempo, fornecendo o pano de fundo no 

qual as mudanças da experiência se manifestam. 

O sujeito, ao refletir sobre si mesmo, comete um erro ao partir da ideia de uma experiência possível 

em geral, abstraindo-se de qualquer experiência concreta. Com isso, pode ser levado a crer que 

seria possível ter consciência de sua existência independentemente da experiência e das condições 

empíricas que a estruturam, o que Kant rejeita como impossível. No entanto, essa impossibilidade 

levanta um problema para uma explicação materialista da constituição do sujeito como um ser 

puramente pensante, uma vez que Kant nega que o sujeito possa ser reduzido a um fenômeno 

material, pois as categorias não podem ser aplicadas à apercepção que as possibilita. Em vez de 

conhecer a si mesmo por meio das categorias, o sujeito conhece as próprias categorias através de 

sua atividade cognitiva: o eu não pode ser reduzido a um fenômeno, pois a apercepção é 

caracterizada como um ato de pensamento e não como uma intuição, “é um pensar e não um 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 9 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

intuir” (Kant, 2015, p. 143, B 157). Isso significa que não podemos transformar em objeto aquilo 

que deve ser pressuposto para conhecer qualquer objeto. 

  



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 10 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

2. O Relativismo Implícito em Kant 

Como vimos, Kant investiga se é viável um conhecimento que, embora não derivado da experiência 

empírica, seja capaz de ampliar o conteúdo do pensamento de maneira universal e necessária. Os 

juízos sintéticos a priori, por definição, não se limitam à mera análise conceitual, mas também 

introduzem novos elementos ao conceito, sem depender da experiência para sua validação. Assim, 

para Kant, o conhecimento não seria um mero reflexo passivo dos dados sensoriais, mas uma 

construção ativa em que as condições a priori da sensibilidade (como espaço e tempo) e do 

entendimento (como as categorias) estruturam a experiência. Essa abordagem possibilitaria, em 

princípio, a obtenção de um conhecimento que, embora condicionado pela forma como o sujeito 

organiza os dados, seria universal e necessário, superando tanto o empirismo radical quanto o 

idealismo ingênuo. Dessa forma, o sujeito está restrito àquilo que ele mesmo criou, o que implica 

que o conhecimento se limita aos fenômenos – àquilo que aparece – e não alcança os númenos ou 

as coisas em si. Esse reconhecimento poderia levar a um ceticismo metodológico, pois, embora o 

conhecimento seja possível, ele é sempre um conhecimento condicionado e não do objeto em sua 

totalidade ou de maneira absoluta. O que se conhece é, necessariamente, mediado; e tal mediação 

implica que o conhecimento não pode ser considerado absoluto, pois depende das condições 

específicas da cognição humana. Assim, qualquer afirmação de objetividade (da ciência) é 

necessariamente relativa à estrutura epistemológica do sujeito, abrindo espaço para o relativismo 

epistemológico. 

Isso pois o objeto em si permanece inacessível, e somente sua aparência (fenômeno) pode ser 

conhecida. Essa distinção, longe de estabilizar uma objetividade plena, evidencia que há uma 

distância entre o que é experienciado e a realidade última dos entes. Para o pós-modernismo, tal 

hiato reforça a ideia de que não há um ponto de referência transcendente ou absoluto que 

fundamente as verdades. Esse passo seria feito, em relação a Kant, ao introduzir um 

deflacionamento na universalidade das condições a priori de conhecimento, isto é, bastaria dizer (ou 

provar) que o sujeito transcendental é variável histórica, social, sexual e culturalmente – dotado de 

uma dimensão política e histórica, na medida em que as condições de possibilidade do saber variam 

de acordo com as práticas discursivas e os jogos de poder – e teríamos como resultado que a física 

newtoniana perde sua validade universal.  

Guyer (1987), uso extensivo de materiais históricos, como notas e cartas de Kant dos anos 

anteriores à publicação da Crítica em 1781 e durante sua revisão, argumenta que Kant inicialmente 

pretendia demonstrar a validade das categorias por meio de analogias de aparência entre 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 11 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

autoconhecimento e conhecimento de objetos, uma abordagem que poderia ser interpretada como 

psicológica ou empírica. No entanto, a introdução da dedução transcendental, segundo Guyer, 

distorceu essa intenção, mas não resolveu completamente as tensões. Embora Guyer defenda uma 

interpretação anti-psicológica, sua análise sugere que há espaço para ver as categorias como 

contingentes, especialmente quando confrontadas com evidências empíricas.  

O que interessa para este trabalho é que problematiza se o a priori kantiano é mesmo transcendental 

ou se é apenas uma descrição de como seres humanos, contingentemente, organizam suas 

percepções. Apesar de não ser minha intenção dizer qual a solução correta, o relevante é observar 

que a segunda forma de resposta abriria espaço para se conceber seres que percebam de forma 

radicalmente distinta, sugerindo que o transcendental não é universal – o que enfraqueceria sua 

pretensão de ser transcendental e normativo para todo conhecimento possível. Independente de 

haver ou não premissas psicológicas no argumento de Kant, essa passa a ser uma proposição 

passível de refutação empírica, i.e., para abalar a objetividade do conhecimento como formulado 

por Kant, bastaria demonstrar um sujeito cognoscente que usa formas diferentes de categoria e 

intuição.  

É concebível, todavia, o contra argumento de que qualquer demonstração empírica já está situada 

dentro da moldura espaço-temporal e categorial que se quer negar. Se esses elementos são 

entendidos como condições lógicas de qualquer possibilidade de experiência, a diversidade cultural 

pode ser vista como uma manifestação superficial, sem alterar a necessidade subjacente da estrutura 

organizadora.5 Para mostrar o que desejo neste trabalho, basta-nos considerar que as evidências 

empíricas da diversidade cultural não se negam à necessidade de alguma estrutura, mas podem 

apontar (para os autores a serem considerados) para a existência de múltiplos modos de estruturar 

essa experiência, sem que um deles seja o mesmo que Kant pressupôs. 

O desenvolvimento da sociologia e antropologia cultural foi um grande marco para o início de tal 

processo. Podemos destacar como forte influência o pensamento de Durkheim (2003), que em 

1912 escreve, sintetizando os achados da antropologia, uma relativização do sujeito transcendental 

kantiano. Para ele, a religião primitiva revela que as classificações lógicas (categorias do 

entendimento) derivam de classificações sociais – a causalidade, por exemplo, surge da experiência 

social da força moral (mana) nas relações grupais; e o tempo ritual junto ao espaço sagrado 

demonstrariam que estruturas cognitivas emergem de práticas coletivas, desse modo as categorias 

 
5 É verdade que uma leitura como a de Rae Langton, (1998), – que transforma Kant em um realista científico 
transcendental, defensor da existência de um mundo físico autônomo, mas reconhecendo as limitações do nosso acesso 
cognitivo a ele é possível; mas nosso objetivo neste trabalho é mostrar como Kant pode ser interpretado na outra via.  



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 12 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

do entendimento e as formas da percepção (como tempo, espaço, causalidade) não são inatas ao 

sujeito transcendental, mas derivam de formas coletivas da vida social. Na mesma linha poderíamos 

incluir o antropólogo Franz Boas (2010), que em 1912, rejeitou a noção de que há uma mente 

universal ou categorias a priori comuns a todos os humanos. Para ele, a linguagem e a cultura 

moldam percepções e pensamentos de modo singular em cada sociedade; e essa tônica dominante 

nas ciências sociais que nasciam com esses autores. 

Há uma semelhança estrutural fundamental. Para Kant, são as formas a priori da sensibilidade e as 

categorias do entendimento; para o relativista cultural, é a cultura, a linguagem, o paradigma 

histórico etc. Ambos rejeitam um empirismo ingênuo ou um realismo direto. O relativismo cultural 

representa uma transformação do Idealismo Transcendental, onde a estrutura mediadora deixa de 

ser a condição universal da objetividade (Kant) para se tornar a fonte da própria relatividade do 

conhecimento. Cresce a concepção de que Kant errou ao postular uma única estrutura universal e 

necessária; as evidências mostrariam, para esses autores, que essas estruturas variam. Vemos assim 

que ao fundamentar a objetividade da ciência na necessidade a priori das estruturas do sujeito, Kant 

deixou o sistema a um passo de uma interpretação subjetivista/relativista; a ser dado assim que a 

universalidade dessas estruturas subjetivas fosse questionada. Se a objetividade fundada no sujeito 

colapsa, e o caminho para o subjetivismo (se as estruturas são apenas minhas, ou culturais) ou para 

o relativismo (se as estruturas são grupais/culturais/paradigmáticas e variáveis) parece aberto. 

Um outro marco que poderíamos destacar é o desenvolvimento na física da Relatividade Geral, 

que mostrou que a presença de massa/energia curva o espaço-tempo, implicando que a geometria 

do universo em larga escala (ou perto de campos gravitacionais fortes) é não-euclidiana. Mesmo 

que espaços não-euclidianos sejam acessíveis apenas pela razão pura (matemática formal) e não 

pela intuição direta, isso ainda representa uma refutação fundamental das teses específicas de Kant, 

que assumiu a geometria euclidiana como a única possível e a estrutura necessária do nosso espaço 

intuitivo. Se a razão (através da matemática e da física) conclui que a estrutura do espaço relevante 

para descrever o mundo físico não é aquela que Kant atribuiu à intuição pura (Euclidiana), então 

essa harmonia se quebra. Surge uma dissonância: ou (a) nossa intuição pura não tem a estrutura 

que Kant pensava (não é necessariamente euclidiana), ou (b) a razão pode conceber e aplicar 

estruturas espaciais (não-euclidianas) que não correspondem à nossa forma intuitiva, como foi 

explorado Reichenbach (1965). 

Embora Kant tenha buscado fundamentar a possibilidade de juízos sintéticos a priori – que 

deveriam, em sua perspectiva, garantir um conhecimento universal e necessário – a própria 

delimitação do que é conhecível à luz das condições a priori implica que esse conhecimento é, em 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 13 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

última análise, relativo às estruturas cognitivas humanas. Ou seja, a universalidade e a necessidade 

dos juízos não decorrem de uma correspondência direta com uma realidade independente, mas da 

coerência interna dos sistemas que os constituem. 

Conforme Thorpe (2015, p. 123), Kant refuta tanto o idealismo quanto o cartesianismo ao 

argumentar que o tempo, enquanto sentido interno, exige um referencial externo para operar. Ele 

diz que o cartesianismo assume que temos um acesso privilegiado aos sense data, sendo diretamente 

conscientes de nossas ideias subjetivas e não dos objetos; e Kant, em contraposição, sustenta que 

a percepção interna depende da mediação das coisas externas. Assim, enquanto a consciência do 

mundo externo ocorre de maneira imediata, a percepção interna é sempre mediada. O 

conhecimento, por sua vez, caracteriza-se como “uma relação determinada das representações 

dadas a um objeto” (Kant, 2015, p. 132 B 137), uma vez que a razão só pode elaborar inferências 

se conceber nosso sistema conceitual como estruturado e coerente. O objeto do conhecimento, 

nesse contexto, é definido como “aquilo em cujo conceito é unificado o diverso de uma dada 

intuição” (Kant, 2015, p. 132 B 137). 

Se interpretado sob uma perspectiva realista, Kant estaria dizendo que, sendo toda representação 

referida a um objeto, o referente do objeto da intuição sensível pode ser designado como um X, o 

que impede que a coisa se restrinja exclusivamente ao seu modo de aparecer. A segunda edição da 

CRP reestrutura profundamente a Dedução Transcendental das Categorias, justamente para responder a 

críticas de ambiguidade ou idealismo subjetivo presentes na primeira edição (1781); gesto marca 

um retorno programático à ideia de que a objetividade da experiência exige a referência a algo fora 

da mente. Contudo, o objeto transcendental não pode ser dissociado do conteúdo da intuição 

sensível sem que sua concepção se torne vazia e sem fundamento. Assim, há uma tensão estrutural: 

a coisa em si é definida negativamente, como aquilo que se pensa enquanto algo em geral, 

independentemente da intuição sensível; ao mesmo tempo, o conceito de númeno se faz necessário 

como uma ideia reguladora que complementa o conceito de representação. 

Pode parecer paradoxal que Kant, um iluminista convicto, defensor da razão e da universalidade e 

validade da ciência abra margem para o relativismo. Entendo que isso se explica porque ele, em sua 

resposta ao ceticismo, acaba esvaziando a racionalidade de conteúdo substancial, cometendo o 

contrasenso que Hegel (2014) denunciou: um conhecimento que não conhece. Essa condição 

autolimitante faz com que a razão se torne formal e abstrata, funcionando como um mero 

instrumento de ordenação dos fenômenos. Kant busca defender a universalidade de newton, mas 

ao restringir ao sujeito transcendental essa validade, ele entrega de bandeja a possibilidade de 

refutação: se o sujeito, que confere essa universalidade, é relativizado – isto é, se for considerado 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 14 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

como um ente condicionado cultural, linguística e socialmente – então a validade das leis 

newtonianas também se torna passível de relativização; noutras palavras, se as categorias e formas 

de intuição forem variáveis, não há conhecimento universalmente válido. 

3. O Relativismo Pós-Moderno 

Partindo das dificuldades colocadas por Kant na Crítica da Razão Pura, conforme Bonnaccini (2003) 

o idealismo alemão pode ser lido como a reação ou tentativa de solução dessas dificuldades. Por 

exemplo, nos diz o autor, Fichte procurou erradicar o problema da coisa em si por meio da 

reconstrução do sistema epistemológico a partir do Eu: em sua filosofia, o objeto é visto como o 

resultado da atividade do Eu, que se impõe e determina a realidade; contrastando, o não-Eu ou o 

mundo externo não teria existência autônoma, mas seria apenas uma condição ou um limite para a 

autoafirmação do sujeito. Essa abordagem, entretanto, implica uma redução radical do mundo à 

atividade do sujeito, desafiando a possibilidade de uma realidade independente e conduzindo a um 

idealismo subjetivo que, em termos práticos, não resolve a questão kantiana. Já, Joseph Schelling, 

também segundo Bonnaccini, tentou superar a problemática do númeno ao postular um Absoluto 

que se revela tanto na natureza quanto no espírito: o absoluto não pode ser reduzido à mera 

atividade do sujeito nem à materialidade, mas é uma totalidade orgânica que integra sujeito e objeto. 

Em sua visão, afirma Bonnaccini, a natureza não é um mero receptáculo passivo dos dados 

sensoriais, mas uma manifestação do Absoluto; entretanto, ao identificar o Absoluto com a 

totalidade da realidade, Schelling incorre em uma forma de idealismo que não diferencia, de maneira 

satisfatória, a realidade tal como se apresenta e a realidade em si, aproximando-se de uma visão 

mística e especulativa. 

Também a obra Ser e Tempo pode ser interpretada como uma tentativa de Heidegger (2015) de 

reformular, em seus próprios termos, algumas das questões levantadas por Kant. Isso se torna 

evidente ao se considerar que a primeira parte da obra trata das condições hermenêuticas, que 

podem ser vistas como equivalentes às condições epistêmicas propostas por Kant. Para Heidegger, 

o transcendental é reposicionado na busca pela compreensão da abertura que possibilita o encontro 

do ente com o mundo. Para que algo aconteça no mundo, é necessário, previamente, saber o nosso 

caminho nele, saber como lidar com as coisas. Na obra posterior Kant e o Problema da Metafísica, 

Heidegger (1997) se dedica especificamente a refletir sobre sua relação com Kant, formulando a 

transcendência como aquilo que permite à razão pura acessar o ente, de forma que a experiência 

possa se ajustar ao ente como a um objeto possível. 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 15 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

Assim, Heidegger (que adorava um dos iniciadores do posmodernismo: Nietzsche) pode ser lido 

como propondo que o conhecimento não se fundamenta em estruturas universais e imutáveis, mas 

na própria historicidade e abertura do dasein; mudança que enfatiza a contingência e a 

interpretatividade dos modos de ser, afastando a pretensão de uma fundamentação absoluta e 

universal. Pois para ele o ser é marcado pela temporalidade e pela historicidade, o que implica que 

todo acesso ao conhecimento ou à verdade é sempre mediado por condições específicas e 

contingentes. Heidegger, ao problematizar o conceito de objeto e ao enfatizar que o humano é 

sempre ser-no-mundo, retira do centro a ideia de que a razão pura possa acessar uma verdade 

objetiva e desinteressada. Esse deslocamento semântico, que prioriza a existência histórica e situada 

do sujeito, corrobora a ideia de que a verdade não é um dado fixo e acessível de maneira neutra, 

mas um processo interpretativo que varia conforme os contextos históricos, culturais e existenciais. 

Essa visão heideggeriana é um dos pilares do pensamento pós-moderno (sobretudo na França e 

em USA na figura de Rorty – em autores que iremos tratar), que contesta os grandes relatos e a 

universalidade dos princípios modernos. 

Precisamos ainda considerar como essas concepções de Kant podem reaparecer no relativismo 

epistemológico e o pósmodernismo, para uma definição breve desses termos: 

O relativismo pós-moderno é exatamente o pensamento da irredutível multitude 
de palavras, cada uma delas sustentada por um jogo de linguagem específico, de 
modo que cada mundo ‘é’ a narrativa que seus membros contam para si mesmos 
sobre si mesmos, sem nenhum terreno compartilhado, nenhuma linguagem 
comum; e o problema da verdade é como estabelecer algo que – para usar os 
termos conhecidos na lógica modal – permaneça o mesmo em todos os mundos 
possíveis (Žižek, 2013, p. 216). 

Não é o objetivo deste trabalho expor a linha temporal de constituição do movimento que aqui 

chamamos de relativismo pós-moderno, basta uma caracterização geral na linha de Sokal e 

Brickmont (2010), que caracterizam Foucault, Derrida, Deleuze e Bruno Latour como exemplos 

máximos dessa tendência “o relativismo epistêmico, especificamente a idéia – a qual, pelo menos 

quando manifestada explicitamente, é muito mais comum no mundo anglófono do que no 

francófono – de que a moderna ciência não é mais que um ‘mito’, uma ‘narração’ ou uma 

‘construção social’, entre muitas outras” (2010, p. 10).  

Um caso mais sutil é o de Thomas Khun, que em seu A Estrutura das Revoluções científicas (2011) fez 

uma análise que podemos considerar precursora de Latour. Para Kuhn, a ciência progride por meio 

de mudanças paradigmáticas, no qual os marcos teóricos e metodológicos existentes são 

substituídos por novos paradigmas que, em muitos casos, são incommensuráveis com os 

anteriores. Essa visão enfatiza a dimensão histórica e social da construção do conhecimento, 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 16 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

sugerindo que os fatos científicos não são simplesmente descobertos, mas emergem dentro de 

estruturas teóricas e práticas específicas. Por exemplo, a transição do geocentrismo (Ptolomeu) 

para o heliocentrismo (Copérnico) é vista por Khun não como um avanço objetivo, mas uma 

substituição de um paradigma por outro. O que tem um claro impacto pós-moderno: a) 

relativização da verdade (passa a depender do paradigma), sociologismo (o conhecimento não é 

descoberto, mas negociado por grupos em interação; b) ideia que antecipa teorias pós-modernas 

que veem o conhecimento como jogo de poder e linguagem (Foucault); c) e crítica ao objetivismo 

(não há um critério neutro para comparar paradigmas, pois cada um define seus próprios padrões 

de validade). Enfatizando que o conhecimento é estruturado por quadros de referência 

(paradigmas) que determinam o que é cognoscível, repete o gesto kantiano e direciona o estudo do 

conhecimento para a análise do sujeito cognoscente enquanto social (grupos de cientistas).6 

Um exemplo, no que toca a Foucault está em suas analises da relação entre poder e verdade “o 

estudo dos modos segundo os quais o sujeito pôde ser inserido como objeto [para os outros e para 

si mesmo] nos jogos de verdade” (Foucault, 1994, p. 633)7. Também seu conceito de épistémè como 

chave de leitura dos discursos que se pretendem verdadeiros (Foucault, 2016) não apenas filtra, 

mas constitui os objetos de conhecimento. No seu texto introdutório à antropologia de Kant, 

escrito como tese doutoral secundária em 1961, Foucault (2008) sugere que em Kant qualquer 

conhecimento empírico do homem está intrinsecamente ligado à linguagem; isso ecoa a ja abordada 

ideia de Guyer (1987) de que havia uma inclinação inicial em Kant para uma análise mais empírica 

e psicológica do conhecimento. Foucault usa sua análise da antropologia kantiana para criticar a 

antropologia estruturalista fazendo uma rejeição de abordagens que buscam estruturas universais e 

necessárias (como uma leitura estrita do transcendental kantiano) em favor de uma compreensão 

mais contextual e histórica. Ele acredita que na antropologia, Kant não prolonga a Crítica, mas a a 

 
6 Corroborando nossa leitura, Lakatos (1989) criticou as tendencias relativistas de Khun, que descreve as mudanças de 
paradigmas como eventos irracionais e subjetivos, baseados mais na persuasão do que em critérios objetivos de 
avaliação científica, o que para Lakatos, leva ao relativismo, pois Kuhn sugere que paradigmas diferentes são 
incomensuráveis, tornando impossível uma comparação objetiva entre eles. 

7 Para fazer justiça aos autores seria preciso uma análise mais extensa. Por exemplo, Foucault não está preocupado em 
entender como podemos fazer correspondência com a realidade, como podemos fazer o melhor discurso possível que 
represente os fatos. Ele está preocupado em ver como todos os discursos em torno da realidade se relacionam com o 
poder. Até então, essa é uma pretensão metodológica bastante válida e não aparenta compromisso com relativismo, 
mas o problema é que Foucault poderia ser interpretado como se estivesse abandonando a possibilidade de uma 
verdade que transcenda essas relações sociais, ou de um conhecimento que tenha algum grau de correspondência com 
a realidade objetiva. Isso implica um risco de cair em ceticismo epistemológico (no qual se duvida da possibilidade de 
alcançar um conhecimento objetivo sobre a realidade), uma vez que já há compromisso com a premissa similar a de 
Kant: “O importante, creio, é que a verdade não existe fora do poder ou sem poder” (Foucault, 2018, p. 51), ou seja, 
não há acesso direto a realidade; ele ainda afirma que em vez de buscar uma linha divisória entre o que é científico e 
verdadeiro e o que não é, deveríamos analisar como os efeitos de verdade são produzidos historicamente dentro de 
discursos que não são inerentemente verdadeiros ou falso. Indico um trabalho que análisa o pósmodernismo latente 
em Foucault mais a fundo: Rodrigues, Mavi, Michel Foucault sem espelhos: um pensador proto pós-moderno. Rio de 
Janeiro : UFRJ, 2006. 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 17 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

reinscreve no plano do empírico reflexivo, repetindo-a como performance histórica: o Gemüt (senso 

interno) torna-se a mediação pela qual o homem entra no mundo como falante – não como sujeito 

da razão pura; de modo que o universal é feito e não dado, é produzido performativamente na 

troca linguística 

Outro caso é o de Latour (2001), que afirma que fatos são feitos e enfatiza que a produção do 

conhecimento científico é inseparável de uma rede heterogênea de atores, que inclui não só os 

cientistas, mas também os instrumentos, os laboratórios, os métodos experimentais e até os 

próprios microrganismos. Essa perspectiva evidencia que os fatos científicos são o resultado de 

interações complexas entre elementos humanos e não humanos; pois antes das intervenções de 

Pasteur, os fenômenos que hoje classificamos como a ação dos microrganismos não eram 

reconhecidos ou definidos como tais. Latour acha que Pasteur, por meio de experimentos, 

dispositivos laboratoriais e estratégias de persuasão, conseguiu transformar dados sensoriais e 

observações isoladas em uma entidade coesa, dotada de propriedades específicas, que passou a ser 

aceita pela comunidade científica; beirando a afirmar que o micróbio não existia em si mesmo antes 

de sua descoberta/invenção. Por isso que Sokal e Brickmont afirmam: “Os textos de Latour levam 

considerável quantidade de água ao moinho do relativismo contemporâneo e estão fundamentados 

numa análise supostamente rigorosa da prática científica” (2010, p. 22)8. 

Enquanto Kant busca fundamentar a possibilidade do conhecimento científico universal, Latour 

questiona a própria divisão moderna entre sujeito/objeto, natureza/sociedade e humano/não-

humano. Podemos entender que Latour rejeita a ideia de uma realidade externa independente das 

práticas humanas e não-humanas. O conhecimento é co-construído por redes heterogêneas 

(humanos, objetos, instituições, tecnologias). Ambos rejeitam a noção de um acesso direto à 

realidade pura. As divergências com Kant são, todavia numerosas, mas isso porque Latour está 

 
8 Para fazer justiça a Latour seria preciso observar seu Why Has Critique Run out of Steam? From Matters of Fact to Matters 
of Concern (2004), no qual reflete sobre como a desconstrução pós-moderna dos “fatos” pode ter sido mal utilizada por 
grupos que negam a realidade das mudanças climáticas. Ele lamenta que suas ideias tenham sido apropriadas de maneira 
a minar a confiança na ciência. No entanto, Latour não escreveu especificamente sobre a defesa do realismo ou 
naturalismo de forma direta nesse contexto. Poderíamos também observar que ele faz algo válido ao olhar a relação 
social e dos objetos na construção da ciência. Mas ao mesmo tempo é algo trivial (ou seja, é evidente que o microscópio 
permite ver algo que não era visto antes e que o visto precisa se mostrar que o vejamos), não adiciona nada ao que 
queremos saber (como podemos representar bem o real). A minha posição é materialista e diverge do pós-
estrutaluralismo (francês) porque assumo como premissa que as ciências são uma das melhores formas de entender e 
fazer generalizações sobre a realidade que temos até agora. Foucault parece não estar preocupado com isso, Latour, 
por outro lado, algumas vezes lamenta que suas teorias fortaleçam o relativismo negacionista da ciência. O que penso 
é que não se sai na chuva sem se molhar (isto é, as hipóteses que ele usa para trabalhar são contaminadas, o que não é 
simples de demonstrar e não é o escopo deste artigo, por isso basta considerar que outros autores tidos como pós-
modernos como Heidegger e Rorty pensam a ciência como só mais uma narrativa). 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 18 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

alguns degraus mais alto no construtivismo, já que pôde subir nos ombros de gigantes (como Khun 

e Foucault) para radicalizar: as categorias não são mentais, mas práticas politicas (redes). 

A incomensurabilidade de Khun serviu de base para Paul Feyerabend radicalizar ainda mais – em 

Contra o Método (1977), extrapolando a tese kuhniana ao defender um anarquismo epistemológico, 

argumentando que tudo vale na ciência. Para ele, a ciência não possui um método privilegiado, pois 

a história do conhecimento mostra que avanços significativos ocorreram justamente quando 

cientistas quebraram regras metodológicas aceitas, argumentando que a separação rígida entre 

ciência e outras formas de conhecimento (como a mitologia e a religião) é arbitrária e ideológica. 

Essa visão foi rapidamente incorporada pelo pensamento pós-moderno, pois reforça a ideia de que 

a ciência não tem uma superioridade epistêmica inerente sobre outros discursos, sendo apenas mais 

um entre muitos sistemas de crença. 

Searle nota algo similar e acrescenta: 

What Kuhn did for science, Rorty did for philosophy. Rorty is supposed to have 
shown that philosophical claims do not correspond to an independently existing 
reality either. Both Kuhn and Rorty are supposed, oddly enough, to be supported 
by the deconstructive works of Jacques Derrida, who is alleged to have shown 
that the very idea of truth can be deconstructed (1990). 

Isso porque, Richard Rorty (1994), em seu A filosofia e o espelho da natureza tem uma argumentação 

que desconstrói os fundamentos da epistemologia clássica (que ele considera fundacionalista), 

atacando o realismo epistemológico e defendendo um pragmatismo relativista; pois tira a discussão 

da verdade do âmbito da correspondência e a coloca no âmbito da justificação, ou seja, da 

persuasão e convencimento. Rorty sustenta que a verdade é apenas o que nós, enquanto 

comunidade, aceitamos como verdadeiro em determinado contexto histórico e social; rejeitando a 

noção de um critério universal para avaliar o conhecimento e radicalizando um ceticismo em 

relação a capacidade de encontramos um vocabulário definitivo para descrever a realidade, 

aproximando-se da ideia kuhniana de paradigmas incomensuráveis. Entendo que Rorty mantém a 

ideia kantiana de que o conhecimento é construído, mas elimina qualquer resquício de 

universalidade transcendental em favor da diversidade empírica: as categorias viram vocabulários 

provisórios, e a razão é substituída pela conversação; a ideia de um mundo exterior é posta como 

inútil – só temos acesso às descrições. Ele entende que nosso acesso ao mundo é sempre mediado 

por quadros linguísticos contingentes que herdamos e usamos para descrever e lidar com o mundo; 

vocabulários não apenas descrevem, mas constituem nossa compreensão de nós mesmos e do 

mundo. O argumento é que, como nunca podemos acessar uma realidade independente, a única 

realidade que importa é aquela que construímos.  



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 19 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

Mas o que todos esses autores heterogêneos têm a ver com Kant, se eles não se declaram kantianos 

ou continuadores do legado de Kant? Kant estabelece que o conhecimento não é um reflexo direto 

da realidade, mas um produto das estruturas transcendentais do sujeito cognoscente. Isso significa 

que: não temos acesso à realidade independente de nossa estrutura cognitiva e a verdade não é uma 

correspondência direta entre pensamento e mundo, mas um ajuste do mundo aos moldes da 

cognição humana, que, se não for universal, também implica na não universalidade do 

conhecimento. Portanto esses autores mantêm duas teses estruturais de Kant a tese da mediação e 

a tese da incognoscibilidade do em-si. Se não há critério extrínseco e universal capaz de garantir 

uma correspondência entre essas experiências mediadas e uma realidade objetiva inacessível, então 

os diferentes regimes de verdade se tornam, no limite, incomensuráveis entre si.9 Dessa forma, a 

separação entre fenômeno e númeno, ao invés de ser superada, é radicalizada e dissolvida em um 

idealismo mais extremo – um idealismo discursivo, hermenêutico ou pragmatista; e a faculdade de 

determinar a sensibilidade a priori (que Kant chamou de imaginação) radicalizada diz que diferenças 

culturais podem resultar em diferenças na percepção, na medida em que os instrumentos e 

categorias através dos quais os sujeitos experienciam a realidade são historicamente determinados. 

Pretendo ter sugerido que há tendências relativistas no próprio sistema kantiano e não é à toa que 

o idealismo alemão tentando partir das mesmas premissas kantianas chegou a conclusões ainda 

mais problemáticas. Não penso ser também sem razão que Ernst Cassirer (2001), em A Filosofia 

das Formas Simbólicas interpreta Kant como um filósofo que funda o conhecimento nas estruturas 

simbólicas humanas, abrindo caminho para uma visão construtivista da realidade.  

Ainda posso apontar, para concordância com as hipóteses aqui levantadas acerca dos problemas 

da filosofia de Kant, György Lukács em História e Consciência de Classe que critica a filosofia kantiana 

como algo que se deve “pôr fim à doutrina kantiana da coisa inapreensível em si, [que] permanece 

por muito tempo sem solução” (2018, p. 19) mais tarde, em A Destruição da razão (2020) ele 

identificaria essa tendência como estando a um passo do irracionalismo, pois, afirma ele, bastou 

Schopenhauer radicalizar a filosofia kantiana (e não fazer uma inteiramente nova) para construir 

um sistema que mantém a coisa em si mas não como um limite epistemológico, e sim como a 

Vontade, um princípio metafísico irracional, cego e universal – transformando, pensa Lukacs, a 

 
9 Slavoj Žižek, em seu Menos que Nada (2013) explora como o transcendentalismo kantiano pode ser reinterpretado 
como uma forma de relativismo epistemológico, especialmente ao destacar a impossibilidade de acesso direto à coisa 
em si. Por isso, concordo com Quentin Meillassoux, que em seu Após a Finitude (2006) critica o correlacionismo (a 
ideia de que só podemos pensar a realidade em correlação com o sujeito), e o caracteriza como uma consequência do 
pensamento kantiano. 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 20 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

problemática kantiana em uma filosofia essencialmente irracionalista, pois desloca o fundamento 

último da realidade para um princípio inatingível pela razão. 

Parece uma constante confusão que Searle já criticara (1990) entre epistemologia e ontologia, ou 

seja, entre o modo como conhecemos e aquilo que conhecemos quando conhecemos. Ele destaca 

que, embora toda investigação seja realizada por sujeitos historicamente situados, com limitações 

e influências diversas, isso não implica que os objetos investigados sejam necessariamente relativos 

aos investigadores. Como exemplo, Searle menciona que, embora tenha sido necessário que seres 

humanos descobrissem a composição da água, o fato de que a água é constituída por hidrogênio e 

oxigênio não é uma verdade relativa ao sujeito que a investiga. Além das implicações políticas dessa 

negação de uma realidade independente, ele enfatiza suas consequências intelectuais, 

argumentando que, se não há uma realidade à qual as palavras possam corresponder, a busca 

objetiva pela verdade se torna impossível, restando apenas discursos variados entre diferentes 

grupos. Para ele (como para o autor deste artigo), o realismo metafísico – a tese de que existe uma 

realidade independente de nossas representações – é fundamental para preservar os limites 

racionais do discurso. Caso essa tese seja rejeitada, segundo Searle, não há mais qualquer critério 

externo que oriente o pensamento, levando a um relativismo extremo no qual  tudo é permitido. 

Considerações finais 

Como vimos, o idealismo alemão tentou superar a dualidade kantiana afirmando que o absoluto (o 

real) é acessível de alguma forma ao sujeito cognoscente, mas acabou caindo em formas mais 

radicais de idealismo (Fichte, Schelling, Hegel). Por outro lado, o pós-modernismo e seus 

precursores (Kuhn, Latour, Foucault, Derrida, Rorty, Feyrabend) também partem da 

impossibilidade kantiana de conhecer a coisa em si e radicalizam essa tese: a) ou dissolvendo 

completamente a noção de um discurso privilegiado (científico) sobre a realidade objetiva (Rorty); 

b) ou afirmando que a realidade pode ser entendida apenas como um efeito do discurso, práticas 

sociais (Foucault, Latour); ou c) ou entendo que não há critério neutro para a verdade e padrão de 

comparação entre teorias concorrentes (Kuhn, Feyerabend). O resultado final é a relativização da 

verdade e do conhecimento, levando ao pós-modernismo. Assim, Kant, mesmo sendo iluminista 

e defensor da Razão, plantou a semente da dissolução do objetivismo. 

A relação específica de cada um dos autores relativistas pós-modernos com Kant e suas premissas 

exige uma investigação mais aprofundada. O que demonstramos, no entanto, é que essa 

investigação é necessária (em pesquisas futuras) para uma compreensão mais rigorosa do fenômeno 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 21 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

do relativismo contemporâneo. Além disso, fica evidenciado que a problemática da separação entre 

fenômeno e coisa em si e a ênfase no sujeito cognoscente ao invés de na realidade, ocupa um papel 

central na gênese do relativismo, sendo um ponto de inflexão que, direta ou indiretamente, 

estrutura suas principais teses. Não obstante, é evidente que há nuances nos autores aqui 

caracterizados como pós-modernos, alguns deles não se considerando relativistas, mas apontamos 

que, mesmo na forma comprometida com a universalidade da ciência (Kant) o foco excessivo no 

sujeito cognoscente pode levar a uma interpretação que relativiza os saberes científicos, 

comprometendo a confiança na objetividade e na validade dos métodos de pesquisa. 

 

Agradecimentos  

CAPES – Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior. 

Referências bibliográficas 

BONNACCINI, Juan Rodolfo. Kant e o problema da coisa em si no idealismo alemão: sua atualidade e 
relevância para a compreensão do problema da filosofia. Rio de Janeiro: Relume Dumará; Natal, RN: 
UFRN, PPGFIL, 2003. 

BOAS, Frans. A mente do ser humano primitivo. Petrópolis, Vozes. 2010. 

CASSIRER, Ernst. Filosofia das formas simbólicas. Primeiro tomo: a linguagem. São Paulo: Martins 
Fontes, 2001. 

DURKHEIM, E. As Formas Elementares da Vida Religiosa. São Paulo: Martins Fontes, 2003. 

REINCHENBACH, H. The Theory of Relativity and a Priori Knowledge. Berkeley, CA: University of 
California Press. 1965. 

FEYERABEND, Paul. Contra o método: esboço de uma teoria anárquica da teoria do conhecimento. Rio de 
Janeiro: Francisco Alves, 1977. 

FOUCAULT, Michel. Dits et écrits. IV. Paris: Gallimard. 1994. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Paz e Terra. 2018. 

FOUCAULT, As palavras e as coisas. Martins Fontes. 2016. 

FOUCAULT, M. Introduction à l’Anthropologie de Kant [1960-61], in Kant, Anthropologie de um 
point de vue pragmatique, précédé de Michel Foucault, Introduction à l’Anthropologie. Paris: 
Vrin, 2008. Trad. de Márcio Alves da Fonseca e Salma Tannus Muchail, Gênese e estrutura da 
Antropologia de Kant. São Paulo: Loyola, 2011. 



DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 22 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

GHATE, Onkar. Postmodernism’s Kantian roots. In: LOCKE, Edwin A. (Ed.). Postmodernism and 
management. Research in the sociology of organizations, v. 21. Leeds: Emerald Group Publishing 
Limited, 2003, p. 227-245. Disponível em: https://doi.org/10.1016/S0733-558X(03)21008-9 

GUYER, Paul. Kant and the claims of knowledge. Cambridge university press. NY. 1987. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Fenomenologia do espírito. Trad. Paulo Mendes. 9. ed. 
Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista: Editora Universitária São Francisco, 2014. 

HEIDEGGER, Martin. Kant and the problem of metaphysics. Trans. Richard Taft. Indiana: Indiana 
University Press, 1997. 

HEIDEGGER, Martin. Ser e tempo. Trad. Marcia Sá Cavalcante. 10. ed. Petrópolis, RJ: Vozes; 
Bragança Paulista, SP: Editora Universitária São Francisco, 2015. 

HUME, David. Investigações sobre o entendimento humano e sobre os princípios da moral. Trad. José Oscar 
de Almeida Marques. São Paulo: Editora Unesp, 2004. 

KANT, Immanuel. Prolegômenos a toda metafísica futura: que queira apresentar-se como ciência. Lisboa: 
Edições 70, 1988. 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. São Paulo: Vozes, 2015. 

KUHN, Thomas S. A estrutura das revoluções científicas. 11. ed. São Paulo: Editora Perspectiva, 2011. 

LAKATOS, Imre. Falsification and the methodology of scientific research programmes. In: 
Philosophical Papers, vol. I. Cambridge: Cambridge University Press, 1989, p. 15-101. 

LANGTON, Rae. Kantian Humility: Our Ignorance of Things in Themselves. Oxford university 
press., 1998. 

LATOUR, Bruno. Pasteur: guerre et paix des microbes. Paris: La Découverte, 2001. 

LATOUR, Bruno. Why has critique run out of steam? From matters of fact to matters of 
concern. In: Critical Inquiry, v. 30, n. 2, 2004, p. 225-248. 

LUKÁCS, György. História e consciência de classe. São Paulo: Boitempo, 2018. 

LUKÁCS, György. A destruição da razão. São Paulo: Instituto Lukács, 2020. 

PIPPIN, Robert B. Hegel’s idealism: the satisfactions of self-consciousness. New York: Cambridge 
University Press, 1989. 

RODRIGUES, Mavi; NETTO, José Paulo. Michel Foucault sem espelhos: um pensador proto 
pós-moderno. Rio de Janeiro: UFRJ, 2006. Tese (Doutorado em Serviço Social) – Universidade 
Federal do Rio de Janeiro, Escola de Serviço Social, Programa de Pós-Graduação em Serviço 
Social, 2006. Disponível em: http://objdig.ufrj.br/30/teses/MaviRodrigues.pdf 

RORTY, Richard. A filosofia e o espelho da natureza. Rio de Janeiro: Relumé Dumará, 1994. 

SEARLE, John. The storm over the university. The New York Review of Books, 1990. Disponível 
em: https://www.ditext.com/searle/searle1.html Acesso em: 03 jan. 2025. 

https://doi.org/10.1016/S0733-558X(03)21008-9
https://doi.org/10.1016/S0733-558X(03)21008-9
http://objdig.ufrj.br/30/teses/MaviRodrigues.pdf
http://objdig.ufrj.br/30/teses/MaviRodrigues.pdf
https://www.ditext.com/searle/searle1.html
https://www.ditext.com/searle/searle1.html


DA SILVA, D. B. Kant e a gênese de um relativismo pós-moderno 23 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-23, e14248162 Jan/2026 

SEARLE, John. Seeing Things as They Are: a theory of perception. New York: 
Oxford University Press, 2015. 

SOKAL, Alan; BRICMONT, Jean. Imposturas intelectuais. Rio de Janeiro: Record, 2010. 

THORPE, Lewis. The Kant dictionary. Londres: Bloomsbury Publishing Plc, 2015. 

ŽIŽEK, Slavoj. A visão em paralaxe. São Paulo: Boitempo, 2008. 

ŽIŽEK, Slavoj. Menos que nada: Hegel e a sombra do materialismo dialético. São Paulo: Boitempo, 2013. 

 
 
 
 
 

Domingos Braga Da Silva 

 
Leonardo Domingos Braga da Silva é doutorando em Filosofia (Filosofia da Ciência),trabalhando 
a partir de um naturalismo realista. Sua pesquisa propõe uma “atualização” crítica de teses 
metafísicas centrais do marxismo em diálogo direto com debates contemporâneos da filosofia 
analítica, com ênfase em ontologia científica.Seu trabalho articula influências da tradição marxista 
(especialmente Lukács, Della Volpe, John Bellamy Foster e Paul Cockshott) com autores centrais 
da filosofia contemporânea e da filosofia da mente (como McDowell, Dennett, Bunge, Sellars e 
Jessica Wilson), além de interesses em realismo e antirrealismo, realismo estrutural e modal e na 
metafísica das práticas científicas. Estuda alemão e inglês e busca formular um programa naturalista 
filosoficamente rigoroso, compatível com padrões explicativos das ciências, sem perder de vista as 
ambições teóricas da crítica social. 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os textos deste artigo foram revisados por terceiros 
e submetidos para validação do(s) autor(es) antes 

da publicação 


