https://doi.org/10.47456/sofia.v14i2.50241

T SOFIA

. SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, 14250241 Jan /2026
N ¥ ISSN:2317-2339

Entrevista

Notas sobre a filosofia latino-americana e a
hermenéutica anal()gica: uma entrevista com Mauricio
Beuchot

Bento Machado Mota

0000-0002-9965-7162

bentommachado@gmail.com

UNAM — Universidad Nacional Auténoma de México

Resumo

Nesta entrevista feita com o professor Mauricio Beuchot, abordamos a sua proposta para o
desenvolvimento da hermenéutica analégica, sobre a histéria da Filosofia Latino-americana
e interdisciplinaridade dentro da area da Filosofia em geral.

Recebido: 02/10/2025
Received: 02/10/2025

Aprovado: 18/11/2025
Approved: 18/11/2025

Publicado: 26/01/2026
Published: 26/01/2026

Artigo esta licenciado sob forma de uma licenga
BY Creative Commons Atribuicao 4.0 Internacional.


https://doi.org/10.47456/sofia.v14i2.50241
https://orcid.org/0000-0002-9965-7162
mailto:bentommachado@gmail.com

MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 2

Biografia

Mauricio Beuchot é professor da Faculdade de Filosofia e Letras da Universidade Nacional
Autonoma do México (UNAM) desde 1979. Em estudos que transitam pela hermencutica,
ética e teologia, Beuchot é um dos mais destacados autores da historiografia da Filosofia
Latino-Americana. Sua reflexao se destacou em multiplos campos associados a histéria da
América colonial, aos temas ligados a teologia, a filosofia da libertagdao e, sobretudo, a
hermenéutica. Entre outros, Beuchot dialogou e trabalhou diretamente com Leopoldo Zea,
Enrique Dussel, Tzvetan Todorov, Karl-Otto Apel e Paul Ricoeur. De forma proficua e
original, o autor desenvolveu o conceito de hermencéutica analégico-iconica. Segundo ele, a
interpretaciao nao passa apenas por conceitos abstratos, mas também por imagens, simbolos
e metaforas. Buscando alternativas a dialética tradicional, bem como a propostas que
tentaram superar o relativismo ou o positivismo, sua hermenéutica permite o dialogo entre
saberes distintos (indigena, africano, europeu), com respeito as diferencas, mas também
promovendo a constru¢ao de pontes interpretativas. Por isso, trata-se de uma hermenéutica

do meio-termo, da moderacio critica e do reconhecimento da alteridade.

Ao considerar a analogia como elemento fundamental da interpretagdo hermenéutica dos
textos, sua abordagem tem possibilitado novos olhares sobre a filosofia produzida na
América Latina durante os periodos colonial e vice-reinal, bem como suas aplica¢des no
contexto plural das epistemologias latino-americanas contemporaneas, como reconhecido
no livro editado a partir da recep¢ao de seu pensamento em “Nuestra América”, como a
América Latina y su episteme analggica. Autor de mais de 24 livros individuais, sendo seis como
coordenador, 74 artigos e 51 capitulos de livros, Beuchot foi distinguido como membro
titular da Academia Mexicana de Histéria (1990), da Academia Mexicana de Direitos
Humanos (1999) e da Pontificia Academia de Santo Tomas de Aquino, no Vaticano. Recebeu
o titulo de Doutor Honoris Causa pela Universidade Anahuac Sul em 2012. Em 2016 foi

nomeado membro emérito da Academia Mexicana de Historia.

A entrevista aqui concedida foi feita no México, a partir da UNAM, realizada por Bento

Machado Mota, entre maio e julho de 2025.

SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, €14250241 Jan/2026



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 3

Entrevista

1. Professor Mauricio Beuchot, obrigado por ter aceitado participar desta entrevista.
Gostaria, por favor, que comentasse como surgiu seu interesse pela historia do pensamento
ou pela filosofia novohispana em particular, e pelo pensamento latino-americano, em geral,

dentro do ambito da Filosofia.

MB. Primeiro me interessei pela filosofia novohispana porque trabalhei com essa tematica
no Instituto de Investigagoes Filosoficas da UNAM, em um grupo no qual eu estava com
Antonio Gémez Robledo, Bernabé Navarro, Laura Benitez e Alejandro Herrera. Entrei 1a
em 1979. Pouco depois, Leopoldo Zea me fez perceber que realizar essa atividade era

trabalhar nao apenas pelo México, mas por toda a América Latina.

2. Em muitos de seus livros o senhor se refere ao “pensamento novohispano” ou a “filosofia
no México colonial”. Também ha varias reflexdes sobre o pensamento “latino” ou “ibero-
americano”. O que pensa sobre a diferenca entre nomear como “pensamento’ ou “filosofia”
no contexto da Idade Moderna? E qual acredita ser o termo mais adequado a ser utilizado

do ponto de vista filos6fico e/ou histérico para compreender esse processo?

MB. Acredito que podemos usar “filosofia novohispanica” em vez de “pensamento
novohispanico”. Esta ultima denomina¢iao foi proposta por pessoas que diziam que nao
havia filosofia nesses lugares, ou que havia muito pouca. Um dos que propuseram isso foi
José Gaos. Penso que o qualificativo mais adequado para nossa filosofia é “ibero-americana”,

porque compartilhamos muitas coisas com a cultura espanhola ou portuguesa.

3. Um dos conceitos mais importantes de sua obra ¢ o da hermenéutica analdgica, definido
como um ponto médio entre a univocidade e a equivocidade. Poderia explicar como essa
categoria pode ser aplicada em outras obras, e como se diferenciaria da analética,
desenvolvida por Enrique Dussel e Rodolfo Kusch, entendida como uma possibilidade de

encontro com o “Outro” para além da totalidade?

MB. Um dos que me orientou para a hermenéutica analdgica foi Enrique Dussel. Ele dizia
que ele e eu éramos os filésofos da analogia. Mas usei esse conceito de analogia de forma
diferente. Ele o usou na dialética hegeliana, em forma de analética. Eu preferi a hermenéutica
porque era o ramo da filosofia mais vigente em nosso tempo. Essa hermencutica analdgica

tem suscitado muito interesse na América Latina. Inclusive, Mario Magallén e Juan de Dios

SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, €14250241 Jan/2026



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 4

Escalante editaram um livro com o titulo A Latina y su episteme analdgica. Ali mostram que

minha proposta niao é apenas mexicana, mas também latino-americana.

4. Nessa mesma linha, sabemos que uma das correntes mais influentes do pensamento latino-
americano do século XX foi a Teologia da Libertagao. O que o senhor pensa sobre a relacio
entre essa corrente e o pensamento atualmente produzido na UNAM, assim como com o

desenvolvido pela Filosofia da Libertacio, e as categorias que o senhor mesmo formulou?

MB. Tive muito contato com a filosofia e a teologia da Libertagaio. Com a teologia da
libertagdao, por meio de meus professores no Seminario, como Miguel Concha; e também
conheci Gustavo Gutiérrez. A filosofia da Libertagao veio a partir da minha amizade com
Enrique Dussel. Eu quis dar a minha hermenéutica analégica um empenho na luta pela
justica. De fato, Gabriel Vargas Lozano a chamou de hermencutica analégico-critica. Pode

ser uma arma de uma filosofia critica (libertadora e decolonial).

5. Ao estudar a producio do pensamento ou filosofia latino-americana durante o periodo
moderno, sempre nos deparamos com a dualidade entre os “missionarios” na América, e 0s
“teblogos” na Europa. Até que ponto o senhor considera que essa divisao ¢é prejudicial para
uma visao mais completa do pensamento latino-americano na modernidade inicial? Como

ve a relagdo entre missao, teologia e filosofia no pensamento moderno?

MB. No pensamento moderno nio se pode dissociar a missao do académico. Nao por acaso,
outro amigo meu, Luis Villoro, dizia que precisavamos de uma filosofia “profética”,
entendida como aquela que nos esclarecesse o rumo da historia no futuro. Ou seja, o sentido

da historia.

6. Ha algum tempo, tem se intensificado a produgao académica sobre a historia da filosofia,
da teologia e do pensamento em chave global. Um excelente exemplo disso ¢ o livro The
School of Salamanca: A Case of Global Knowledge Production, coordenado por varios pesquisadores
do Instituto Max Planck. O senhor considera que este é um movimento importante para o
avanco no estudo do pensamento novohispano ou latino-americanor? Ou acredita que ainda

nao se rompeu suficientemente com uma visao eurocéntrica do pensamento?

MB. Acredito que esse movimento ¢é, sim, importante. Soube que os alemaes estudam mais
que os espanhdis — e talvez até mesmo que nos — a heran¢a da Escola de Salamanca, porque
ela influenciou a chamada “escolastica protestante”, com temas e discussdes muito

interessantes. Precisamos estudar nossa heranca espanhola. Nao ¢ conveniente descarta-la

SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, €14250241 Jan/2026



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 5

para superar o eurocentrismo. E necessario nos descolonizar, mas nio a ponto de chegar a
uma atitude quase suicida. Suicida, porque recebemos muito da filosofia europeia, e convém
utiliza-la, aproveita-la. E o que chamo de “decolonialidade analégica”, que nio joga fora o
europeu, mas o aproveita para edificar nossa filosofia. Esse é o desafio: edificar uma filosofia

propria.

7. Sabemos que o pensamento de Bartolomé de las Casas, Tomas de Mercado, José de Acosta
e Solérzano Pereira influenciou profundamente o pensamento europeu durante o periodo
moderno. Nesse sentido, seria exagerado ou anacronico pensar que o impacto da filosofia
latino-americana entre os séculos XVI e XVIII foi mais significativo para a filosofia em geral

do que o que ela tem hoje?

MB. Em boa parte é verdade que nossa filosofia influenciou mais no passado do que hoje.
Antonio Rubio foi estudado por Descartes, porque em seu colégio era com isso que se
preparavam para os exames; ¢ Rubio foi citado por Leibniz, em sua Dissertagao sobre o principio
da individuacdo, que eu traduzi. Também Tomas de Mercado era lido por europeus. Mas hoje
vejo muito pouca incidéncia de nossa filosofia nos demais paises. Tomara que essa situa¢ao

mude.

8. O pensamento produzido na Hispanoamérica teve como uma de suas caracteristicas
fundamentais a reflexao sobre a condicao humana, juridica e laboral dos povos originarios.
Ao mesmo tempo, nos ultimos anos houve um grande aumento das reflexdes sobre o
racismo e sobre a importancia de contar com mais autores indigenas e afrodescendentes.
Como o senhor acredita que o pensamento hispano-americano pode contribuir com essa

demanda histérica tio urgente em nosso tempo?

MB. Me parece que o indigenismo foi ruim no México, porque foi univoco: tentou
“ocidentalizar” o indigena. E o que se precisa é respeita-lo. Promové-lo em sua propria linha.
E preciso levar em conta os pensadores indigenas, e para isso é necessario traduzi-los para o
castelhano, para podermos compreendé-los. Acho que isso ¢ necessario, pois nao

conhecemos seus idiomas nem ¢ facil aprendé-los. E uma tarefa pendente para os que virao.

9. Tanto no Instituto de Filosofia quanto no de Investigagoes Historicas da UNAM, desde
as décadas de 1970 e 1980, se reconhece a grande importancia dos estudos sobre o
pensamento nauatle e da filosofia a partir da perspectiva dos povos indigenas atuais. Nos

ultimos anos, no Brasil, os escritos do antropdlogo Eduardo Viveiros de Castro sobre o

SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, €14250241 Jan/2026



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 6

perspectivismo amerindio ganharam grande notoriedade ao refletir sobre a possibilidade de
uma filosofia indigena das “terras baixas”. Qual o senhor acredita ser a heranca desse
movimento interpretativo na atualidade, especialmente nas areas de historia, filosofia e

hermenéutica?

MB. Acredito que esses movimentos nos chamam a tomar consciéncia do problema.
Estamos muito atrasados no reconhecimento dos indigenas; mas pouco a pouco tem havido
conscientizagao. A grande dificuldade é o idioma. Talvez seja bom nos unificarmos em uma
lingua, o espanhol, porque isso nos ajudaria como agora o faz o inglés, e antes fazia o latim.
Ja nao tenho tempo para aprender uma lingua indigena (e sio varias), mas podemos

promover que se traduzam e que os levemos em conta.

10. Um dos temas mais importantes de nosso tempo ¢ a questio ecologica. Muitos autores
europeus, principalmente na Franca, como Bruno Latour e Philippe Descola, consideram
que os modos de vida de diversos povos na América Latina estao mais em consonancia com
uma relagdo menos abismal entre natureza e cultura. Como o senhor vé esse paradigma

atualmente ao abordar a filosofia indigena?

MB. Nossos povos originarios nos ensinaram a nos relacionar com a natureza de maneira
mais profunda. Por isso, podem funcionar como paradigma que nos ajude. Mas isso nao
basta. F preciso formar isso em nés, que vivemos nas cidades, ndo no campo nem na selva
(onde esta a natureza). FL um problema pendente, porque cada vez mais estamos cercados
pela “civilizagao”. Inclusive os proprios indigenas estao sendo invadidos pelo celular, internet

etc.

11. A tradigdo escolastica, tomista e escotista, ¢ muito diversa na produg¢ao latino-americana.
Uma das muitas interpretagdes ¢ que essas correntes seriam humanistas, como parecem
sustentar autores como Lewis Ranke, em contraposi¢io a postura de O’Gorman, por
exemplo. Hoje em dia, o conceito de humanismo tem sido alvo de diversas criticas,

especialmente por sua pretensio universalista. O que o senhor pensa sobre essa relagao?

MB. Conheci O’Gorman, e vi que ele preferia a modernidade pelo simples fato de ser
modernidade. Por isso chegou a dizer, em um de seus livros, que Ginés de Sepulveda era
melhor que Las Casas, porque representava a modernidade, o humanismo renascentista,
enquanto o dominicano era um escolastico, representante do medieval. Mas isso ja esta sendo

superado. De fato, o humanismo renascentista teve seu defeito, pois endeusou tanto o

SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, €14250241 Jan/2026



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 7

homem que o fez se crer dono da natureza, com direito a explora-la. Um novo humanismo
teria que mudar essa ideia e colocar o ser humano como o responsavel por cuidar da natureza,

nosso habitat.

12. A hermenéutica da década de 1990 teve grande impacto no mundo ocidental, destacando-
se particularmente as reflexdes de Todorov, Gadamer, Lévinas e Paul Ricoeur. Como o
senhor vé a influéncia dessa gerac¢do na producao da filosofia e na histéria dos conceitos na

América Latina hoje? E como ela dialoga com sua obra?

MB. Todos esses autores me trouxeram algo. Especialmente Ricoeur, que conheci e com
quem pude dialogar em 1987. Ele me orientou para o que propus como Hermenéutica
Analégica; porque me disse que o objeto principal da hermencéutica é o simbolo, e a
interpretagao do simbolo sé pode ser feita por analogia. Indicou-me seu livro A simbélica do
mal, no qual ao final escreve explicitamente sobre isso. Eu creio que os simbolos sao o nucleo
das culturas e, se quisermos compreender n0ssos povos originarios, temos que estudar seus
simbolos, interpreta-los. E isso sé podera ser feito com uma interpretacio que recorra a

analogia, ou seja, com uma hermenéutica analdgica.

13. O senhor parece se definir geralmente como um critico da pés-modernidade. Uma das
principais caracteristicas do pensamento latino-americano do século XX foi o modernismo;
pot exemplo, José Vasconcelos no México foi uma grande referéncia, assim como Oswald e
Mario de Andrade no Brasil. O que o senhor pensa sobre o impacto do modernismo na

filosofia latino-americana hoje? E como ele se relaciona ou se distancia da pés-modernidade?

MB. Serviu-me muito um livro de Vasconcelos, intitulado Pitdgoras, uma teoria do ritmo. E o
modernismo, como o de Rubén Datio. E o ritmo de nossos paises, que, entre os pitagoricos,
era a harmonia, e a harmonia vinha da propor¢ao, e a propor¢ao era a analogia. O maior
impacto para mim veio de Octavio Paz, com quem mantive duas conversas sobre a analogia,
porque ele dizia que a analogia era o nucleo da poesia, como se vé em seu livro Os filhos do
lodo, que trata dos romanticos, simbolistas e surrealistas. Fomos conectados por um amigo
em comum, e pudemos conversar sobre um aspecto dialético da analogia, que esses poetas

utilizaram para compreender o universo simbdlico.

14. Por fim, gostaria que indicasse dois autores hispano-americanos dos séculos XVI ao
XVIII e dois autores do século XX que o senhor recomendaria as novas geragoes, explicando

por que.

SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, €14250241 Jan/2026



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 8

MB. Do século XVI, recomendo Bartolomé de las Casas, porque agora que se busca
construir um humanismo mexicano, ele pode nos orientar para nao cairmos nos erros do
humanismo de Sepulveda; também Tomas de Mercado, que deixou uma teoria econoémica
baseada na justica. Do século XVII, recomendo Carlos de Sigtienza y Géngora, por seu
modernismo, e Sor Juana Inés de la Cruz, que, além de poetisa, foi profunda conhecedora
da filosofia e da teologia, com uma poesia muito conceitual. Do século XVIII, recomendo
Francisco Xavier Clavijero, que em sua Histdria Antiga do México defendeu os indigenas das
acusagoes feitas pelos ilustrados de que eram selvagens, de modo semelhante aos humanistas
renascentistas que viam nossos indios como barbaros; também recomendo Rafael Landivar,
com seu poema sobre os campos do México. E do século XX, recomendo Leopoldo Zea,
que nos abriu a filosofia latino-americana; e também Luis Villoro, que nos deu o sentido de

uma filosofia comprometida com a sociedade.

Referéncias Bibliograficas
Do proprio autor:

BEUCHOT, Maurice. 2003. Hemmenéutica analigica. Aplicaciones en Ameérica Latina. Bogota: El
Buho.

BEUCHOT, Maurice. 2011. La filosofia en México. Problemas tedricos e historicos. México: UNAM.
BEUCHOT, Maurice. 2011. Filosofia y lengnaje en la Nueva Espasia. México: IIFL, UNAM.

BEUCHOT, Maurice. 2008. Facetas del pensamiento colonial mexicano. México: Cuadernos del
Seminario de Cultura Mexicana.

BEUCHOT, Mautrice. 2012. Ordo analogiae. Interpretacion y construccion del mundo. México: 11IFL,
UNAM.

BEUCHOT, Mautrice. 1996. Historia de la filosofia en el México colonial. México: Herder.

ACOSTA, José de. 2008. Historia Natural y Moral de las Indias. Ed. critica de Fermin del Pino-
Diaz. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

CLAVIJERO, José. 2014. Historia Antigna de México. Ciudad de México: Porraa.
DESCOLA, Philippe. 2021. Al da natureza e cultura. Sao Paulo: Editora Ubu.
DUSSEL, Enrique. 1977. Filosofia de la liberacion. México: Edicol.

DUVE, Thomas. 2021. “The School of Salamanca: A Case of Global Knowledge
Production.” In DUVE, Thomas; EGIO, José Luis; BIRR, Christian (eds.). Leiden/Boston:
Brill.

SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, €14250241 Jan/2026



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 9

GADAMER, Hans-Georg. 1997. VVerdade e método. Petropolis: Vozes.

HANKE, Lewis. 2000. A /futa pela justica na conquista espanhola da Ameérica. Sio Paulo:
Companbhia das Letras.

LANDIVAR, Rafael. 1993. Por los campos de México. Ciudad de México: UNAM.

LAS CASAS, Bartolomé de. 1996. Brevisima relacion de la destruccion de las Indias. Madrid: Alianza
Editorial.

LATOUR, Bruno. 2001. Jamais fomos modernos. Sio Paulo: Editora 34.
LEIBNIZ, G. W. [s.d.]. Dissertagao sobre o principio da individnagao. Trad. Mauricio Beuchot.
LEVINAS, Emmanuel. 2008. Totalidade ¢ infinito. Lisboa: Edicoes 70.

MAGALLON ANAYA, Mario; ESCALANTE RODRIGUEZ, Juan de Dios (coords.).
2014. América Latina y su episteme analdgica. México: UNAM / CIALC.

MERCADO, Tomas de. 1975. Summa de tratos y contratos. Madrid: Instituto de Estudios
Fiscales.

O’GORMAN, Edmundo. 2011. A znvencao da Amiérica. Sio Paulo: Ed. UNESP.
PAZ, Octavio. 2014. Labirinto da solidao. Sio Paulo: Cosac Naify.

PEREIRA, Juan de Solérzano. 1739. Politica Indiana. Madrid: Matheo Sacristan.
RICOEUR, Paul. 2008. Historia, memdria e o esquecimento. Campinas: Edunicamp.
RUBIO, Antonio. 1605. Commentarit in Summunlas Petri Hispani. Salamanca.

SIGUENZA Y GONGORA, Carlos de. 1976. Historia de los sucesos de la Nueva Espasia. Ed.
Irving A. Leonard. México: Fondo de Cultura Econémica.

SOR JUANA, Inés De La Cruz. 1982. Inundacion castilida. Ed. Georgina Sabat-Rivers.
México: UNAM / Coordinacién de Humanidades / Instituto de Investigaciones Filologicas.

TODOROV, Tzvetan. 1993. A conquista da América: a questio do ontro. Sao Paulo: Martins
Fontes.

VASCONCELOS, José. 1931. Pitdgoras: uma teoria do ritmo. México: Fondo de Cultura
Econémica.

VILLORO, Luis. 1950. Los grandes momentos del indigenismo en México. México: El Colegio de
México.

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. 2002. A znconstincia da alma selvagem. Sio Paulo: Cosac
Naify.

ZEA, Leopoldo. 2005. A Filosofia latino-americana como Filosofia pura e simplesmente. Rio de
Janeiro: Garamond.

SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, €14250241 Jan/2026



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 10

Bento Machado Mota

Bolsista de pos-doutorando pelo Instituto de Investigagcdes Historicas na Universidade
Nacional Auténoma do México, assessorado por Jorge Traslosheros. Foi Pos-doutorando
no The Harvard Center for Renaissance Studies, na Villa I Tatti, em Florenca. Foi bolsista
de curta duragdo na John Carter Library (Brown University) e visiting scholar na KU
Leuven. Possui doutorado em Historia Social pela Universidade de Sao Paulo (2022).
Possui graduacao em Historia pela Universidade Federal Fluminense (2013) e mestrado
pela mesma institui¢ao (2016). Tem experiéncia nas areas de Histéria Moderna, Historia
do Brasil Colonial e Historia da América colonial, com énfase em Historia intelectual
global, Escolastica ibérica, Historia indigena, Historia das Religioes, Missoes jesuitas e

Filosofia Moderna.

Os textos deste artigo foram revisados por
terceiros e submetidos para validacdo do(s)
antor(es) antes da publicacao

SOFIA, VITORIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, ¢14250241 Jan/2026



