
https://doi.org/10.47456/sofia.v14i2.50241 

Entrevista 

Notas sobre a filosofia latino-americana e a 
hermenêutica analógica: uma entrevista com Mauricio 

Beuchot 
 

Bento Machado Mota 

0000-0002-9965-7162 

bentommachado@gmail.com 

UNAM – Universidad Nacional Autónoma de México 

 

Resumo 

Nesta entrevista feita com o professor Mauricio Beuchot, abordamos a sua proposta para o 
desenvolvimento da hermenêutica analógica, sobre a história da Filosofia Latino-americana 
e interdisciplinaridade dentro da área da Filosofia em geral. 

 

 

 

 

Recebido: 02/10/2025 

Received: 02/10/2025 

 

Aprovado: 18/11/2025 

Approved: 18/11/2025 

 

Publicado: 26/01/2026 

Published: 26/01/2026 

 

  

SOFIA 
SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

ISSN:2317-2339 

https://doi.org/10.47456/sofia.v14i2.50241
https://orcid.org/0000-0002-9965-7162
mailto:bentommachado@gmail.com


MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 2 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

Biografia 

Mauricio Beuchot é professor da Faculdade de Filosofia e Letras da Universidade Nacional 

Autônoma do México (UNAM) desde 1979. Em estudos que transitam pela hermenêutica, 

ética e teologia, Beuchot é um dos mais destacados autores da historiografia da Filosofia 

Latino-Americana. Sua reflexão se destacou em múltiplos campos associados à história da 

América colonial, aos temas ligados à teologia, à filosofia da libertação e, sobretudo, à 

hermenêutica. Entre outros, Beuchot dialogou e trabalhou diretamente com Leopoldo Zea, 

Enrique Dussel, Tzvetan Todorov, Karl-Otto Apel e Paul Ricoeur. De forma profícua e 

original, o autor desenvolveu o conceito de hermenêutica analógico-icônica. Segundo ele, a 

interpretação não passa apenas por conceitos abstratos, mas também por imagens, símbolos 

e metáforas. Buscando alternativas à dialética tradicional, bem como a propostas que 

tentaram superar o relativismo ou o positivismo, sua hermenêutica permite o diálogo entre 

saberes distintos (indígena, africano, europeu), com respeito às diferenças, mas também 

promovendo a construção de pontes interpretativas. Por isso, trata-se de uma hermenêutica 

do meio-termo, da moderação crítica e do reconhecimento da alteridade. 

Ao considerar a analogia como elemento fundamental da interpretação hermenêutica dos 

textos, sua abordagem tem possibilitado novos olhares sobre a filosofia produzida na 

América Latina durante os períodos colonial e vice-reinal, bem como suas aplicações no 

contexto plural das epistemologias latino-americanas contemporâneas, como reconhecido 

no livro editado a partir da recepção de seu pensamento em “Nuestra América”, como a 

América Latina y su episteme analógica. Autor de mais de 24 livros individuais, sendo seis como 

coordenador, 74 artigos e 51 capítulos de livros, Beuchot foi distinguido como membro 

titular da Academia Mexicana de História (1990), da Academia Mexicana de Direitos 

Humanos (1999) e da Pontifícia Academia de Santo Tomás de Aquino, no Vaticano. Recebeu 

o título de Doutor Honoris Causa pela Universidade Anáhuac Sul em 2012. Em 2016 foi 

nomeado membro emérito da Academia Mexicana de História. 

A entrevista aqui concedida foi feita no México, a partir da UNAM, realizada por Bento 

Machado Mota, entre maio e julho de 2025. 

  



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 3 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

Entrevista 

1. Professor Mauricio Beuchot, obrigado por ter aceitado participar desta entrevista. 

Gostaria, por favor, que comentasse como surgiu seu interesse pela história do pensamento 

ou pela filosofia novohispana em particular, e pelo pensamento latino-americano, em geral, 

dentro do âmbito da Filosofia. 

MB. Primeiro me interessei pela filosofia novohispana porque trabalhei com essa temática 

no Instituto de Investigações Filosóficas da UNAM, em um grupo no qual eu estava com 

Antonio Gómez Robledo, Bernabé Navarro, Laura Benítez e Alejandro Herrera. Entrei lá 

em 1979. Pouco depois, Leopoldo Zea me fez perceber que realizar essa atividade era 

trabalhar não apenas pelo México, mas por toda a América Latina. 

2. Em muitos de seus livros o senhor se refere ao “pensamento novohispano” ou à “filosofia 

no México colonial”. Também há várias reflexões sobre o pensamento “latino” ou “ibero-

americano”. O que pensa sobre a diferença entre nomear como “pensamento” ou “filosofia” 

no contexto da Idade Moderna? E qual acredita ser o termo mais adequado a ser utilizado 

do ponto de vista filosófico e/ou histórico para compreender esse processo? 

MB. Acredito que podemos usar “filosofia novohispânica” em vez de “pensamento 

novohispânico”. Esta última denominação foi proposta por pessoas que diziam que não 

havia filosofia nesses lugares, ou que havia muito pouca. Um dos que propuseram isso foi 

José Gaos. Penso que o qualificativo mais adequado para nossa filosofia é “ibero-americana”, 

porque compartilhamos muitas coisas com a cultura espanhola ou portuguesa. 

3. Um dos conceitos mais importantes de sua obra é o da hermenêutica analógica, definido 

como um ponto médio entre a univocidade e a equivocidade. Poderia explicar como essa 

categoria pode ser aplicada em outras obras, e como se diferenciaria da analética, 

desenvolvida por Enrique Dussel e Rodolfo Kusch, entendida como uma possibilidade de 

encontro com o “Outro” para além da totalidade? 

MB. Um dos que me orientou para a hermenêutica analógica foi Enrique Dussel. Ele dizia 

que ele e eu éramos os filósofos da analogia. Mas usei esse conceito de analogia de forma 

diferente. Ele o usou na dialética hegeliana, em forma de analética. Eu preferi a hermenêutica 

porque era o ramo da filosofia mais vigente em nosso tempo. Essa hermenêutica analógica 

tem suscitado muito interesse na América Latina. Inclusive, Mario Magallón e Juan de Dios 



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 4 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

Escalante editaram um livro com o título A Latina y su episteme analógica. Ali mostram que 

minha proposta não é apenas mexicana, mas também latino-americana. 

4. Nessa mesma linha, sabemos que uma das correntes mais influentes do pensamento latino-

americano do século XX foi a Teologia da Libertação. O que o senhor pensa sobre a relação 

entre essa corrente e o pensamento atualmente produzido na UNAM, assim como com o 

desenvolvido pela Filosofia da Libertação, e as categorias que o senhor mesmo formulou? 

MB. Tive muito contato com a filosofia e a teologia da Libertação. Com a teologia da 

libertação, por meio de meus professores no Seminário, como Miguel Concha; e também 

conheci Gustavo Gutiérrez. A filosofia da Libertação veio a partir da minha amizade com 

Enrique Dussel. Eu quis dar à minha hermenêutica analógica um empenho na luta pela 

justiça. De fato, Gabriel Vargas Lozano a chamou de hermenêutica analógico-crítica. Pode 

ser uma arma de uma filosofia crítica (libertadora e decolonial). 

5. Ao estudar a produção do pensamento ou filosofia latino-americana durante o período 

moderno, sempre nos deparamos com a dualidade entre os “missionários” na América, e os 

“teólogos” na Europa. Até que ponto o senhor considera que essa divisão é prejudicial para 

uma visão mais completa do pensamento latino-americano na modernidade inicial? Como 

vê a relação entre missão, teologia e filosofia no pensamento moderno? 

MB. No pensamento moderno não se pode dissociar a missão do acadêmico. Não por acaso, 

outro amigo meu, Luis Villoro, dizia que precisávamos de uma filosofia “profética”, 

entendida como aquela que nos esclarecesse o rumo da história no futuro. Ou seja, o sentido 

da história. 

6. Há algum tempo, tem se intensificado a produção acadêmica sobre a história da filosofia, 

da teologia e do pensamento em chave global. Um excelente exemplo disso é o livro The 

School of Salamanca: A Case of Global Knowledge Production, coordenado por vários pesquisadores 

do Instituto Max Planck. O senhor considera que este é um movimento importante para o 

avanço no estudo do pensamento novohispano ou latino-americano? Ou acredita que ainda 

não se rompeu suficientemente com uma visão eurocêntrica do pensamento? 

MB. Acredito que esse movimento é, sim, importante. Soube que os alemães estudam mais 

que os espanhóis – e talvez até mesmo que nós – a herança da Escola de Salamanca, porque 

ela influenciou a chamada “escolástica protestante”, com temas e discussões muito 

interessantes. Precisamos estudar nossa herança espanhola. Não é conveniente descartá-la 



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 5 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

para superar o eurocentrismo. É necessário nos descolonizar, mas não a ponto de chegar a 

uma atitude quase suicida. Suicida, porque recebemos muito da filosofia europeia, e convém 

utilizá-la, aproveitá-la. É o que chamo de “decolonialidade analógica”, que não joga fora o 

europeu, mas o aproveita para edificar nossa filosofia. Esse é o desafio: edificar uma filosofia 

própria. 

7. Sabemos que o pensamento de Bartolomé de las Casas, Tomás de Mercado, José de Acosta 

e Solórzano Pereira influenciou profundamente o pensamento europeu durante o período 

moderno. Nesse sentido, seria exagerado ou anacrônico pensar que o impacto da filosofia 

latino-americana entre os séculos XVI e XVIII foi mais significativo para a filosofia em geral 

do que o que ela tem hoje? 

MB. Em boa parte é verdade que nossa filosofia influenciou mais no passado do que hoje. 

Antonio Rubio foi estudado por Descartes, porque em seu colégio era com isso que se 

preparavam para os exames; e Rubio foi citado por Leibniz, em sua Dissertação sobre o princípio 

da individuação, que eu traduzi. Também Tomás de Mercado era lido por europeus. Mas hoje 

vejo muito pouca incidência de nossa filosofia nos demais países. Tomara que essa situação 

mude. 

8. O pensamento produzido na Hispanoamérica teve como uma de suas características 

fundamentais a reflexão sobre a condição humana, jurídica e laboral dos povos originários. 

Ao mesmo tempo, nos últimos anos houve um grande aumento das reflexões sobre o 

racismo e sobre a importância de contar com mais autores indígenas e afrodescendentes. 

Como o senhor acredita que o pensamento hispano-americano pode contribuir com essa 

demanda histórica tão urgente em nosso tempo? 

MB. Me parece que o indigenismo foi ruim no México, porque foi unívoco: tentou 

“ocidentalizar” o indígena. E o que se precisa é respeitá-lo. Promovê-lo em sua própria linha. 

É preciso levar em conta os pensadores indígenas, e para isso é necessário traduzi-los para o 

castelhano, para podermos compreendê-los. Acho que isso é necessário, pois não 

conhecemos seus idiomas nem é fácil aprendê-los. É uma tarefa pendente para os que virão. 

9. Tanto no Instituto de Filosofia quanto no de Investigações Históricas da UNAM, desde 

as décadas de 1970 e 1980, se reconhece a grande importância dos estudos sobre o 

pensamento nauatle e da filosofia a partir da perspectiva dos povos indígenas atuais. Nos 

últimos anos, no Brasil, os escritos do antropólogo Eduardo Viveiros de Castro sobre o 



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 6 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

perspectivismo ameríndio ganharam grande notoriedade ao refletir sobre a possibilidade de 

uma filosofia indígena das “terras baixas”. Qual o senhor acredita ser a herança desse 

movimento interpretativo na atualidade, especialmente nas áreas de história, filosofia e 

hermenêutica? 

MB. Acredito que esses movimentos nos chamam a tomar consciência do problema. 

Estamos muito atrasados no reconhecimento dos indígenas; mas pouco a pouco tem havido 

conscientização. A grande dificuldade é o idioma. Talvez seja bom nos unificarmos em uma 

língua, o espanhol, porque isso nos ajudaria como agora o faz o inglês, e antes fazia o latim. 

Já não tenho tempo para aprender uma língua indígena (e são várias), mas podemos 

promover que se traduzam e que os levemos em conta. 

10. Um dos temas mais importantes de nosso tempo é a questão ecológica. Muitos autores 

europeus, principalmente na França, como Bruno Latour e Philippe Descola, consideram 

que os modos de vida de diversos povos na América Latina estão mais em consonância com 

uma relação menos abismal entre natureza e cultura. Como o senhor vê esse paradigma 

atualmente ao abordar a filosofia indígena? 

MB. Nossos povos originários nos ensinaram a nos relacionar com a natureza de maneira 

mais profunda. Por isso, podem funcionar como paradigma que nos ajude. Mas isso não 

basta. É preciso formar isso em nós, que vivemos nas cidades, não no campo nem na selva 

(onde está a natureza). É um problema pendente, porque cada vez mais estamos cercados 

pela “civilização”. Inclusive os próprios indígenas estão sendo invadidos pelo celular, internet 

etc. 

11. A tradição escolástica, tomista e escotista, é muito diversa na produção latino-americana. 

Uma das muitas interpretações é que essas correntes seriam humanistas, como parecem 

sustentar autores como Lewis Ranke, em contraposição à postura de O’Gorman, por 

exemplo. Hoje em dia, o conceito de humanismo tem sido alvo de diversas críticas, 

especialmente por sua pretensão universalista. O que o senhor pensa sobre essa relação? 

MB. Conheci O’Gorman, e vi que ele preferia a modernidade pelo simples fato de ser 

modernidade. Por isso chegou a dizer, em um de seus livros, que Ginés de Sepúlveda era 

melhor que Las Casas, porque representava a modernidade, o humanismo renascentista, 

enquanto o dominicano era um escolástico, representante do medieval. Mas isso já está sendo 

superado. De fato, o humanismo renascentista teve seu defeito, pois endeusou tanto o 



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 7 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

homem que o fez se crer dono da natureza, com direito a explorá-la. Um novo humanismo 

teria que mudar essa ideia e colocar o ser humano como o responsável por cuidar da natureza, 

nosso habitat. 

12. A hermenêutica da década de 1990 teve grande impacto no mundo ocidental, destacando-

se particularmente as reflexões de Todorov, Gadamer, Lévinas e Paul Ricoeur. Como o 

senhor vê a influência dessa geração na produção da filosofia e na história dos conceitos na 

América Latina hoje? E como ela dialoga com sua obra? 

MB. Todos esses autores me trouxeram algo. Especialmente Ricoeur, que conheci e com 

quem pude dialogar em 1987. Ele me orientou para o que propus como Hermenêutica 

Analógica; porque me disse que o objeto principal da hermenêutica é o símbolo, e a 

interpretação do símbolo só pode ser feita por analogia. Indicou-me seu livro A simbólica do 

mal, no qual ao final escreve explicitamente sobre isso. Eu creio que os símbolos são o núcleo 

das culturas e, se quisermos compreender nossos povos originários, temos que estudar seus 

símbolos, interpretá-los. E isso só poderá ser feito com uma interpretação que recorra à 

analogia, ou seja, com uma hermenêutica analógica. 

13. O senhor parece se definir geralmente como um crítico da pós-modernidade. Uma das 

principais características do pensamento latino-americano do século XX foi o modernismo; 

por exemplo, José Vasconcelos no México foi uma grande referência, assim como Oswald e 

Mário de Andrade no Brasil. O que o senhor pensa sobre o impacto do modernismo na 

filosofia latino-americana hoje? E como ele se relaciona ou se distancia da pós-modernidade? 

MB. Serviu-me muito um livro de Vasconcelos, intitulado Pitágoras, uma teoria do ritmo. É o 

modernismo, como o de Rubén Darío. É o ritmo de nossos países, que, entre os pitagóricos, 

era a harmonia, e a harmonia vinha da proporção, e a proporção era a analogia. O maior 

impacto para mim veio de Octavio Paz, com quem mantive duas conversas sobre a analogia, 

porque ele dizia que a analogia era o núcleo da poesia, como se vê em seu livro Os filhos do 

lodo, que trata dos românticos, simbolistas e surrealistas. Fomos conectados por um amigo 

em comum, e pudemos conversar sobre um aspecto dialético da analogia, que esses poetas 

utilizaram para compreender o universo simbólico. 

14. Por fim, gostaria que indicasse dois autores hispano-americanos dos séculos XVI ao 

XVIII e dois autores do século XX que o senhor recomendaria às novas gerações, explicando 

por quê. 



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 8 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

MB. Do século XVI, recomendo Bartolomé de las Casas, porque agora que se busca 

construir um humanismo mexicano, ele pode nos orientar para não cairmos nos erros do 

humanismo de Sepúlveda; também Tomás de Mercado, que deixou uma teoria econômica 

baseada na justiça. Do século XVII, recomendo Carlos de Sigüenza y Góngora, por seu 

modernismo, e Sor Juana Inés de la Cruz, que, além de poetisa, foi profunda conhecedora 

da filosofia e da teologia, com uma poesia muito conceitual. Do século XVIII, recomendo 

Francisco Xavier Clavijero, que em sua História Antiga do México defendeu os indígenas das 

acusações feitas pelos ilustrados de que eram selvagens, de modo semelhante aos humanistas 

renascentistas que viam nossos índios como bárbaros; também recomendo Rafael Landívar, 

com seu poema sobre os campos do México. E do século XX, recomendo Leopoldo Zea, 

que nos abriu à filosofia latino-americana; e também Luis Villoro, que nos deu o sentido de 

uma filosofia comprometida com a sociedade. 

Referências Bibliográficas 

Do próprio autor: 

BEUCHOT, Maurice. 2003. Hermenéutica analógica. Aplicaciones en América Latina. Bogotá: El 
Búho. 

BEUCHOT, Maurice. 2011. La filosofía en México. Problemas teóricos e históricos. México: UNAM. 

BEUCHOT, Maurice. 2011. Filosofía y lenguaje en la Nueva España. México: IIFL, UNAM. 

BEUCHOT, Maurice. 2008. Facetas del pensamiento colonial mexicano. México: Cuadernos del 
Seminario de Cultura Mexicana. 

BEUCHOT, Maurice. 2012. Ordo analogiae. Interpretación y construcción del mundo. México: IIFL, 
UNAM. 

BEUCHOT, Maurice. 1996. Historia de la filosofía en el México colonial. México: Herder. 

ACOSTA, José de. 2008. Historia Natural y Moral de las Indias. Ed. crítica de Fermín del Pino-
Díaz. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas. 

CLAVIJERO, José. 2014. Historia Antigua de México. Ciudad de México: Porrúa. 

DESCOLA, Philippe. 2021. Além da natureza e cultura. São Paulo: Editora Ubu. 

DUSSEL, Enrique. 1977. Filosofía de la liberación. México: Edicol. 

DUVE, Thomas. 2021. “The School of Salamanca: A Case of Global Knowledge 
Production.” In DUVE, Thomas; EGÍO, José Luis; BIRR, Christian (eds.). Leiden/Boston: 
Brill. 



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 9 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

GADAMER, Hans-Georg. 1997. Verdade e método. Petrópolis: Vozes. 

HANKE, Lewis. 2000. A luta pela justiça na conquista espanhola da América. São Paulo: 
Companhia das Letras. 

LANDÍVAR, Rafael. 1993. Por los campos de México. Ciudad de México: UNAM. 

LAS CASAS, Bartolomé de. 1996. Brevísima relación de la destrucción de las Indias. Madrid: Alianza 
Editorial. 

LATOUR, Bruno. 2001. Jamais fomos modernos. São Paulo: Editora 34. 

LEIBNIZ, G. W. [s.d.]. Dissertação sobre o princípio da individuação. Trad. Mauricio Beuchot. 

LÉVINAS, Emmanuel. 2008. Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70. 

MAGALLÓN ANAYA, Mario; ESCALANTE RODRÍGUEZ, Juan de Dios (coords.). 
2014. América Latina y su episteme analógica. México: UNAM / CIALC. 

MERCADO, Tomás de. 1975. Summa de tratos y contratos. Madrid: Instituto de Estudios 
Fiscales. 

O’GORMAN, Edmundo. 2011. A invenção da América. São Paulo: Ed. UNESP. 

PAZ, Octavio. 2014. Labirinto da solidão. São Paulo: Cosac Naify. 

PEREIRA, Juan de Solórzano. 1739. Politica Indiana. Madrid: Matheo Sacristan. 

RICOEUR, Paul. 2008. História, memória e o esquecimento. Campinas: Edunicamp. 

RUBIO, Antonio. 1605. Commentarii in Summulas Petri Hispani. Salamanca. 

SIGÜENZA Y GÓNGORA, Carlos de. 1976. Historia de los sucesos de la Nueva España. Ed. 
Irving A. Leonard. México: Fondo de Cultura Económica. 

SOR JUANA, Inés De La Cruz. 1982. Inundación castálida. Ed. Georgina Sabat-Rivers. 
México: UNAM / Coordinación de Humanidades / Instituto de Investigaciones Filológicas. 

TODOROV, Tzvetan. 1993. A conquista da América: a questão do outro. São Paulo: Martins 
Fontes. 

VASCONCELOS, José. 1931. Pitágoras: uma teoria do ritmo. México: Fondo de Cultura 
Económica. 

VILLORO, Luis. 1950. Los grandes momentos del indigenismo en México. México: El Colegio de 
México. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. 2002. A inconstância da alma selvagem. São Paulo: Cosac 
Naify. 

ZEA, Leopoldo. 2005. A Filosofia latino-americana como Filosofia pura e simplesmente. Rio de 
Janeiro: Garamond. 

 



MACHADO MOTA, B. Notas sobre a filosofia latino-americana... 10 

SOFIA, VITÓRIA (ES), V. 14, N. 2, P. 01-10, e14250241 Jan/2026 

 

Bento Machado Mota 

 

Bolsista de pós-doutorando pelo Instituto de Investigações Históricas na Universidade 

Nacional Autônoma do México, assessorado por Jorge Traslosheros. Foi Pós-doutorando 

no The Harvard Center for Renaissance Studies, na Villa I Tatti, em Florença. Foi bolsista 

de curta duração na John Carter Library (Brown University) e visiting scholar na KU 

Leuven. Possui doutorado em História Social pela Universidade de São Paulo (2022). 

Possui graduação em História pela Universidade Federal Fluminense (2013) e mestrado 

pela mesma instituição (2016). Tem experiência nas áreas de História Moderna, História 

do Brasil Colonial e História da América colonial, com ênfase em História intelectual 

global, Escolástica ibérica, História indígena, História das Religiões, Missões jesuítas e 

Filosofia Moderna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Os textos deste artigo foram revisados por 
terceiros e submetidos para validação do(s) 

autor(es) antes da publicação 


