
 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 1-3, JUL./DEZ. 2018 

   

EDITORIAL 
EDITORIAL  

 

 

 
 

WANDER ANDRADE DE PAULA1 
Universidade Federal do Espírito Santo (UFES) — Brasil 

wanderdepaula@gmail.com 
 

 

 

A obra de Arthur Schopenhauer ganhou espaço considerável na pesquisa 

brasileira das últimas décadas. Prova disso é o empenho cada vez maior de 

pesquisadores e pesquisadoras em trazer a público traduções para a língua 

portuguesa das obras do filósofo alemão e, muito especialmente, o número 

significativo de trabalhos acadêmicos em torno do seu pensamento — um forte 

indicativo do processo de consolidação de uma “tradição” brasileira de 

interpretação da filosofia schopenhaueriana. Como forma de não apenas registrar 

esse momento especial da interpretação brasileira da filosofia de Schopenhauer, 

mas, sobretudo, celebrar os 200 anos da publicação do primeiro tomo de sua obra 

magna, O mundo como vontade e representação, a Revista Sofia abre espaço para 

o seu primeiro dossiê sobre a obra de Schopenhauer.  

 A presente edição é composta por contribuições de pesquisadores(as) 

jovens e consagrados(as), nacionais e internacionais, atestado da diversidade de 

abordagens e interpretações dedicadas à obra do filósofo alemão. Isso não impede, 

naturalmente, que hajam aproximações temáticas entre os artigos que compõem o 

presente dossiê.  

O pessimismo filosófico, um dos temas pelos quais Schopenhauer é mais 

conhecido, é objeto de análise dos textos de Daniel Soares e Felipe Durante. 

Soares, em “Schopenhauer e a Pessimismus-Frage: a influência da filosofia 

schopenhaueriana durante a controvérsia sobre o pessimismo na filosofia alemã 

do final do século XIX”, discute a “controvérsia sobre o pessimismo”, polêmica 

surgida no fim do XIX, a partir da filosofia de Schopenhauer. Por sua vez, Durante 

apresenta, em “Rudolf Malter e o pessimismo crítico schopenhaueriano”, a 

concepção de “pessimismo crítico” e as suas implicações no pensamento do 

filósofo alemão, a partir da leitura de Malter sobre o tema em questão.  

William Mattioli e Vilmar Debona debruçam-se, cada um a seu modo, no 

problema da teleologia da vontade no pensamento de Schopenhauer. Enquanto 

                                                            
1 Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). 
Editor-Adjunto da Revista Sofia. 

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



 2      Editorial 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P.1-3, JUL./DEZ. 2018 

 

Mattioli ocupa-se, em “‘Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß’: vida e 

finalidade em Schopenhauer”, do conceito de vida, a partir da perspectiva de 

finalidade implicada na metafísica da natureza schopenhaueriana, Debona 

investiga, em “Destino e fatalismo em Schopenhauer”, as noções de destino e 

fatalismo no pensamento do filósofo alemão, em sua interlocução com a noção de 

sabedoria de vida.     

 O tema da estética schopenhaueriana é objeto de investigação dos artigos 

de Selma Bassoli, Anerson Lemos, Daniel Pucciarelli e André Garcia. Bassoli 

discute, em “O modo de conhecimento do gênio e do santo”, as formas de 

conhecimento no gênio e no santo, diferenciando as noções de contemplação 

estética e quietivo da vontade. Lemos analisa, em “Aspectos metodológicos da 

articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer”, a relação entre 

ética e estética no pensamento do filósofo alemão, defendendo a estética como 

uma forma de preparação para a ética. Pucciarelli investiga, em “O que pode a 

filosofia da música? Física e metafísica da música em Schopenhauer”, o discurso 

filosófico schopenhaueriano sobre a música, de modo a comprovar que sua 

metafísica da música é um espaço privilegiado para se estudar a natureza mesma 

da estética filosófica. Garcia ocupa-se, em “A arte da apresentação do mundo: 

Schopenhauer e a estética da alegoria”, da reflexão estética schopenhaueriana 

sobre a alegoria, no intuito de demonstrar, dentre outras coisas, sua importância 

para uma “retórica poética do engano”.    

 Flamarion Ramos debate, em “Arquitetura, organismo e sistema: 

observações sobre a filosofia e sua exposição em Schopenhauer”, a noção de 

sistema em Schopenhauer, questionando a relação hierárquica entre ética e 

estética, metafísica e teoria do conhecimento em seu pensamento. Leandro 

Chevitarese discute, em “Considerações sobre a ‘Atualidade’ de Schopenhauer”, a 

“atualidade” do pensamento de Schopenhauer, tendo como base as suas noções 

de metafísica imanente e história.   

  Os interlocutores e as influências de Schopenhauer ocupam, como não 

poderia deixar de ser, o centro de algumas reflexões aqui apresentadas, como é o 

caso dos artigos de Guilherme Germer, Kleverton Bacelar, João Constâncio e 

Oswaldo Giacoia Júnior. Germer discute, em “O mundo como arquétipo e como 

sombra: sobre a assimilação de Schopenhauer da teoria das Ideias de Platão”, a 

relação da filosofia de Schopenhauer com a teoria das Ideias de Platão. Bacelar 

analisa, em “O desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer”, a 

influência da psicologia moral schopenhaueriana nas obras de autores como Paul 

Rée e Nietzsche. Constâncio discute, em “Schopenhauer, mestre de Nietzsche: 

sobre niilismo e ascetismo”, o tema do niilismo e do ascetismo, em Nietzsche, 

como um desdobramento necessário de sua leitura de Schopenhauer. Giacoia 

Júnior discute, em “Angústia de consciência: maldade e redenção, estética e ética 

na filosofia de Arthur Schopenhauer”, o problema, importante na relação entre a 

ética e a estética schopenhauerianas, da transição da maldade extrema para a 

autonegação da vontade de viver, a partir de uma aproximação com a filosofia de 

Kitaro Nishida.         



Wander Andrade de Paula       3 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 1-3, JUL./DEZ. 2019 

 Contribuem ainda para a presente edição, na seção “Fluxo Contínuo”, os 

artigos “O sujeito, o prazer e o gozo na pós-modernidade: uma leitura a partir de 

Montaigne e Freud”, de Rogério Miranda de Almeida e Fabiano de Mello Vieira; 

“Desconstrução e heterodoxia linguística em Jacques Derrida”, de Tiago de Fraga 

Gomes; “O falibilismo epistemológico de Karl Popper”, de Fernando Ruiz Rosario; 

“O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze”, de Christian 

Fernando Ribeiro Guimarães Vinci; e “A semântica anselmiana dos termos 

denominativos”, de Guilherme Wyllie.  

 Gostaria de, mais uma vez, agradecer a cada uma das pesquisadoras e a 

cada um dos pesquisadores que prontamente submeteram seus textos para o 

Dossiê Schopenhauer, bem como às tantas e aos tantos pareceristas, que 

contribuíram decisivamente para o alto nível das discussões aqui apresentadas. 

Não poderia deixar de registrar, por fim, um agradecimento ao nosso monitor, 

Bruno Correia, pelo trabalho conjunto de editoração da versão final dos textos.   

 

Desejo a todos(as) uma ótima leitura.  

 

 

 



 
 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
  

O DESENVOLVIMENTO DA PSICOLOGIA MORAL DE 
SCHOPENHAUER 

THE DEVELOPMENT OF SCHOPENHAUER´S MORAL PSYCHOLOGY 
 

 

 

KLEVERTON BACELAR1 
Universidade Federal da Bahia (UFBA) — Brasil 

kbacelar@ufba.br 
 

 

 

RESUMO: Esse artigo tem por objetivo expor o surgimento e as transformações da psicologia moral 
na obra de Schopenhauer (1788-1860), desde seu início nos anos de formação até o fim de sua 
produção intelectual, como requisito prévio para indicar sua função preparatória para o surgimento 
das psicologias de Paul Rée e Friedrich Nietzsche que com ela confrontam-se paralelamente. 

PALAVRAS-CHAVE: Psicologia. Caráter. Móbeis da vontade. 

ABSTRACT: This paper aims to expose the emergence and transformations of moral psychology in 
Schopenhauer's thought (1788-1860). This study is a prerequisite to indicate the preparatory 
function assumed by Schopenhauer’s psychology for the emergence of psychologies in Rée and 
Nietzsche, which have developed in parallel way arguing the Schopenhauer´s one. 

KEYWORDS:  Psychology. Character. Will mobiles. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Esse artigo tem por objetivo expor o surgimento e as transformações da 

psicologia moral na obra de Schopenhauer (1788-1860) desde seu início nos anos 

de formação durante as aulas de Schultze e Fichte até o fim de sua produção 

intelectual.  

Ao esboçar o desenvolvimento da psicologia de Schopenhauer desde sua 

Dissertação de 1813 até os Parerga e Paralipomena (1851) para interpretá-la como 

um esforço progressivo de especificação da “esfera cromática dos caracteres” (QR), 

da “distinção ética dos caracteres” (MVR), dos “móbeis da vontade humana” (FM) 

até “da variedade das individualidades” (PP), procuro entabular um diálogo com 

algumas interpretações correntes de Nietzsche que ainda deixam correr solto o 

boato de Deleuze quando afirmou que “Nietzsche gosta de opor a vontade de 
poder ao querer-viver schopenhaueriano, mesmo que seja em função da extrema 

                                       
1 Professor do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal da Bahia 
(PPGF/UFBA).   

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



Kleverton Bacelar       5 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

generalidade desse último” (DELEUZE, 1976, p. 41).2 Contra esse entendimento, 

pretendo mostrar que, longe de ser muito geral, essa noção central da psicologia 

de Schopenhauer passou por um desenvolvimento progressivo até receber um 

tratamento detalhado nos Dois Problemas Fundamentais da Ética (1841) e dois 

pequenos ajustes nos Suplementos (1844) e nos Parerga e Paralipomena (1854) 

que serão decisivamente retomados na formação da psicologia moral de Paul Rée 

e de Friedrich Nietzsche gestadas durante sua estada de inverno 

[Winteraufenthaltes] conjunta em Sorento (1876 a 1877).  

Emprego a palavra desenvolvimento de uma maneira voluntariamente 

neutra nessa abordagem necessariamente serial e cronológica que se pretende 

histórica na acepção originária de inquérito e descrição, sem, entretanto, julgá-la 

como um progresso ou uma evolução, tampouco como um retrocesso. Isso porque 

não ignoro as contradições dessa psicologia apontadas pelos comentadores, 

especialmente por Mathias Kossler nas últimas páginas de sua eruditíssima e 

volumosa obra Ética empírica e moral cristã. Como mostrei em outro texto, Kossler 

contraria a compreensão tradicional da soteriologia e da eudemonologia como as 

duas grandes correntes da filosofia prática schopenhaueriana ao postular um corte 

na moral de Schopenhauer instaurado pela a Triebfedernlehre surgida em Sobre o 

Fundamento da Moral (1840). Enquanto os intérpretes foram induzidos às análises 

sobre a acomodação da perspectiva eudemonológica da sabedoria de vida na 

perspectiva soteriológica da santidade,3 dentre os principais G. Gurisatti e, entre 

nós, eu rendo aqui minha homenagem aos trabalhos de Leandro Chevitarese e 

Vilmar Debona, Mathias Kossler cinde a moral de Schopenhauer em duas:  a 

verdadeira moral do Mundo e a equivocada moral do segundo escrito posto a 

prêmio (BACELAR, 2015b). Sem retomar essa poderosa interpretação, limito-me a 

registrar os momentos principais da abordagem schopenhaueriana da psicologia 

moral para avançar em trabalhos posteriores a hipótese de que a retomada por 

Schopenhauer da distinção kantiana entre caráter inteligível e empírico sofre 

sucessivas modificações que culminam em sua doutrina inicialmente trinitária dos 

móbeis, reparada por alguns pequenos acréscimos e especificações nas obras 

derradeiras de Schopenhauer até ser retomada numa perspectiva estritamente 

psicológica mas dualista de travo social-darwinista por Paul Rée em A Origem dos 
Sentimentos Morais (impulsos egoístas e altruístas) e numa perspectiva também 

psicológica mas sociohistórica (HH§37) e monista no programa nietzschiano da 

filosofia histórica implementado a partir de Humano e remodelado a em Para Além 

                                       
2 Os escritos de Schopenhauer e Nietzsche foram citados com as siglas habituais dos 
“Schopenhauer-Jahrbuch/Voluntas” e "Nietzsche-Studien/Cadernos Nietzsche"; suas obras segundo 
as edições habituais que estão lá, cotejadas e citadas na paginação das traduções indicadas nas 
referências bibliográficas. 
3 O problema da acomodação foi formulado com precisão por Franco Volpi na apresentação do 
grande livro de Gurisatti: “O problema que surge é: como conciliar a ideia de que um inexorável 
destino metafísico força a vida a oscilar perpetuamente entre tédio e dor com o ensinamento de 
uma sabedoria da vida que gostaria de se opor a tal destino? Não é contraditório postular a 
inelutabilidade dessa força metafísica cega que é a Vontade e, ao mesmo tempo, afirmar que esse 
capricho frágil da Mãe Natureza que é o indivíduo pode governá-la com sua fraca sabedoria? A 
metafísica do pessimismo ensina que a vida não é bela. Mas então, qual sabedoria poderá nos 
salvar do naufrágio seguro? Como superar a contradição que divide as duas partes do sistema 
Schopenhaueriano?” (VOLPI, 2002, p. 12). 



  6      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

do bem e do mal (BM §26 c/c § 36). Isso talvez sirva de indicação para contornar 

os batidos e gastos estudos inconclusivos sobre a influência de Rée sobre Nietzsche 

para vislumbrar suas obras sorrentinas como estratégias distintas e paralelas de 

desenvolver a psicologia moral de Schopenhauer com outros meios, direções e 

propósitos4. 

O texto está articulado em quatro partes: 1) A noção de psicologia nos 

Manuscritos e o valor posicional central de caráter e motivo na Quadrupla Raiz de 

1813; 2) a extensão metafísica (cosmológica) da noção de caráter no livro II e a 

distinção ética dos caracteres no livro IV do Mundo; 3) a especificação das 

"diferenças éticas dos caracteres" no escritos complementares e suplementares;  4) 

Conclusão: As Origens dos Sentimentos Morais e Humano, demasiado humano 

como confrontações com a psicologia moral de Schopenhauer.  

 

I A PSICOLOGIA NOS MANUSCRITOS E NA QUÁDRUPLA 

Seguramente o interesse de Schopenhauer pela psicologia remonta ao 

tempo em que ouviu as preleções de Ernst G. Schulze sobre metafísica, lógica e 

psicologia no semestre de inverno de 1810-1811 na Universidade de Gottingen 

durante seus dois anos de estudos de medicina e ciências que ele abandonou para 

se dedicar ao estudo da filosofia na Universidade de Berlim onde também assistiu 

ao curso proferido por Fichte sobre os fatos da consciência5. Embora os principais 

comentadores de Schopenhauer enfatizem com justeza que a principal influência 

de Schulze sobre ele consistiu em sua interpretação da filosofia kantiana exposta 

no Enesidemo e na Crítica da Filosofia Teórica, nas quais se demonstra as 

inconsequências do modo como Kant, ao considerar  a coisa em si como causa da 

intuição sensível, extrapolou indevidamente o uso das categorias da existência e 

da causalidade, devemos notar que outro influxo não menos importante de Schulze 

sobre Schopenhauer é visivelmente perceptível em sua insistência na clareza e 

rigor, na ênfase da primazia da vontade sobre o intelecto e na visão dos sistemas 

filosóficos como Weltanschauungen (BEISER, 1987, p. 268). Em Berlim, para onde 

Schopenhauer havia se mudado no final de setembro de 1811 com o propósito de 

ouvir as palestras de um “verdadeiro filósofo” e "grande espírito”, ou seja, Fichte, 

o jovem estudante seguiu as lições do famoso pensador “sobre o estudo da 

filosofia”, “os fatos de consciência”, etc., mas logo ficou decepcionado, como 

atestam as notas desses cursos de 1811 e 1811/1812 presentes no Espólio 
Manuscrito (HN/MP). 

Na primeira anotação sobre a psicologia, datada de 1813 e tomada ainda 

em Berlim, ou seja, antes da redação da dissertação propriamente dita, que ocorreu 

entre meados de junho a meados de setembro no isolamento da hospedaria de 

Rudolstadt, o jovem Schopenhauer afirma que “a observação e classificação das 

                                       
4 Trata-se da segunda parte de um projeto de pesquisa sobre “A importância da psicologia moral 
de Schopenhauer como preparação da psicologia de Paul Rée e Friedrich Nietzsche”, desenvolvido 
conjuntamente com Bruno Martins Machado (UFS). 
5 As anotações dos cursos de Schulze seguidos por Schopenhauer em Gottingen (metafísica, 
psicologia e lógica) foram documentadas por Matteo Vincenzo D’Alfonso.  



Kleverton Bacelar       7 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

diferentes maneiras em que a ação ocorre (depois de todas essas modificações 

sofridas pela causa quando atua sobre um ser pensante e volente é o objeto [Sache] 

da psicologia” (HN, I, p. 65). Desde aqui, o termo psicologia será empregado por 

Schopenhauer como a ciência que estuda tanto as causas quanto as diferentes 

maneiras da ação humana.6 

Na tese de doutorado Sobre a quádrupla raiz do princípio de razão 
suficiente, de 1813, a psicologia é tratada na exposição da última das quatro classes 

de representação, ou seja, no capítulo dedicado ao princípio de razão suficiente 

do agir. Como sabemos, essa última classe só compreende um único objeto, o 

“objeto imediato do sentido interno”, o sujeito da volição que é objeto para o 

sujeito do conhecimento.7 Para ele, prevalece o principium agendi enquanto lei de 

motivação, ou seja, a relação necessária da decisão de agir a seu motivo. Na análise 

da lei de motivação que o capítulo VII fornece, e que será o mais modificado na 

segunda edição da Quádrupla Raiz (1847), Schopenhauer introduz as noções de 

caráter empírico e inteligível tomadas de empréstimo à filosofia kantiana como 

principais ferramentas heurísticas da explicação da ação humana. Como vários 

comentadores já indicaram as semelhanças e diferenças entre as noções em Kant 

e Schopenhauer,8 cumpre-nos apenas salientar que o caráter empírico é uma 

hipótese admitida pela seguinte observação psicológica, ou seja, empírica, segundo 

a qual pessoas diferentes mostram formas diferentes de agir a partir de motivos 

iguais, mas a mesma pessoa age sempre da mesma maneira sob condições iguais. 

Embora a expressão do caráter empírico seja “fragmentada” porque ele “só pode 

ser conhecido e reconstituído a partir das ações do indivíduo”, sua “unidade e 

imutabilidade” conduz ao pensamento do caráter empírico como o “fenômeno de 

um estado incognoscível, intemporal e por assim dizer permanente do sujeito do 

querer”, ou seja, de um “caráter inteligível”. Concordo com os comentadores 

quando afirmam que Schopenhauer introduziu a noção metafísica do caráter 

inteligível aqui na Dissertação de 1813 para que as ações humanas não ficassem 

fora do âmbito do PRS e, desse modo, fossem passíveis de imputação9. 

                                       
6 Esses textos de Schopenhauer precisam da devida contextualização no debate sobre a psicologia 
na obra de Kant e na posteridade do kantismo de sua época. Esquematicamente, Kant retoma a 
distinção wolffiana entre “psicologia empírica” e “psicologia racional”, para, na primeira Crítica 
(1781) reduzir a última a pó de traque ao argumentar que se resume à proposição “penso”, seu 
“texto único”. Com efeito, como só existe conhecimento de objeto e o eu transcendental não pode 
pensar a si mesmo visto que é condição a priori da experiência e não uma substância como 
afirmaram erroneamente os dogmáticos, resta apenas uma psicologia empírica, ou seja, um estudo 
da alma “sob a orientação da experiência”. Mesmo essa psicologia empírica será criticada nos 
Primeiros Princípios Metafísicos da Ciência da Natureza (1786) por não ser matematizável nem 
suscetível de experimentação. Apesar dessas restrições, nem tudo está perdido para a psicologia 
empírica que recebe de Kant o apoio da metodologia antropológica desenvolvida na Antropologia 
do ponto de vista pragmático e que se baseia em observações dos sentidos externos mais que 
internos (observações mundanas de homens e mulheres, biografias, peças de teatro e romances, 
relatos de viagens, etc.). Para uma abordagem inicial e acessível no vernáculo da problemática 
relação entre a psicologia racional, empírica e transcendental, cf. HATEFIELD, 2009, p. 243-73. 
7 Sobre a excelente exposição da teoria schopenhaueriana do Selbst, cf. ZÖLLER, 1999.  
8 Cf. Kossler (1995; 1999; 2002) e Debona (2013; 2015).  
9 Refiro-me a Gurisatti e Kossler. Com efeito, Gurissatti salienta que “é de fato manifesto o contexto 
moral da emergência do par "caráter inteligível — caráter empírico" nas notas de 1813 (...). É o 
"caráter moral" isso que no homem constitui o essencial e não muda por toda a vida; antes, a vida 
do indivíduo, como um todo, não é mais do que o "fazer-se visível" do caráter inteligível que está 



  8      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

A fragmentação do caráter e a impossibilidade do conhecimento completo 

dos motivos traz importantes implicações para sistematicidade da psicologia 

empírica. Em primeiro lugar, as circunstâncias da ação não são perfeitamente 

conhecidas porque, dada a desigualdade da inteligência entre os homens, um 

mesmo estado de objetos reais dá lugar a julgamentos ou motivos distintos que 

explicam, em parte, a variação da reação dos indivíduos a um mesmo motivo dado. 

Depois, significa que o sujeito do querer só se conhece querendo, ou seja, no 

momento de suas decisões, motivo pelo qual o autoconhecimento do caráter é 

difícil. Por fim, a individualidade dos caracteres humanos é outro importante fator 

adicional que explica a variedade das reações a um mesmo motivo: 

Se o caráter empírico do homem fosse perfeitamente conhecido, 
se poderia predizer sua ação a partir das circunstâncias nas quais 
ele se encontra, estas desempenhando aqui o papel de motivos 
de suas ações, como qualquer coisa que nela esteja seguindo uma 
regra, tanto quanto o efeito pode predizer o conhecimento da 
causa. Uma importante correção seria sempre necessária em razão 
da diferença das circunstâncias nas quais se encontra o homem 
em relação com a representação total de uma experiência que nos 
é comum a todos, ou seja, objetiva e com os julgamentos que ele 
porta e combina seguindo a acuidade de seu entendimento. Ora 
um conhecimento completo do caráter empírico como da correção 
a lhe aplicar é impossível, porque ambos não são dados como 
objetos, mas nós os reconstruímos apenas a partir de um número 
de casos sempre limitados e um completo conhecimento desses 
mesmos casos é impossível porque nós nunca poderemos saber 
todas as impressões anteriores e atuais que o homem conserva 
[erhalten] e que modificam a sua inclinação no momento da 
decisão e seu juízo no momento da reflexão. Entretanto, até um 
certo grau, um tal conhecimento é certamente possível até mesmo 
efetivo e de grande utilidade para os homens do mundo. A 
instrução [Anleitung] nesse último propósito [Absicht] é dada pela 
psicologia pragmática, e, em geral, pela psicologia empírica. O 
caráter empírico dos animais é mais fácil de sondar porque cada 
espécie só tem apenas um que se apresenta muito claramente e 
com mínimas diferenças nos indivíduos, enquanto tipos da 
natureza externa da espécie. O caráter empírico da espécie pode 

                                       
"fora da vida e fora do tempo". A estrutura do "fazer-se visível", "fazer-se presente", "manifestar-se", 
em suma, do aparecer e do exprimir-se de algo que em si é inaparente e privado de expressão, já 
é bem conhecida e sempre a mesma: por um lado o caráter inteligível é o inaparente, o essencial, 
o metafísico do homem, por outro, ele aparece na vida e no tempo como um caráter empírico” 
(GURISATTI, 2002, p. 99). Kossler, por sua vez, apontou com precisão a necessidade moral da 
introdução dessa noção: “O caráter inteligível é introduzido por Schopenhauer com a finalidade de 
que a ação humana não fique fora do âmbito do princípio de razão — de modo que também aqui 
se tenha o direito de perguntar “por que”. Caso as ações não pudessem ser subsumidas a uma das 
figuras do domínio do princípio da razão, então os atos seriam arbitrariamente cegos, sem 
fundamento e sem motivo e, desse modo, não poderiam ser avaliados moralmente. Se as ações 
fossem subsumidas ao princípio de razão do devir, de modo que se tornassem desnecessárias uma 
figura própria do princípio de razão e o emprego da doutrina do caráter, elas seriam determinadas 
naturalmente e assim também pouco passíveis de julgamento moral (de fato este problema surge 
na 2ª. Edição). Também não se poderia falar de atos, mas somente de acontecimentos (Ereignissen), 
de uma alteração de estados, conforme a determinação da lei da causalidade (G, 36). Como em 
Kant, o caráter inteligível também serve, além disso, para demonstrar a possibilidade da moral, 
mesmo tendo Schopenhauer, como dito, enfatizado na tese, que nela não deveria ser abordado 
nada sobre a ética em si. A adoção de um caráter inteligível frente à alternativa de decisões 
aleatórias é eticamente fundamentada, pois ela é necessária para explicar a responsabilidade e 
imputação moral dos atos ao sujeito do querer” (KOSSLER, 2014, p. 18).  



Kleverton Bacelar       9 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

muito facilmente ser conhecido a partir das diferentes experiências 
que se faz dos diferentes indivíduos e aquele que observou 
atentamente vários indivíduos da espécie pode muito bem 
predizer como um gato, um cão ou um macaco se comportarão 
em um caso determinado. [...] No caso do gênero humano tal 
observação da espécie inteira dá na verdade isso que se chama de 
conhecimento do homem (ou seja, uma psicologia empírico-
pragmática não sistemática), cujas regras, no entanto jamais tem 
qualquer certeza, devido ao caráter individual que se sobressai 
claramente o qual é um fenômeno da liberdade condicionado pela 
razão e que é enquanto tal, o privilégio do homem. (SG/PR, §46). 

 

Essa longa passagem é importante porque revela desde cedo o objeto da 

psicologia de Schopenhauer — os caráteres humanos —, revela também o interesse 

do filósofo em diferenciá-los entre si e ainda diferencia-los dos caracteres dos 

animais e as consequências dessa diferenciação: enquanto o comportamento dos 

animais dentro de uma espécie apresenta uma grande uniformidade, de tal modo 

que só se pode falar do caráter do gênero, os seres humanos agem ou comportam-

se de modos tão impressionantemente distintos sob as mesmas circunstâncias 

dadas que se deve concluir que possuem um caráter individual além do da espécie 

e que ele se sobressai, inviabilizando uma psicologia humana “sistemática” capaz 

de estabelecer leis (regras) para o comportamento. A individualidade dos 

caracteres humanos aparece aqui como um empecilho para a psicologia empírica 

sistemática, e a obra posterior de Schopenhauer tratará de “sistematizar” essa 

psicologia empírica, ou seja, os caracteres empíricos do homem, serão mais 

precisamente determinados, distinguidos, especializados com o propósito de 

estabelecer uma teoria da ação humana — isto é uma psicologia. 

Para concluir essa incursão sobre a Dissertação de 1813, devemos notar que 

desde aqui Schopenhauer explica a ação humana através da relação necessária 

entre o caráter e o motivo que ele solicita e que a ênfase na explicação da decisão 

de agir recai no caráter, não no motivo expressamente declarado “insuficiente” 

para a explicação da ação:  

O motivo é assim para o caráter empírico a razão suficiente do 
agir. As circunstancias que se tornam também motivos para o agir 
não são, entretanto, a causa do agir que seria efeito delas porque 
a ação não resulta delas, mas do caráter empírico solicitado por 
elas; este não é em si mesmo nada de imediatamente perceptível, 
mas é somente qualquer coisa a concluir das ações e uma 
construção imperfeita. (SG/PR, §46; grifos meus). 

 

Também devemos notar que, embora Schopenhauer declare desejar excluir 

de sua tese sobre o princípio de razão todos os elementos que lhe são estranhos, 

particularmente éticos e estéticos, a lei de motivação tratada como uma classe 

específica recoloca a ética no âmbito da psicologia e sua noção central, o caráter, 

reaproxima a ética da estética. A referência a Shakespeare nessa passagem da 

Dissertação encontra sua justificação na relação originariamente próxima entre 

ética (caráter) e estética (personagem): 



  10      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

Pode-se comparar a lei da causalidade com a lei da ótica, segundo 
a qual o raio luminoso atua sobre corpos transparentes incolores 
com superfícies paralelas e sobre um espelho incolor: ele 
transpassa completamente inalterado ou é refletido, de modo que 
onde ele estava antes estará depois, e é possível prever a última 
situação a partir da primeira. Mas a lei da motivação assemelha-se 
àquela conforme a qual o raio luminoso atua sobre corpos 
coloridos: aqui, um corpo vermelho, um verde ou ainda um preto 
absolutamente não reflete igualmente um mesmo raio luminoso, 
e como cada corpo refletiria, não é possível prever pelo 
conhecimento do corpo nem da luz, mas somente depois de 
conhecer a percepção do encontro de ambos. Assim, da mesma 
maneira como ele refletiu na primeira vez ele refletirá em todas as 
outras, pois ele só reflete um tipo de luz. [...] Mas que seja possível 
lançar olhares profundos sob a esfera cromática dos caracteres 
empíricos de alguns seres humanos; que estes, subtraídos a 
qualquer explicação, acenem para uma compreensão imediata do 
caráter inteligível, percebemos nos grandes poetas, principalmente 
em Shakespeare. (SG/PR, §46; grifos meus).10 

 

Por fim deve ser sublinhado que os entraves apontados para a 

sistematização da psicologia não impedem Schopenhauer de fornecer uma divisão 

das ciências fundadas na lei de motivação:  

A lei de motivação, quando se consideram todos os motivos e 
máximas, quaisquer que sejam, como dados que explicam as 
ações, é o principal fio condutor[guia] da história, da política, da 
psicologia pragmática, etc.; mas se se faz dos motivos e máximas 
em si mesmos, de seu valor e origem, objeto de investigação, é o 
fio condutor da ética. (SG/PR §57; grifos meus). 

 

Se as ações históricas e políticas são explicáveis e compreensíveis quando 

se conhecem os motivos, para as ações morais não basta conhecer os motivos é 

necessário conhecer seu valor e sua origem no caráter que os solicita.  

 

II A PSICOLOGIA NO MUNDO 

Em O Mundo como Vontade e Representação (1813), Schopenhauer 

promove a extensão da relação entre caráter empírico e inteligível para o mundo 

da representação e para o mundo da vontade. Essa extensão é descrita como a 

passagem do momento “crítico” da dissertação que analisa a estrutura “a priori” de 

nossa experiência para o momento “sistemático” ocorrida entre 1813 a 1818 que 

                                       
10 Apoiado nas análises de Paul Ricoeur, já mostrei que o liame entre as disciplinas foi assegurado 
desde a antiguidade pela terminologia comum (práxis, ação; ethos e caráter; pessoa e personagem) 
e que ele permanece de ponta a ponta presente na obra de Schopenhauer.  Com efeito, o caráter 
é identificado com a personagem de uma história narrada que o poeta coloca no movimento de 
uma intriga ou situação: “O poeta oferece à imaginação imagens da vida, caracteres humanos e 
situações, põe tudo isso em movimento e deixa cada um levar seu pensamento tão longe quanto 
sua força espiritual lhe permitir”(P/P§4). Se, por um lado, uma clara compreensão do que está em 
jogo na atribuição schopenhaueriana da noção de pessoa às ideias individuais da espécie humana 
é a questão da responsabilidade, por outro ela permite ao filósofo integrar duas formas de narrativa 
sobre o destino humano individual, entrecruzando poética e a ética num “pensamento único” (cf. 
BACELAR, 2015, p. 239ss).  



Kleverton Bacelar       11 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

coincide com a possibilidade de formular uma tese “realista” frente ao pressuposto 

idealista da tese Sobre a Quadrupla Raiz do Princípio de Razão que se “fundamenta 

na vontade como especial objeto de conhecimento e no corpo como via específica 

de acesso a esse conhecimento” (D’ALFONSO, 2011, p. 150). Esse conhecimento 

do corpo como “objetidade” da vontade, conceito chave da metafísica 

schopenhaueriana, é um conhecimento empírico-psicológico e só depois da 

“conclusão analógica” tornar-se-á um conceito cosmológico, posto que transladado 

ou transferido para a totalidade do mundo como representação11. A metafísica de 

Schopenhauer tem por base a experiência do sujeito do conhecimento com seu 

próprio corpo12, isto é, um “duplo empírico-transcendental” que Foucault chamou 

de dispositivo antropológico do pensamento moderno (1987, p. 334ss)13 e, nele, a 

psicologia adquire um valor posicional central, como bem nos lembra Spierling:  

De entre todos los objetos, el cuerpo es el más extraordinario. Nos 
está dado, de entre todos los demás objetos, con la mayor 
intimidad y de un doble modo. Desde fuera conocemos el cuerpo 
como una cosa intuible, desde dentro, como una variedad de 
estímulos sensoriales, necesidades y pasiones subjetivas. Todos 
los demás objetos nos están dados tan sólo de una manera simple. 
Sólo los conocemos a modo de cosas desde fuera. El cuerpo lo 
conocemos además, adicionalmente, desde dentro, como algo que 
nos oprime, como algo pulsional, como algo volente. Al sujeto 
cognoscente le está dada, a través de su experiencia íntima del 
propio cuerpo, la palabra clave del enigma metafísico. Tiene por 
nombre Voluntad Schopenhauer parte en su metafísica 

                                       
11 Oliver Hallich mostra didaticamente como “a transição da filosofia transcendental para a 
metafísica (MVR I §§ 17-22) ocorre em quatro etapas, cujas duas primeiras são realizadas com apenas 
algumas frases e quase casualmente. Primeiro, a reflexão do sujeito sobre si mesmo é fixada como 
ponto de partida da argumentação. Na segunda etapa, o sujeito é determinado como um corpo. Na 
terceira etapa, o movimento do corpo é identificado com um ato volitivo, e então na quarta, é 
consumada a transferência analógica do próprio corpo para o mundo exterior, e o último também 
é determinado como vontade” (HALLICH, 2014, p. 53-4). 
12 Nessa passagem do Mundo o corpo aparece como um duplo: “Ao sujeito do conhecimento que 
entra em cena como indivíduo mediante sua identidade com o corpo, este corpo é dado de duas 
maneiras completamente diferentes: uma vez como representação na intuição do entendimento, 
como objeto entre objetos e submetido às leis destes; outra vez de maneira completamente outra, 
a saber, como aquilo conhecido imediatamente por cada um e indicado pela palavra VONTADE” 
(MVR I, §18, p. 157). 
13 No ensaio Sobre a filosofia e seu método, Schopenhauer parece corroborar essa interpretação 
foucaultiana ao afirmar: 1) que o objeto da filosofia é a experiência enquanto tal e na totalidade; 
2) que o médium pelo qual a experiência em geral se apresenta é a representação, portanto, o 
intelecto; 3) que a investigação filosófica começa como teoria do conhecimento intuitivo e abstrato, 
portanto como teoria do entendimento (dianologia) e teoria da razão (lógica), ou seja, como 
philosophia prima ou ontologia; 4) que a filosofia em sentido mais estrito é a metafísica que busca 
apreender a natureza não apenas como um ser ordenado e considerado em seu nexo, mas como 
um ser dado, diferente dela mesma e que lhe determina de alguma maneira; 5) que esse ser é a 
coisa-em-si, a essência intima e última do fenômeno conhecida por meio da combinação da 
experiência externa e interna como presente em nossa vontade; 6) que a combinação da essência 
em si do homem com a essência em si de todas as coisas (mundo) penetra e preenche toda a 
metafísica em todas as suas partes (metafísica da natureza, do belo e dos costumes), não podendo 
aparecer separadamente como psicologia, seja ela transcendental ou racional (hipóstase 
transcendente); 7) que essa combinação revela a identidade essencial do microcosmo e do 
macrocosmo; 8) que, por fim, se não pode aparecer separadamente como psicologia, pode 
estabelecer-se como antropologia, ou seja, como ciência da experiência, subdividida por um lado 
em anatomia e fisiologia, e por ouro em psicologia empírica (“conhecimento das manifestações e 
particularidades morais e intelectuais do gênero humano que surge da observação e nesse sentido, 
conhecimento também da variedade das individualidades”), cf. P/P § 21. 



  12      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

hermenéutica de esta experiencia íntima empírico-psicológica del 
propio cuerpo y la transfiere por analogía a la totalidad del mundo 
como representación. […] Este origen de la metafísica en fuentes 
de conocimiento empíricas muestra que la Voluntad es algo 
relativo respecto de nuestro conocimiento. En este punto, no 
obstante, invierte Schopenhauer el punto de vista. Ya no mira 
desde el mundo como representación al mundo como Voluntad. 
Contempla ahora, inversamente, desde la Voluntad en la 
naturaleza, o sea, desde el mundo como Voluntad, el mundo de 
la representación. (SPIERLING, 1989, p. 60). 

 

Sem nos determos na exposição da passagem da filosofia transcendental 

para a metafísica da vontade feita na transição do primeiro para o segundo livro 

do Mundo, cumpre registrar que o “duplo ponto de vista” metódico de 

Schopenhauer, encontra-se sinalizado na função que a preposição “als” 

desempenha ao aparecer estampada no título da obra principal, e se consubstancia 

nas divisões da exposição do pensamento único em quatro considerações, onde 

Schopenhauer transfere para o leitor a difícil tarefa de acompanhar sua mudança 

de ponto de vista (livros 1 e 3; 2 e 4).14 Aparte as dificuldades colocadas para o 

leitor que se vê na obrigação de acompanhar o modo como o filósofo une esses 

dois pontos, também cumpre salientar que as perspectivas são “discrepantes”15. 

Sem podemos nos deter nessa dificuldade que talvez seja a maior entre as que se 

apresentam para os intérpretes de Schopenhauer (a conexão entre 

transcendentalismo e metafísica), retomemos a exposição de sua teoria do caráter 

tal como encontra-se reformulada no coração de sua metafísica, ou seja, no livro 

dois de O Mundo. 

Cada coisa da natureza é o fenômeno de uma vontade única e indivisível. 

Única, no sentido de exterior ao tempo e espaço (alheia ao princípio de 

individuação); indivisível no sentido de que sua essência está presente no todo e 

indivisa em cada coisa. A pluralidade das coisas no espaço e no tempo, em seu 

                                       
14 Quanto a esse ponto tenho de remeter o leitor aos sugestivos trabalhos de CACCIOLA, 1994, 
SPIERLING, 1988, e KOSSLER, 2008. 
15 Seguimos nesse ponto Spierling (1989, p. 60-1): “Este cambio metódico de consideración conduce 
a un uso ambivalente del concepto de Voluntad. Esta es la razón de por qué Schopenhauer habla 
unas veces con reservas de la Voluntad, y otras, de tal modo como si la Voluntad fuera 
efectivamente lo Absoluto sin más. En otras palabras: Schopenhauer filosofa desde dos direcciones 
y establece, en cada caso, presupuestos contrarios. Primeramente, parte del punto de vista empírico-
individual y se pregunta, en su desciframiento hermenéutico del mundo como representación, cada 
vez más detallada y profundamente por la esencia originaria del mundo. La reconoce 
aproximativamente en la Voluntad, pero este conocimiento ha de detenerse, por decirlo así, a 
«medio» camino, ya que la interpretación en esta dirección no se puede llevar a término a causa de 
los límites de nuestro conocimiento, por lo que tampoco puede ser apodíctica. […] En segundo 
lugar, Schopenhauer toma la Voluntad conocida a «medio» camino y, mediante la inversión del 
punto de vista, eleva este término de llegada condicionado a un principio (aparentemente) 
incondicionado. La Voluntad, reconocida hasta el momento con reservas, es presupuesta ahora 
como realidad metafísica-supraindividual para, desde aquí, poder abarcar especulativamente y 
fundar ontológicamente el mundo como representación. Pero esta inversión convierte por fuerza 
el «medio» camino en uno «completo». Como quiera que Schopenhauer presupone de aquí en 
adelante este punto de partida como definitivo, cosa que está en contradicción con el resultado del 
primer modo de consideración, coinciden en el segundo Voluntad y cosa en si. Ambos puntos de 
vista componen, no obstante, metódicamente considerados, una unidad, aun cuando señalan una 
discrepancia”. A excelente dissertação de Gabriel Valadão (2015) salienta que as perspectivas não 
se equivalem porque não são equidistantes. 



Kleverton Bacelar       13 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

conjunto, é sua objetidade. As manifestações originárias da Vontade são as ideias 

que Schopenhauer definiu como “cada fixo e determinado grau de objetidade da 

vontade que se relaciona com as coisas particulares como suas formas eternas ou 

protótipos” (MVR I, p. 191). Através do tempo e espaço, as ideias se multiplicam 

em inúmeros fenômenos (MVR I, p. 196). Por serem alheias à pluralidade, as ideias 

estabilizam o fenômeno que tem de expor-se exatamente da mesma maneira (MVR 

I, p. 195), garantindo assim a identidade da causalidade em todos os níveis da 

natureza (lei natural como ordem única do mundo). Poderíamos 

esquematicamente agrupar as Ideias em três grandes rubricas: as “forças universais 

da natureza” que se objetivam no mundo inorgânico (as forças físicas, químicas e 

mecânicas), as “forças Vivas” objetivadas no domínio orgânico (as espécies vegetais 

e animais), e as “personalidades”, objetivadas no homem. A tríade das ideias 

objetiva-se numa série gradual na qual a causalidade, a representação e a 

individualização definem a linha ascendente que vai do inorgânico ao homem16. 

O sentido das objetivações da Vontade é torná-la visível a si própria, é o 

autoconhecimento da Vontade (o mundo é seu espelho). 

Em suma, em O Mundo, o caráter inteligível é o ato originário da vontade 

que se objetiva em uma ideia (MVR I, p. 221). Trata-se de um ato livre, indiviso e 

intemporal mediante o qual a vontade faz sua primeira e mais adequada 

objetivação. O caráter empírico de cada força natural, de cada força viva (cada 

espécie vegetal e animal) e de cada pessoa deve ser visto como fenômeno de um 

caráter inteligível, ou seja, como uma segunda objetivação da vontade. A 

participação do caráter empírico no caráter inteligível pode ser imediata ou 

mediata. Com efeito, o caráter empírico das forças naturais participa imediatamente 

do caráter inteligível, quer dizer, revela-se numa exteriorização única e sempre 

igual porque neste caso não se mostra finalidade interna alguma. Já “na natureza 

orgânica, como os organismos exprimem sua Ideia pela sucessão de 

desenvolvimentos contínuos condicionados por uma variedade de partes 

diferentes, [...] só a soma das exteriorizações do caráter empírico é a expressão 

completa do caráter inteligível” (MVR I, p. 222-3). 

Em O Mundo, Schopenhauer afirma:  

nos mais altos graus de objetidade da vontade, especialmente no 
homem, vemos aparecer significativamente a individualidade em 
grande diversidade de caracteres individuais, noutros termos, 
como personalidade completa. [...] Portanto, enquanto cada 
homem deve ser visto como um fenômeno particularmente 
determinado e característico da vontade, em certa medida como 
idéia própria, nos animais, ao contrário, o caráter individual falta 
por completo”. (MVR I §26, p.193; grifos meus).17 

                                       
16 Trata-se de uma forma altamente esquemática de resumir a intrincada teoria das ideias exposta 
no livro II (§§ 25 a 29) do Mundo cuja finalidade única desse esquema simples sem ser simplório é 
ressaltar a ORDEM (FÍSICA) DAS COISAS para depois mostrar como nela Schopenhauer enxerta a 
ORDEM MORAL. 
17 Devemos inventariar sua recorrência. No §23 do MVR I, p. 178: “Pois no homem a individualidade 
irrompe poderosamente, cada um possui seu próprio caráter.” Também no § 28, p. 224: “O caráter 
de cada homem isolado, em virtude de ser por completo individual e não estar totalmente contido 
na espécie, pode ser visto como uma ideia particular, correspondendo a um ato próprio de 
objetivação da vontade.” Ainda no § 45, p. 295: “o fundamento disso é que os animais possuem 



  14      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

 

Mais adiante, no § 55, ele reafirma:  

A liberdade da vontade como coisa em si, excetuando-se o caso 
acima mencionado, jamais se estende imediatamente ao 
fenômeno, nem mesmo onde ele atinge o grau mais elevado de 
visibilidade, logo, não se estende ao animal dotado de razão e 
com caráter individual, isto é, a pessoa, que jamais é livre, embora 
seja o fenômeno de uma vontade livre. (MVR I, p. 374; grifos 
meus). 
 

Se Schopenhauer denomina o caráter inteligível do homem como 

personalidade, é porque concebe a pessoa como centro unificado de escolha e de 

ação, portanto como responsabilidade. Sobre as pessoas, ou seja, sobre os 

caracteres inteligíveis dos homens, Schopenhauer interessa-se antes de tudo pela 

sua diferenciação das outras manifestações das vontades (o que distingue a classe 

das pessoas da classe vizinha mais próxima?), e pela diferenciação das pessoas 

(quais os critérios de distinção das pessoas?). Essas questões são abordadas em sua 

antropologia e em sua ética que se esforçam, respectivamente, para distinguir os 

homens dos animais18 e para estabelecer uma diferença moral dos caracteres 

inteligíveis humanos.  

                                       
apenas o caráter da espécie, não o caráter individual. Porém, na exposição do ser humano, 
separam-se o caráter da espécie e o caráter do indivíduo.” Essas passagens tratam do espinhoso 
tema da identidade pessoal na filosofia de Schopenhauer. Sobre ele, os comentadores assinalam 
que o filósofo distingue nitidamente a individualidade humana da individuação. Com efeito, no 
segundo volume de O Mundo, o filósofo pergunta-se pela “identidade da pessoa” e responde que 
ela não se baseia nem na matéria nem na forma do corpo que mudam em poucos anos; também 
não se baseia na consciência se esta for entendida como a recordação coerente do curso da vida, 
pois “a idade avançada, a doença, as lesões cerebrais e a loucura podem roubar-nos totalmente a 
memória”. Mesmo com isso, não se perde a identidade da pessoa que radica na “vontade idêntica 
e no caráter imutável da mesma”. Essa identidade metafísica, “imutável e indestrutível, não pertence 
ao fenômeno mas é o que se manifesta nele” (MVR II § 19; p.269/trad. p. 278). Essa abordagem do 
problema da identidade será modificada, já perto do final, mais precisamente no capítulo 48, onde 
Schopenhauer afirma que a identidade da pessoa é conceito anfibológico, ou seja, empírico-
transcendental: “A individualidade inere (é inerente) primeiramente ao intelecto, que espelha 
(reflete) o fenômeno, que pertence ao fenômeno, o qual tem como forma o principium 
individuationis. Mas ela inere também à vontade, na medida em que o caráter é individual: este 
mesmo é suprimido na negação da vontade. A individualidade é assim inerente à vontade somente 
em sua afirmação, não em sua negação” (MVR II, p. 700). Na doutrina da negação da vontade, a 
supressão do caráter é justamente a transformação da identidade da pessoa. Essa solução será 
mantida na outra borda da obra, nos Paralipomena. Com efeito, no capítulo VIII — Sobre Ética, 
pode-se ler: “A individualidade não repousa unicamente no principium individuationis e, portanto, 
não é inteiramente mero fenômeno mas que se enraíza na coisa em si, na vontade do indivíduo 
pois seu próprio caráter é individual” (P/P §116). “A individualidade de cada homem, isto é, este 
determinado caráter com este determinado intelecto” (P/P §118). 
18 Schopenhauer afirma que a grande diferença no agir e na vida animal e humana decorre tanto 
da diversidade dos modos de conhecimento, quanto, mais fundamentalmente, do “aparecimento 
do caráter individual distinto e decidido” (MVR I, p.387). Contra a psicologia pós-cartesiana e a 
concepção judaica da natureza, Schopenhauer afirma que a diferença entre homens e animais está 
no intelecto (no acidental) e não na vontade (no essencial) (cf. FM, p. 172 e PP § 177). Com efeito, 
a motivação, particular ao reino animal, é a lei da causalidade mediada pelo intelecto. Na medida 
em que a vontade de vida é um desejo cego, sem metas, o intelecto lhe dá um motivo que a 
determina concludentemente. Os motivos são representações intuitivas ou abstratas que 
individualizam e direcionam a vontade de vida na medida em que definem o momento, lugar e o 
sentido de sua descarga ou exteriorização. O intelecto e a razão fornecem à vontade motivos 
distintos: “Do mesmo modo, na esfera superior, convém dissociar os motivos sensíveis, a que todos 
os animais estão submetidos, dos motivos racionais, específicos da humanidade; mas essa 



Kleverton Bacelar       15 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

No livro quarto de O mundo, Schopenhauer retoma as considerações dos 

livros anteriores pois o § 54 resume os livros anteriores. No § 55 Schopenhauer 

aborda a liberdade da Vontade em si e a necessidade concernente a seu fenômeno. 

Nos §§ 56-60 é abordada a sobre a sorte da vontade no mundo para concluir que 

se e o mundo espelha a essência da vontade de vida que é egoísta e foi, junto com 

sua existência, livremente escolhia, então o mundo é justo e o homem é 

responsável por ele. Importa destacar que a tese da unidade da vontade implica 

na atribuição do egoísmo como inerente a todos os seres (MVR I, p. 427; p. 429) 

na medida em que ele é a forma da vontade de vida (idem, p. 412). A tese da 

identidade entre vontade e corpo implica no fato de que a afirmação da vontade 

é a afirmação do corpo (fuga da dor e busca do prazer) e que ela se exprime na 

conservação do indivíduo e na propagação da espécie (idem, p. 420). Implica 

também no fato de que o caráter da espécie é essencialmente egoísta. Com esses 

elementos, podemos abordar a teoria do caráter. Devemos notar que 

Schopenhauer fala aqui de “disposição [Gesinnung] de caráter” (idem, pp. 467, 488, 

498) e especifica essa disposição em três termos básicos que agrupo muito 

esquematicamente da seguinte forma:  

1) O [caráter] egoísta (MVR I, p. 475); 

2) “Bondade de disposição” (MVR I, p.470), boa disposição (MVR I, 
p. 467), perfeita bondade de disposição (MVR I, p. 481), 
disposição de caráter propriamente boa (MVR I, p. 476), 
disposição de caráter mais caridosa (MVR I, p. 478), virtuosa 
disposição de caráter (MVR I, p. 475), justiça de disposição (MVR 
I, p. 472), caráter nobre (MVR I, p. 92); 

3) “Disposição má” (MVR I, pp. 440, 460 e 497), caráter malvado 
(MVR I, p. 335); 

 

Aqui encontra-se uma passagem decisiva na qual Schopenhauer afirma a 

“diferença ética dos caracteres” da seguinte maneira:  

A grande diferença ética dos caracteres tem a seguinte 

significação: a pessoa má se encontra infinitamente distante de 

atingir o conhecimento a partir do qual provém a negação da 

Vontade e, por conseguinte, é em verdade EFETIVAMENTE presa 

                                       
separação não diminui em nada sua necessidade”. Embora os animais também possuam intelecto, 
apenas o homem possui razão que lhe confere três grandes privilégios: saber e ciência; linguagem 
e ação deliberada (MVR I, § 10). Com a reflexão, “entraram em cena a dúvida e o erro no domínio 
teórico e cuidado e remorso [Reue] no prático [...]. De imediato o homem superou os animais em 
poder e sofrimento. Os animais vivem exclusivamente no presente; já ele vive ao mesmo tempo 
no futuro e no passado. Eles satisfazem as necessidades do momento; já ele cuida com preparativos 
artificiais do seu futuro, sim cuida do tempo em que ainda não vive. Eles sucumbem por completo 
a impressão do momento, ao efeito do motivo intuitivo; já ele é determinado por conceitos abstratos 
independentemente do presente. Eis porque o homem executa planos ponderados e age conforme 
máximas, sem observância do meio que o cerca e das impressões casuais do momento; por isso 
pode, por exemplo, preparativos artificiais para a própria morte, pode dissimular até à 
inescrutabilidade e levar consigo seu mistério ao tumulo; possui por fim, uma escolha real entre 
diversos motivos, pois apenas in abstracto é que estes podem, ao ser encontrados simultaneamente 
na consciência, trazer consigo o conhecimento de que um exclui o outro e, assim, medir 
reciprocamente seu poder sobre a vontade” (MVR § 8, p.83). Metafisicamente, porém, os homens 
possuem um caráter inteligível individual que nenhuma outra objetivação da Vontade possui. 



  16      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

de todos os tormentos que aparecem na vida como POSSÍVEIS, 

pois até mesmo o estado atual e feliz de sua pessoa nada é senão 

um fenômeno intermediado pelo principium individuationis, 

ilusão de Maia, sonho feliz de um mendigo. O sofrimento que na 

veemência e fúria do seu próprio ímpeto volitivo inflige aos outros 

é a medida do sofrimento cuja experiência em sua pessoa não 

quebra a Vontade, nem a conduz à negação final. Por outro lado, 

todo amor puro e verdadeiro, sim, até mesmo toda justiça livre já 

resultam da visão através do principii individuationis, a qual, caso 

entre em cena com sua plena força, produz a completa salvação 

e redenção, cujos acontecimentos são o acima descrito estado de 

resignação, a paz inabalável que o acompanha e a suprema alegria 

na morte. (MVR I, p. 503; grifos meus). 

 

III PSICOLOGIA MORAL NOS ESCRITOS COMPLEMENTARES E SUPLEMENTARES  

 Nos Dois Problemas Fundamentais da Ética (1841), obra que reúne seus 

escritos submetidos a prêmio nas academias de ciências da Noruega e Dinamarca, 

a noção de caráter reaparece mais claramente definida, especificada e classificada.  

Com efeito, em Sobre a liberdade da Vontade (1839) Schopenhauer afirma 

que o caráter é “uma índole especial e individualmente determinada da vontade, 

em virtude da qual sua reação aos motivos é distinta em cada homem” (F/L, p.79).19 

O caráter é “originário, imutável e inexplicável” (F/L, p. 79). No homem, ele 

apresenta quatro traços essenciais: 1) é individual — “ainda que o caráter da espécie 

sirva de base a todos os humanos, a diferença de grau, a diversidade da 

combinação e modificação das qualidades entre si faz com que ele seja diferente 

em cada homem” (idem, p.84); 2) empírico (somente por experiência pode-se 

conhecer o próprio caráter e o dos demais. Apenas o exato conhecimento de seu 

próprio caráter empírico proporciona um saber seguro sobre o que se permite 

confiar e exigir de si20; 3) constante (permanece o mesmo ao largo da vida. Nessa 

verdade, baseia-se a possibilidade de todo conhecimento do homem; a 

responsabilização ou imputação pois os juízos morais referem-se ao caráter; a 

consciência moral (autoresponsabilização) na medida em que esta nos censura em 

idade avançada os delitos da juventude; na impossibilidade da educação moral); 

4) inato (não é resultado do artifício nem das circunstâncias posto que é obra da 

própria natureza)21.  Dessa exposição da essência do caráter individual se segue 

que a virtude e o vício são inatos” (LV, p. 84) porque “são propriedades da 

vontade” (PP, §110).  Por que enfatizar que o caráter é inato e imutável? Por causa 

do problema da responsabilidade. Com efeito, se o caráter tiver uma determinação 

externa, seja pela criação divina ou pelo acaso das circunstâncias, a 

“responsabilidade flutua no ar” na medida em que Deus ou o acaso seriam 

                                       
19 E ainda: “O caráter é a índole empiricamente conhecida, persistente e invariável, de uma vontade 
individual” (idem, p. 125). 
20 Trata-se daquilo que Schopenhauer chama de caráter adquirido Cf. MVR I, pp. 393-4 e 396.  
21 F/L, p.84. Note-se que a crítica de Schopenhauer à concepção dramática do caráter, 
particularmente em Shakespeare, incide justamente em sua “inconstância”.  



Kleverton Bacelar       17 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

responsáveis por ele. Em resumo, a ação humana se realiza necessariamente 

porque o caráter é determinável por tal motivo e este é eficaz para tal caráter. 

No prologo à primeira edição de Os Dois Problemas Fundamentais da Ética, 
publicado em 1841, Schopenhauer, ao rebater os argumentos da academia 

dinamarquesa que reprovou Sobre o Fundamento da Moral (MM),  mesmo sendo 

o único concorrente, ao julgar que nessa obra, o autor “omitiu o mais importante 

que se pedia” e ainda “nem mostrou que de fato esse fundamento bastasse”, o 

filósofo do Mundo evidenciou a contradição no juízo da academia e ainda revelou 

a novidade essencial que ela aporta à sua teoria do caráter:   

Contra isso, eu alego que demonstrei real e seriamente minha 
fundamentação da moral com um rigor que se aproxima da 
matemática. Isto não tem precedente na moral e só se tornou 
possível pelo fato de que eu, penetrando na natureza da vontade 
humana mais profundamente do que até agora se tem feito, trouxe 
à luz e expus os três móbiles últimos da mesma, a partir dos quais 
surgem todas as suas ações. (E/E, prefácio). 

 

Nessa passagem Schopenhauer demonstra seu elevadíssimo apreço por sua 

doutrina dos três móbeis ou molas impulsoras (Triebfedernlehre).  

Destarte, Schopenhauer, ao abordar da noção de caráter em FM, introduziu 

aqui a doutrina dos mobiles ou molas impulsoras [Triebfedern], expressamente 

tomadas de empréstimo a Kant (KOSSLER, 1999, p. 452, nota 67).22 Retomando 

uma analogia presente na obra principal entre força e vontade (KOSSLER, 1999, p. 

451), ele estabeleceu 3 diferentes móbiles para determinados tipos de ação:  o 
móbil egoísta que visa o próprio bem, o móbil maldoso que visa o mal do outro 

e o móbil compassivo que visa o bem do outro23. Esses móbeis coincidem, pois, 

com os caráteres empíricos e individuais do homem, eles equivalem às 

propriedades gerais do caráter humano.  

                                       
22 Agradeço a Christian Hamm o envio de seu texto em que ele demonstra a necessidade de 
compreender os termos Triebfeder/Triebfedern no capítulo da KpV “Von den Triebfedern der 
reinem pratischen Vernunft” como “móbil/móbiles”, ou seja, diferentemente da tradução por 
motivo/motivos feita por Rohden. Cf. HAMM, 2003, p. 67-82. Esse termo técnico precisa ser 
distinguido de motivo nas traduções de Schopenhauer, seja como “móbil”, seja como “mola 
impulsora”. 
23  Selma Bassoli resumiu as características gerais dessas molas propulsoras da seguinte maneira: 1) 
O egoísmo se expressa no ímpeto para a existência e o bem-estar. De acordo com sua natureza, o 
egoísmo é sem limites: o homem quer conservar incondicionalmente sua existência, a quer 
incondicionalmente livre da dor, quer a maior soma possível de bem-estar, quer todo o gozo de 
que é capaz e procura, ainda, desenvolver em si outras aptidões de gozo; é no egoísmo que está 
fundamentado o cálculo de todos os meios pelos quais o homem é conduzido a qualquer alvo que 
seja. A máxima do mais extremo egoísmo é: “não ajudes a ninguém, mas prejudica a todos, se isto 
te for útil” (MM 68). Uma característica importante na avaliação moral do egoísmo é que os prejuízos 
e as dores causados ao outro são, para o egoísta, um simples meio e não um fim, ocorrendo apenas 
de modo acidental. 2) A maldade representa um grau excessivo e degenerado de egoísmo que 
resulta em querer o mal alheio; nela, o sofrimento e a dor do outro são fins em si mesmo; alcançá-
los é o que motiva a ação, mesmo quando o sofrimento alheio não traz nenhum benefício para si 
ou ainda quando requer o próprio sofrimento. A máxima da maldade é: “prejudica a todos quanto 
possas” (MM 68). O egoísmo tem uma raiz mais animal; a maldade uma raiz mais diabólica. 3) A 
compaixão é a única motivação que caracteriza as ações com verdadeiro valor moral. A compaixão 
se expressa pelo amor ao próximo, o humanitarismo e a justiça. A máxima da compaixão é: “não 
prejudiques a ninguém, mas ajuda a todos quanto puderes” (MM 134) (BASSOLI, 2005). 



  18      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

Trata-se do desenvolvimento da “grande diferença ética dos caracteres” 

apenas esboçada no Mundo (MVR I, § 68, p.503). Com efeito, é igualmente digno 

de nota o fato de Schopenhauer mostrar como os vícios especiais e virtudes 

cardeais decorrem ou surgem dessas molas impulsoras. Segundo ele, do egoísmo 

derivam-se “a avidez, a gula, a intemperança, a luxuria, o interesse próprio, a 

avareza, a cobiça, a injustiça, a dureza do coração, o orgulho e a vaidade, etc.; da 

hostilidade, derivam-se o ciúme, a inveja, a malevolência, a maldade, a alegria 

maligna, a curiosidade indiscreta, a maledicência, a insolência, a petulância, o ódio 

, a ira, a traição, o rancor, o espírito de vingança, a crueldade” (MM §14, p.120); da 

compaixão, derivam-se a justiça espontânea e a caridade desinteressada. Essa 

derivação ou enraizamento dos vícios ou virtudes nos Tribfedern “fornece o traço 

fundamental na classificação ética dos caracteres”, dando lugar a uma “ética 

completa”. 

Já nos Suplementos ao Mundo (1844) Schopenhauer acrescenta à sua 

doutrina dos 3 móbiles um quarto móbil: “Na medida em que se admite a ascese, 
teria que complementar uma última mola às 3 molas impulsoras da ação humana 
[Triebfedern des menschlichen Handelns] que apresentei em meu escrito posto a 
prêmio Sobre o Fundamento da Moral, a saber: 1) o prazer próprio, 2) dor alheia 

e 3) prazer alheio. A quarta seria: dor própria [Eigenes Wehe]” (MVR II, cap. XLVIII). 

A atribuição de uma peculiar mola impulsora à ascese não parece contradizer a 

doutrina da negação da vontade exposta no tomo I do Mundo porque 

Schopenhauer expôs “duas vias” da negação da vontade e que apenas uma delas, 

ou seja, a do sofrimento experienciado diretamente pode conduzir o maldoso e o 

egoísta à supressão do caráter. Não prece haver contradição alguma a afirmação 

de que alguns teriam uma predisposição inata para a sanidade. Aparte os 

problemas que essa quarta mola suscita para a doutrina da negação da vontade, 

importa destacar que Schopenhauer diz isso “apenas por uma questão de coerência 
sistemática”.  

E por falar em coerência sistemática de Schopenhauer, devemos relembrar 

que a WzL é um esforço, um constante querer, ou seja, afirmação do corpo em 

duas modalidades básicas: conservação do indivíduo e propagação da espécie. Se 

no primeiro volume do Mundo o egoísmo que marca a WzL e o caráter da espécie 

parece abarcar indistintamente os instintos de autoconservação e de reprodução, 

no segundo tomo Schopenhauer atribui para eles uma especificação e separação 

não menos sistematizadora. Com efeito, pode-se observar que duas daquelas 

“figuras” em que o desejo se “modifica” no § 57 do Mundo, (impulso sexual, amor 

apaixonado, ciúme, inveja, ódio, angustia, ambição [Ergeiz], avareza, etc) também 

foram apresentadas por Schopenhauer como molas propulsoras: o impulso sexual, 

no tristemente célebre capítulo 44 dos Suplementos, “Metafísica do amor sexual”24, 

e a “ambição, vaidade e orgulho” que são rebentos do “sentimento de honra”, 

respeitabilidade ou amor-próprio,  analisado magistralmente no capítulo IV dos 

justamente célebres Aforismos para a sabedoria de vida, dos Parerga e 

                                       
24 “Ao lado do amor à vida, [o impulso sexual, K.B.] dá mostras de si como a mais forte e ativa das 
molas impulsoras, absorve ininterruptamente a metade das forças e pensamentos da parte mais 
jovem da humanidade, é a meta final de quase todo o esforço humano” (MVR II, p. 636). Nos 
Aforismos, o impulso sexual é considerado como núcleo ou cerne da vida (p. 268). 



Kleverton Bacelar       19 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

Paralipomena (1851) que descrevem e avaliam “a força dessa estanha mola 

impulsora” como uma “insensatez radicada na natureza humana”.25  

 

IV À GUISA DE CONCLUSÃO 

À primeira vista e salvo melhor juízo, a doutrina dos móbeis da vontade 

parece evidenciar um esforço sistematizador e especificador da caracteriologia de 

Schopenhauer. Embora inicialmente ternárias (egoísmo, maldade e compaixão), os 

móbeis vão adquirindo novas figurações nas últimas obras de Schopenhauer: 

ascese, impulso sexual, ambição, vaidade e orgulho.  

Ninguém deveria surpreender-se com o gesto de Paul Rée, quando, partindo 

dos Parerga e dos escritos éticos de Schopenhauer — dispensando, portanto, sua 

metafísica --, abraça em suas Observações psicológicas (1875) uma multiplicidade 

de molas impulsoras: “na base de todos os atos há um mosaico de móbiles, sem 
que saibamos quanto egoísmo, quanta vaidade, quanto orgulho, quanto medo, 
quanto amor pelo próximo o compõem. O filósofo não pode, como o químico, 
aplicar uma análise qualitativa e quantitativa” (RÉE apud FAZIO, 2012, p. 92). Aqui 

nem o título, nem a linguagem aforismática, nem o tema da vaidade, nem 

tampouco a referência a química em que Rée se exprime mesmo que com a 

intenção de afastar-se dela são estranhas à filosofia de Schopenhauer que se 

considerava “um Lavoisier da filosofia” (SPIERLING, 2002, p. 144, n.58. c/c FM, 

p.43 e 110). Em A Origem dos Sentimentos Morais (1877) as análises de Rée estão 

alicerçadas na oposição schopenhaueriana que ele subscreve acriticamente:  

todo homem reúne em si dois instintos [Trieb], a saber o instinto 
egoísta e o instinto não-egoísta. Por seu instinto egoísta, ele visa 
seu próprio bem, quer dizer, antes de tudo: a) sua própria 
conservação, b) a satisfação de seus instintos sexuais, c) a 
satisfação de sua vaidade. [...] Por instinto não egoísta, o homem 
designa o bem do outro como o fim ultimo de suas ações, quer 
ele lhes faça bem por amor a eles mesmos ou que ele se abstenha 
de lhes prejudicar pelas mesmas razões. (RÉE, 1982, p. 75-6).   

 

Dessa oposição, segue-se uma “dedução morosa” (ANDLER, 1958, p. 311), 

na medida em que do egoísmo, da vaidade e do não-egoísmo, Paul Rée, assumindo 

a teoria da evolução de Darwin e Lamarck, notadamente o desenvolvimento da 

razão, infere o surgimento dos conceitos bem e mal, do Estado, da gênese da 

consciência moral, do sentimento de justiça, da origem da vaidade e finalmente do 

progresso moral — contra as explicações de Schopenhauer.  

Também ninguém poderia surpreender-se com o gesto de Nietzsche, 

quando, partindo de seu novo programa do filosofar histórico, ou seja, da tentativa 

de explicar a realidade histórica daquilo que a metafísica reputava como eterno, 

procura exorcizar a crença que os metafísicos possuem na “oposição dos valores”, 

particularmente de egoísmo e compaixão (ou altruísmo), distanciando-se desde 

                                       
25 SCHOPENHAUER. Aforismos, p. 67; 69. Essas páginas de Schopenhauer serão retomadas por Rée 
em sua concepção de vaidade no capítulo sexto.  



  20      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

então de Schopenhauer e Paul Rée. Com efeito, Nietzsche afirma a necessidade de 

uma “química dos conceitos e sentimentos morais, religiosos e estéticos” na qual 

as oposições aparecem como uma sublimação ou volatização do “elemento básico” 

(HH §1).  Esse “elemento básico” que unifica os móbeis antagônicos da vontade 

schopenhaueriana mantidos por Rée é o “agradável sentimento da própria 

superioridade” (HH §103), o “sentimento do próprio poder” (HH §104), o “desejo 

de autofruição do indivíduo” (HH §107).26 Se é preciso despir a pele de leopardo 

da metafísica de Schopenhauer para descobrir nele um gênio moralista (OS §33), 

essa descoberta passa pela fusão das molas propulsoras que Schopenhauer 

separava psicológica e metafisicamente. Embora seja uma expressão de uso 

esporádico e infrequente na obra de Nietzsche,27 o termo Triebfedern, identificado 

com Trieb e Instinkt já na obra madura de Schopenhauer, não pode ser 

subestimado para explicar as divergências originárias entre os dois autores na 

tentativa comum de romper com as explicações metafísicas da moral 

schopenhaueriana.  A identidade e diferença entre A Origem dos sentimentos 
morais e Humano, demasiado humano deve ser buscada na tentativa comum de 

romper com a metafísica dos costumes de Schopenhauer através de meios 
diferentes para explicar a origem de bem e mal, da gênese da consciência moral, 

do Estado, do sentimento de responsabilidade e de justiça, etc. etc. Enquanto os 

pesquisadores de Rée e Nietzsche insistirem em provar ou refutar a influência de 

um sobre o outro, correm o sério risco de deixar escapar o essencial: a crítica ao 

fundamento metafísico da psicologia moral de Schopenhauer como objetivo 

comum a ambos. 

A história do surgimento de HH pode fornecer um bom indício dessa 

hipótese. Com efeito, no aparato crítico da Edição Crítica de Estudos (KSA), os 

editores nos informam que Nietzsche havia concebido originalmente os aforismos 

                                       
26 Aqui é necessário retomar as indicações de Walter Kaufman e Mazzino Montinari. Em seu já 
clássico estudo sobre Nietzsche, Kaufmann afirma que a diferença básica entre Humano e as obras 
anteriores reside na adoção [assumption] de um princípio único capaz de reconciliar Dioniso e 
Apolo, natureza e valor [...], physis e cultura (KAUFMANN, 1974, p. 176). Esse princípio fundamental 
é a Wille zur Macht e será proclamado por Zaratustra após um longo processo de experimentação. 
De Humano a Zaratustra, Nietzsche, com espírito compreensivo [open minded] essencialmente 
assistemático, procurou resposta para uma série de questões psicológicas testando uma única 
“hipótese” que abarcasse a explicação das mais variadas ações. Kaufmann julga que em Humano 
o filósofo ainda não procurava um princípio único fundamental, mesmo que suas análises já 
sugerissem a possibilidade de um monismo psicológico, e, por isso, abordava a concepção de 
vontade de poder por duas vias distintas: como sucesso mundano e impulso psicológico (Idem, 
pp. 185ss). Essa interpretação parece afirmar que as “análises químicas” de Nietzsche em Humano 
não alcançam um resultado conforme o método pois este não se conclui com a identificação do 
“elemento básico” para as várias configurações da moral. Mais do que uma falha metodológica, 
Kaufmann afirma que o método não tinha a intenção de encontrar um princípio único. Ora, uma 
leitura de Humano rente à trilha seguida pela refutação de Schopenhauer evidenciará que Nietzsche 
procurou, desde o início, “um elemento básico”. Aqui é o momento apropriado para introduzir a 
preciosa lição filológica de Montinari. Segundo o editor e comentador italiano de Nietzsche, o 
conceito de “sentimento de poder” manuseado com desembaraço para explicar a natureza da moral, 
transformar-se-á em “vontade de potência” nos anos seguintes. Montinari nota que “a definição da 
vontade de potência, esboçada desde 1880, a partir das reflexões sobre o 'sentimento de potência', 
em Aurora e nos fragmentos póstumos anteriores ou contemporâneos é desenvolvida na segunda 
parte de Assim Falava Zaratustra...” (MONTINARI, 1996, p. 47). 
27 Aparece em 2 cartas (a Paul Deussen em 19/12/1869 e à Malwida von Meysenbug em meados 
de julho de 1883), em 4 fragmentos póstumos (7[40] de 1883; 25[178] de 1884; 36[16] de 1885 e 
14[203] de 1888) e em apenas 1 aforismo (§ 26 de BM). 



Kleverton Bacelar       21 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

35 a 38 de HH como prefácio intitulado “Direitos da observação psicológica. 

Prefácio”. Nietzsche alterou seus planos e colocou os textos em que Rée e suas 

obras são explicitamente mencionados no segundo livro de HH, substituindo o 

referido prefácio pela dedicatória a Voltaire28 e pela citação de Descartes.29 Essas 

figuras paradigmáticas da cultura francesa dos séculos XVII e XVIII opõem-se ao 

germanismo, misticismo e romantismo da primeira filosofia de Nietzsche. Se 

Nietzsche destaca o método cartesiano em oposição a imediatez da intuição 

schopenhaueriana e wagneriana para sinalizar a ruptura com seu passado, esse 

novo prefácio sinaliza também um primeiro deslocamento ou afastamento de Rée 

ocorrido ainda na época da amizade. Com efeito, na própria substituição do texto 

ocorre outro afastamento um pouco mais sutil. Nietzsche cita as duas obras de Paul 

Rée duas vezes nos §§ 36 e 37 de Humano:  

La Rochefoucauld e outros mestres franceses do estudo da alma 
(aos quais recentemente se juntou um alemão, o autor das 
Observações psicológicas) parecem atiradores de boa mira que 
acertam sempre no ponto escuro – mas no escuro da natureza 
humana (§36). 
Qual a principal tese a que chegou um dos mais frios e ousados 
pensadores, o autor do livro Sobre a origem dos sentimentos 
morais, graças às suas cortantes e penetrantes análises da conduta 
humana? ‘O homem moral’ – diz ele – ‘não está mais próximo 
do mundo inteligível (metafísico) que o homem físico’ (§37). 

 

Sabemos que a segunda citação será repetida uma vez mais no Ecce Homo 

(EH, HH§6).  Na autobiografia, Nietzsche substitui o nome do Dr. Rée pelo próprio 

nome. Entretanto, o que importa destacar não é a mudança do texto efetuada em 

1888, mas a mudança do contexto da proposição de Rée já em 1878. Com efeito, 

no prefácio de A Origem dos sentimentos morais, Rée inscreveu essa proposição 

no contexto da teoria darwinista da seleção natural: 

Considera-se frequentemente os sentimentos morais como 
qualquer coisa que ultrapassam os sentidos, como a voz de Deus, 
segundo a expressão dos Teólogos. [...] Sem dúvida, antes que 
aparecesse a teoria da evolução, numerosos fenômenos não 

                                       
28 “Este livro monológico, nascido em Sorrento durante uma estada de inverno [Winteraufenthaltes] 
(1876 a 1877), não seria agora publicado se a proximidade de 30 de maio não me houvesse 
suscitado o mais vivo desejo de redimir a seu devido tempo uma homenagem pessoal a um dos 
maiores libertadores de espíritos”. Se recordarmos que a estadia invernal na Villa Rubinacci de 
Malwida von Meysenbug foi o período mais fecundo do diálogo com Rée, a caracterização de HH 
como um escrito monológico ao invés de dialógico (entendido aqui como as diversas vozes 
presentes em um mesmo discurso) como seria de se esperar, não parece favorecer qualquer 
reconhecimento da contribuição de Rée. 
29 “Em lugar de prefácio. ‘... durante uns tempos, ponderei as diferentes ocupações, a que os seres 
humanos se entregam nesta vida, e fiz a tentativa de selecionar de entre elas as melhores. Mas não 
é necessário contar aqui a que pensamentos cheguei nessa altura: basta dizer que, pela parte que 
me toca, nada me pareceu melhor do que manter-me estritamente em meu propósito, ou seja, 
empregar todo o tempo de vida para desenvolver a minha razão e seguir, da maneira que eu me 
tinha proposto, no encalço da verdade. Pois os frutos que eu já havia saboreado por essa via, eram 
de tal ordem que, em minha opinião, nada mais agradável, mais inocente, se pode encontrar nessa 
vida: além disso, desde que recorri a esse modo de ver, cada dia me levou a descobrir algo de 
novo, que tinha sempre uma certa importância e que de maneira nenhuma era do conhecimento 
geral. Por fim, a minha alma ficou tão cheia de alegria que todas as outras coisas já nada lhe podiam 
fazer. Tradução do texto de Cartesius”. 



  22      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

podiam ser explicados por causas imanentes e uma explicação 
pela transcendência é certamente de longe mais satisfatória que 
nenhuma explicação. Hoje, porém, desde que Lamarck e Darwin 
escreveram, os fenômenos morais podem ser reconduzidos a 
causas naturais, tão bem como os físicos: o homem moral não está 
mais perto do mundo inteligível do que o homem físico. Essa 
explicação natural assenta principalmente sobre a proposição: os 
animais superiores desenvolveram-se por meio de seleção natural 
a partir dos inferiores, os homens a partir dos macacos. Não me 
dedico a uma fundamentação dessa proposição. Pois eu a 
considero demonstrada pelos escritos de Darwin, e em parte já 
pelos de Lamarck. Quem for de outra opinião, pode também 
deixar de ler esse tratado: pois uma vez que nega o pressuposto, 
não pode admitir as conclusões. (RÉE, 1982, p. 72-3). 

 

Nietzsche, por sua vez, cita essa proposição “realista” no contexto de seu 

filosofar histórico, sem assumir o ônus do darwinismo social e, sobretudo, sem 

manter as oposições metafísicas de Schopenhauer entre egoísmo e compaixão que 

remanescem em Rée:  

Esta proposição, temperada e afiada sob os golpes de martelo do 
conhecimento histórico, talvez possa um dia, em algum futuro, 
servir como o machado que cortará pela raiz a "necessidade 
metafísica" do homem – se para a bênção ou para a maldição do 
bem-estar geral, quem saberia dizê-lo? – mas, em todo o caso, 
como uma tese das mais graves consequências, simultaneamente 
fecunda e horrenda, e olhando para o mundo com aquela dupla 
face que possuem todos os grandes conhecimentos. (HH §37; 
grifos meus). 

 

São bem conhecidos os estudos a que deu lugar a busca da influência de 

Paul Rée sobre Nietzsche. Também são notórios os resultados dessas análises 

gastas e inconclusivas. Talvez por isso tenha chegado a hora de incluir Nietzsche 

e Rée na escola de Schopenhauer, analisando comparativa e contrastivamente suas 

obras como reações à psicologia moral do autor do Mundo em que eles viveram. 

As conexões entre as obras de Rée e Nietzsche talvez não sejam de influência ou 

dependência, mas talvez de co-dependência ou de co-filiação crítica à obra de 

Schopenhauer e de sua escola, cujas conexões se depreendem através de sua 

confrontação. 

 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ANDLER, Charles. Nietzsche, sa vie sa pensée. 3 vol. Paris: Gallimard, 1958.  

BACELAR, Kleverton. A Sobre a quarta motivação na psicologia de Schopenhauer. 

In: REDYSON, Deyve. (Org.). Arthur Schopenhauer no Brasil. 1ª ed. João Pessoa: 

idéia/UFPB, 2010. p. 175-196. 

______. O plano da Genealogia da Moral reconsiderado: Schopenhauer como 

ponto de fuga do escrito polêmico. In: CARVALHO, Ruy; COSTA, Gustavo; MOTA, 



Kleverton Bacelar       23 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

Thiago (Orgs.). Nietzsche-Schopenhauer: metafísica e significação moral do 

mundo, v. II. 1ª ed. Fortaleza: UECE, 2014. p. 121-162. 

______. Responsbilidade pela essentia et existentia em Schopenhauer. In: 

FONSECA, E. R. et al. (Org.). Dogmatismo & Antidogmatismo: filosofia crítica, 
vontade e liberdade. Uma homenagem a Maria Lúcia Mello e Oliveira Cacciola. 1ª 

ed. Curitiba: Editora UFPR, 2015. p. 225-243. 

______. Notas sobre as éticas de Schopenhauer: convite à leitura de Mathias 

Kossler. Texto inédito apresentado no VII Colóquio Internacional Schopenhauer. 

Salvador, 2015b. 

BASSOLI, Selma. O conceito de grandeza negativa na filosofia moral de 
Schopenhauer. Dissertação. Unicamp, Campinas, 2005. 

BEISER, Frederick C. The fact of Reason. German Philosophy from Kant to Fichte. 
Cambridge, MA: Havard University Press, 1987. 

CACCIOLA, Maria L. O. Schopenhauer e a questão do dogmatismo. SP: Edusp, 

1994. 

D’ALFONSO, Matteo V. Trascendental, cuerpo y voluntad en Fichte y 

Schopenhauer. In: ONCINA, Faustino (Ed.) Schopenhauer en la historia de las 
ideas. Madrid: Plaza y Valdés Editores, 2011. 

DEBONA, Vilmar. A outra face do pessimismo: entre radicalidade ascética e 
sabedoria de vida. 2013. Tese (Doutorado em Filosofia) — Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2013.  

______. A propósito da noção de “caráter”: as presenças de Kant e Schelling na 

tese de doutorado de Schopenhauer”. Cadernos de Filosofia Alemã, v. 20, n. 2, 

pp.67-85, jul.-dez. 2015. 

DELEUZE, Gilles. Nietzsche e a filosofia. Rio de Janeiro: Editora Rio, 1976. 

FAZIO, Domenico M. A ética na escola de Schopenhauer: o caso de Paul Rée. 

Ethic@ — Florianópolis, v. 11, n. 2, p. 87 — 98, julho de 2012. 

FOUCAULT, Michel. As palavras e as coisas. São Paulo: Martins fontes, 1987. 

GURISATTI, Giovanni. Caratterologia, metafisica e saggezza. Lettura fisiognomica 
di Schopenhauer. Padova: Il Poligrafo, 2002. 

______. Eudemonologia e soteriologia: Le due grandi correnti della filosofia pratica 

schopenhaueriana. In: INTERSEZIONI, a. XXIV, n. 2, p.281-309, agosto 2004. 

HALLICH, Oliver. Der Übergang von der Transzendentalphilosophie zur 

Metaphysik (W I, §§ 17—22). In: HALLICH, Oliver e KOSSLER, Matthias (Eds.). Arthur 
Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung. Berlin: Walter de Gruyter, 2014. 

HAMM, Christian. Princípios, motivos e móbiles da vontade na filosofia prática 

kantiana. In: NAPOLI, Ricardo e ROSSATO, Noeli (Eds.). Ética e Justiça. Santa 

Maria: Palloti/Cnpq, 2003. 

HATEFIELD, Gary. Psicologia empírica, racional e transcendental. In: GUYER, Paul 

(Org.). Kant. Aparecida, SP: Ideias & Letras, 2009. 



  24      O Desenvolvimento da psicologia moral de Schopenhauer 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 
 

KAUFMANN, Walter. Nietzsche: Philosopher, Psychologist, Antichrist.  Princeton / 

New Jersey: Princeton University Press, 1974. 

KOSSLER, Matthias. Empirischer und intelligibler Charakter. Von Kant über Fries 

und Schelling zu Schopenhauer. Schopenhauer Jahrbuch. Würzburg, Bd. 76, 1995. 

p. 195-201. 

______. Empirische Ethik und christliche moral. Zur Differenz einer areligiösen und 
einer religiösen Grundlegung der Ethik am Beispiel der Gegenüberstellung 
Schopenhauers mit Augustinus, der Scholastik und Luther. Würzburg: 

Königshausen & Neumann, 1999. 

______. Die Philosophie Schopenhauers als Erfahrung des Charakters. In: 

BIRNBACHER, Dieter; LORENZ, Andreas; MIODONSKI, Leon. (Hrsg.) 

Schopenhauer im Kontext. Deutsch-polnisches Schopenhauer-Symposium 2000. 

Würzburg: Königshausen & Neumann, 2002, S. 91-110.  

______. Schopenhauer als Philosoph des Übergangs. In: KOPIJ, Marta., Kunicki, 

Wojciech. (Hrsg.) Nietzsche und Schopenhauer — Rezeptionsphänomene der 
Wendezeiten. Leipzig 2006, S. 365-379. 

______. Standpunktwechsel“ - Zur Systematik und zur philosophiehistorischen 

Stellung der Philosophie Schopenhauers. In: Ciracì, Fabio; FAZIO, Domenico; 

KOSSLER, Matthias. (Hrsg.). Schopenhauer und die Schopenhauer-Schule. 

Würzburg: Königshausen & Neumann, 2008. 

______. Uma ‘Metafísica originariamente ética’ — Metafísica e significado moral na 

Tese (Dissertation) de Schopenhauer. In: CARVALHO, Ruy; COSTA, Gustavo; 

MOTA, Thiago (Orgs.). NIETZSCHE-SCHOPENHAUER: metafísica e significação 
moral do mundo. 1ed. Fortaleza: UECE, 2014, v. I. p. 11-28. 

MONTINARI, Mazzino. Critica del testo e volontà di potenza. In: _____. Nietzsche. 

Roma: Editori Riuniti, 1996. 

RÉE, Paul. De l’Origine des sentiments moraux. Paris: PUF, 1982. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche Werke. Edição de A. Hübscher. Mannheim, 

Brockhaus, 1988 (Jubiläumausgabe in 7 Bänden). 7 volumes.  

______. Los dos problemas fundamentales de la ética. Trad. Pilar Lopez. Madrid: 

Siglo XXI, 1993. 

______.  Sobre o Fundamento da Moral. Trad. M. L. Cacciola. São Paulo: Martins 

Fontes, 1995. ______. Aforismos para a sabedoria da vida. Trad. Jair Barboza. São 

Paulo: Martins Fontes, 2002. 

______. O mundo como vontade e como representação, tomo I. Tradução de Jair 

Barboza. São Paulo: Editora UNESP, 2005. 

______. Parerga y Paralipomena. 2 vol. Trad. Pilar Lopez. Madrid: Ed. Trotta, 2006 

e 2009.  

______. Les deux problemes fondamentaux de l’éthique. Paris: Gallimard, 2009. 

______. Sobre a filosofia e seu método. Trad. Flamarion C. Ramos. SP: Hedra, 2010. 



Kleverton Bacelar       25 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 4-25, JUL./DEZ. 2018 

______. Sobre a Ética. Trad. Flamarion C. Ramos. São Paulo: Hedra, 2012. 

______. A Vontade na Natureza. Porto Alegre, RS: LP&M, 2013. 

______. O mundo como vontade e como representação, tomo II. Tradução de Jair 

Barboza. São Paulo: Editora UNESP, 2015. 

______. Lettres I. Paris: Gallimard, 2017. 

______. Lettres II. Paris: Gallimard, 2017. 

SPIERLING, Volker. El pessimismo de Schopenhauer: sobre la diferencia entre 

voluntad y cosa en sí. Revista de Filosofia, n. 2, 1989. 

______. Arthur Schopenhauer: eine Einführung in Leben und Werk. Leipzig: 

Reclam, 1998. 

______. Arthur Schopenhauer zur Einführung. Hamburg: Junius Verlag, 2002. 

VALLADÃO, Gabriel. Cogito ergo volo: para uma fundamentação epistemológica 
da metafísica da vontade schopenhaueriana. 2015. Dissertação (Mestrado em 

Filosofia) — Instituto de Filosofia e Ciencias Humanas, Universidade de Campinas, 

Campinas, 2015. 

VOLPI, Franco. Presentazione. In: GURISATTI, Giovanni. Caratterologia, metafisica 
e saggezza. Lettura fisiognomica di Schopenhauer. Padova: Il Poligrafo, 2002. 

ZÖLLER, Günter. Schopenhauer on the Self. In: JANAWAY, Christopher. (Ed.). The 
Cambridge Companion to Schopenhauer. Cambridge: Cambridge University Press, 

1999. p. 18-43. 

______. German realism: the self-limitation of idealist thinking in Fichte, Schelling, 

and Schopenhauer, In: AMERIKS, Karl (Ed.). The Cambridge Companion to 
German Idealism. Cambridge: Cambridge University Press, 2000. p. 200-217. 

 

 

Recebido em: 08-08-2018 

Aceito para publicação em: 02-11-18 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

   

O MODO DE CONHECIMENTO DO GÊNIO E DO SANTO 
THE MODE OF KNOWLEDGE OF THE GENIUS AND THE SAINT 

 

 
 

SELMA BASSOLI1 
selma.bass@gmail.com 

 

 

RESUMO: O gênio e o santo são figuras de destaque na filosofia de Schopenhauer, pois a elas é 
atribuída a capacidade de conhecer de um modo privilegiado, adquirida através de uma 
modificação na forma como os seres humanos usualmente conhecem. Essa forma de conhecimento 
se caracteriza por sua independência em relação ao princípio de razão suficiente, que acontece 
quando o intelecto se liberta do domínio da vontade.  A liberdade intelectual pode proporcionar 
tanto a contemplação estética para o gênio quanto o quietivo da vontade para o santo. O nosso 
objetivo será mostrar que o quietivo possui um aspecto que o diferencia da contemplação, visto 
que somente ele caracteriza a negação da vontade de viver, pois esta, ao interromper a afirmação 
da vontade, promove simultaneamente a destruição do corpo, o qual é considerado o foco a partir 
do qual a vontade se afirma.  

PALAVRAS-CHAVE: Contemplação estética. Negação da vontade de viver. Gênio. Santo. 
Schopenhauer. 

ABSTRACT: Genius and saint are prominent figures in Schopenhauer's philosophy because they 
have the ability to know in a privileged way — an ability acquired through a modification in the 
way human beings usually know. This form of knowledge is characterized by its independence 
from the Principle of Sufficient Reason, which happens when the intellect is freed from the domain 
of the will. Intellectual freedom can provide both the aesthetic contemplation to the genius and the 
quieter of the will to the saint. We aim to show that the quieter of the will has an aspect that 
differentiates it from contemplation. Only the quieter of will characterizes the denial of the will to 
live, for, by interrupting the assertion of the will, this denial simultaneously promotes the destruction 
of the body, which is considered the focus from which the will is affirmed.  

KEYWORDS: Aesthetic contemplation. Denial of the will to live. Genius. Saint. Schopenhauer. 

 

 

O gênio e o santo são figuras extremamente importantes na filosofia de 

Schopenhauer, porque a elas é atribuída a capacidade de conhecer de um modo 

privilegiado. Para compreender o modo específico como eles conhecem, é preciso 

primeiramente considerar o significado do conceito schopenhaueriano de 

objetidade da vontade, o qual consiste na “vontade que se tornou objeto, isto é, 

que se tornou representação” (SCHOPENHAUER, WWV I, § 30, p. 199 / MVR I, 

2005, p. 235).2 A objetidade “tem muitos e bem específicos graus, nos quais a 

essência da Vontade aparece gradualmente na representação com crescente nitidez 

                                                            
1 Doutora em Filosofia pela Universidade de São Paulo (USP) e Membro da Seção Brasileira da 
Schopenhauer-Gesellschaft. 
2 As referências às citações extraídas das obras de Schopenhauer contêm primeiramente as 
abreviaturas adotadas pela Schopenhauer-Gesellschaft em seu periódico Schopenhauer-Jahrbuch 
e, a seguir, aquelas das traduções utilizadas. 

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



Selma Bassoli       27 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

e completude” (SCHOPENHAUER, WWV I, § 30, p. 199 / MVR I, 2005, p. 235). 

Schopenhauer considera que o grau mais nítido e completo de objetidade 

corresponde àquilo que Platão denominou Ideias, “na medida em que são 

justamente espécies determinadas, ou formas e propriedades originárias e 

imutáveis dos corpos orgânicos e inorgânicos, bem como das forças naturais que 

se manifestam segundo leis da natureza” (WWV I, § 30, p. 199 / MVR I, 2005, p. 

235). 

A Ideia caracteriza um modo superior e extraordinário de conhecimento 

porque com ela se conhece os modelos de onde provêm os múltiplos indivíduos 

e fenômenos particulares. Esses modelos representam a unidade ou a matriz a 

partir da qual se manifestam as inúmeras cópias que se tornam acessíveis ao 

conhecimento de um indivíduo. Essas cópias, como coisas particulares, são apenas 

objetidades mediatas da Vontade, ou seja, são objetos conhecidos por intermédio 

das formas subordinadas do princípio de razão. Estas formas são o espaço, o tempo 

e a causalidade, as quais não se aplicam ao conhecimento da Ideia, o que a isenta 

de mudanças e pluralidade, tornando-a “imutável, única, a mesma” 

(SCHOPENHAUER, WWV I, § 30, p. 200 / MVR I, 2005, p. 236), e faz com que ela 

seja considerada a única objetidade imediata da Vontade. A imediatez no 

conhecimento da Ideia também pode ser explicada pelo fato de ela estar situada 

entre as coisas particulares e a Vontade, na medida em que a Ideia 

simplesmente se despiu das formas subordinadas do fenômeno 
concebidas sob o princípio de razão; ou antes, ainda não entrou 
em tais formas. Porém, a forma primeira e mais universal ela 
conservou, a da representação em geral, a de ser-objeto para um 
sujeito. (SCHOPENHAUER, WWV I, § 32, p. 206 / MVR I, 2005, p. 
242). 

 

Ao ser colocada nessa posição intermediária, a Ideia se distingue tanto 

daquilo que é individual quanto da Vontade considerada como essência ou coisa 

em si mesma. O objetivo será mostrar que tanto o gênio quanto o santo são capazes 

de conhecer a Ideia; porém o santo é aquele que, ao conhecer a Ideia, conhece 

simultaneamente a essência da vontade como coisa em si mesma. Primeiramente 

será tratado como o gênio conhece a Ideia e, a seguir, como o santo conhece a 

essência da Vontade. 

Para a compreensão do modo como o artista alcança a genialidade, 

transformando-se em puro sujeito do conhecimento, é preciso considerar que, 

“caso as Ideias devam se tornar objeto de conhecimento, isso só pode ocorrer pela 

supressão da individualidade no sujeito cognoscente” (SCHOPENHAUER, WWV I, 

§ 30, p. 200 / MVR I, 2005, p. 236). Pois o sujeito, considerado como um indivíduo, 

só pode conhecer a multiplicidade que resulta da submissão das Ideias às formas 

subordinadas do fenômeno concebidas sob o princípio de razão. Portanto, o gênio 

é aquele que, na medida em que se torna capaz de conhecer a Ideia, suprime a 

própria individualidade e, ao mesmo tempo, liberta o seu intelecto do domínio da 

vontade, visto que a supressão da individualidade e a liberdade do intelecto são 

eventos interdependentes. A questão é saber como essa forma de conhecimento 



  28      O modo de conhecimento do gênio e do santo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

 

se torna possível, a partir de uma modificação na forma como os seres humanos 

usualmente conhecem.  

Schopenhauer sustenta que o conhecimento, tanto nos animais quanto no 

ser humano, é uma função do intelecto, considerado um órgão derivado da 

vontade e, portanto, secundário em relação a ela. Conhecer é a forma de apresentar 

à vontade determinados objetos que possam satisfazê-la em cada circunstância. 

Essa forma de conhecimento é aquela regida pelas formas subordinadas do 

princípio de razão. São essas formas que permitem a percepção de um objeto 

particular, situado em meio à diversidade de outros objetos, com os quais ele 

mantém relações que dão origem aos questionamentos sobre o onde, o quando, 

o porquê e o para quê das coisas. São os objetos assim apreendidos que permitem 

ao intelecto perceber o mundo como uma multiplicidade capaz de fornecer os 

motivos de satisfação da vontade, o que torna o intelecto um órgão destinado a 

trabalhar em favor da vontade, a fim de satisfazê-la:  

Pelo modo como se determina, o intelecto é apenas o meio dos 
motivos: por isso, originalmente, não apreende das coisas nada 
além de suas relações com a vontade, as diretas, as indiretas ou 
as meramente possíveis. No caso dos animais, em que ele 
permanece quase inteiramente nas relações diretas, o assunto fica 
mais evidente justamente por causa disto. Aquilo que não faz 
referência à própria vontade não existe para eles. [...] No caso de 
uma pessoa normal, as relações indiretas e, de fato, as relações 
possíveis com a vontade são adicionadas, e a soma delas constitui 
o conjunto dos conhecimentos úteis, mas mesmo aqui o 
conhecimento permanece confinado às relações. Portanto, uma 
imagem totalmente pura e objetiva das coisas não é alcançada pela 
cabeça normal, porque a sua força de intuição [Anschauungskraft] 
logo se torna cansada e inativa, tão logo não seja estimulada e 
posta em movimento pela vontade. (SCHOPENHAUER, WWV II, 
Kap. 31, pp. 428-9 / MVR II, 2014, pp. 31-2) 

 

A libertação do intelecto da sua determinação original acontece devido a 

uma mudança na forma como ele usualmente conhece, que lhe permite conhecer 

não um objeto particular, mas a sua Ideia: 

Quando [...] abandonamos o modo comum de consideração das 
coisas, cessando de seguir apenas suas relações mútuas conforme 
o princípio de razão, cujo fim último é sempre a relação com a 
própria vontade; [...] Quando, por assim dizer, o objeto é separado 
de toda relação com algo exterior a ele e o sujeito da sua relação 
com a vontade, o que é conhecido não é mais a coisa particular 
enquanto tal, mas a Idéia, a forma eterna, a objetidade imediata 
da vontade neste grau. Por aí, o sujeito cessa de ser meramente 
individual e, agora, é puro sujeito do conhecimento destituído de 
Vontade, sem mais seguir as relações conforme o princípio de 
razão, mas concebe em fixa contemplação o objeto que lhe é 
oferecido, exterior à conexão com outros objetos, repousando e 
absorvendo-se nessa contemplação. (SCHOPENHAUER, WWV I, § 
34, p. 210 / MVR I, 2005, p. 246). 

 



Selma Bassoli       29 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

Para Schopenhauer, o conhecimento da Ideia, a introdução da Ideia na 

nossa consciência, exige de nós, como condição prévia, uma mudança que pode 

ser considerada um “ato de autoabnegação” [Akt der Selbstverleugnung] 

(SCHOPENHAUER, WWV II, Kap. 30, p. 417 / MVR II, 2015, p. 439). Pois esse 

conhecimento depende da supressão da subjetividade, somente através da qual 

pode surgir a objetidade perfeita. Essa mudança se caracteriza pela separação 

completa entre o conhecimento obtido pelo intelecto e a vontade. Para que ocorra 

esta separação, o intelecto deve considerar as coisas como se elas não tivessem 

qualquer relação com a vontade, pois este é o único meio para o conhecimento 

se tornar o puro reflexo da natureza objetiva das coisas. A modificação assim 

exigida no sujeito, que consiste em eliminar de si todo querer, não pode derivar 

da vontade, motivo pelo qual essa modificação não pode ser um ato do arbítrio, 

sendo por isto considerada um evento súbito, inesperado, imprevisível e, como 

será mostrado, instável.  

Schopenhauer esclarece que nossa consciência tem duas faces: de uma 

parte ela é o conhecimento de nós mesmos, quer dizer, da nossa própria vontade; 

e de outra parte ela é o conhecimento intuitivo do mundo exterior, apercepção 

dos objetos. Quando se conhece a Ideia, um dos lados da consciência emerge 

totalmente, enquanto o outro se apaga. Por causa disto, quanto mais perfeitamente 

nos tornarmos conscientes de uma coisa, menor é a consciência do nosso próprio 

eu, até que o conhecimento intuitivo ocupe totalmente a nossa consciência. (Cf. 

SCHOPENHAUER, WWV II, Kap. 30, pp. 417-8 / MVR II, 2014, p. 20). O 

predomínio completo do conhecimento intuitivo na consciência é o que qualifica 

a perfeita objetidade, para a qual é necessária a liberdade do intelecto. 

Na filosofia de Schopenhauer, o intelecto é considerado um órgão derivado 

da vontade e, portanto, secundário em relação a ela; sua função original é atuar a 

favor da vontade, atendendo aos seus interesses. A libertação do intelecto ocorre 

com o auxílio da razão, que está situada abaixo do intelecto na hierarquia que 

atribui à vontade a importância máxima, pois todas as funções cognitivas se 

originam da vontade. A função da razão é formar conceitos por meio de abstrações, 

as quais são formadas a partir das intuições empíricas fornecidas pelo intelecto. A 

atividade da razão é, portanto, dependente do intelecto, o que a posiciona como 

um órgão terciário em relação à vontade.  

Apesar da sua condição inferior nessa hierarquia, a razão possui um papel 

decisivo na libertação do intelecto do domínio da vontade. Para compreender esse 

aspecto da atividade racional, é preciso considerar inicialmente que a diferença 

entre os seres humanos e os irracionais está em que a vontade humana não é 

satisfeita ou motivada apenas por objetos que são percebidos diretamente pelo 

intelecto; pois a abstração atua no conhecimento do ser humano e permite que ele 

também seja motivado por lembranças do passado, por antecipações futuras, e, até 

mesmo, por eventos imaginados, o que torna a satisfação da vontade humana um 

processo mais complexo do que aquele atribuído aos seres irracionais. A 

capacidade de abstração permite que o homem leve em conta outros motivos além 

daqueles que ele percebe imediatamente, visto que a deliberação que precede a 

sua ação inclui pensamentos e conceitos. A ação de refletir, também proveniente 



  30      O modo de conhecimento do gênio e do santo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

 

da razão, amplia o conhecimento abstrato, ao permitir que o homem estabeleça 

relações não apenas entre os motivos constituídos pelos objetos intuídos e a 

vontade, mas também entre os pensamentos e os conceitos obtidos por abstração, 

o que distancia cada vez mais o conhecimento do intelecto da sua relação com a 

vontade e favorece o conhecimento da Ideia.  

Segundo Schopenhauer, a função do intelecto humano é conhecer as 

relações entre as coisas e a vontade ou, então, tendo em vista a complementação 

deste conhecimento, as relações das coisas umas com as outras.3 A chave para a 

compreensão do modo como acontece o conhecimento da Ideia e, 

simultaneamente, a libertação do intelecto, é o fato de que a “apreensão das 

relações das coisas umas com as outras ocorre apenas indiretamente a serviço da 

vontade” (SCHOPENHAUER, WWV II, Kap. 29, p. 414 / MVR II, 2014, p. 13). Por 

isto, tal apreensão, por não proporcionar a satisfação direta da vontade, favorece 

a transição do conhecimento subjetivo para o conhecimento puramente objetivo. 

Assim, por um lado, o conhecimento objetivo — que revela o ser em si ou a natureza 

essencial de um objeto — é totalmente diferente das relações que constituem o 

modo como o objeto é conhecido no processo de satisfação da vontade; mas, por 

outro lado, o conhecimento dessa natureza essencial pode ser construído 

gradualmente a partir de meras relações, se estas forem múltiplas, variadas e 

imediatamente apreendidas, pois, através deste modo de apreensão, “a servidão 

[Dienstbarkeit] do intelecto em relação à vontade se torna, ao mesmo tempo, mais 

e mais indireta e limitada” (SCHOPENHAUER, WWV II, Kap. 29, p. 414 / MVR II, 

2014, p. 14). Consequentemente, quanto mais o intelecto apreender imediatamente 

as relações entre as coisas, ou seja, quanto mais estas relações não servirem 

diretamente de motivos para a vontade, maior será o conhecimento objetivo de 

um fenômeno. O exemplo abaixo ilustra este modo de apreensão objetiva:  

Pode ser que, ao subir uma montanha, surja a ideia de permanecer 
no topo atuando como motivo e, como contramotivo, a ideia do 
perigo da queda; ambos os motivos permanecem em referência 
imediata à minha vontade. Eu posso então também me perguntar 
se o belo sentimento que eu ligo à visão do topo estaria 
relacionado com o fato de eu ter vencido o perigo. Essa reflexão 
ainda permanece em relação com a minha vontade, mas de modo 
apenas mediato. Por fim, posso chegar possivelmente a me 
perguntar, de modo bem geral e sem qualquer relação com aquilo 
que quero ou não quero, se toda felicidade resulta de um perigo 
vencido e nada mais é que a mera negação do sofrimento. No 
exemplo fica claro como o pensar, em consequência do 
discernimento [Besonnenheit], se desliga cada vez mais das 

relações com a vontade e se torna objetivo. (KOβLER, 2015, p. 26). 
 

A construção da Ideia de felicidade como negação do sofrimento tem início 

com o conflito entre dois motivos que atuam imediatamente sobre a vontade: o 

prazer de permanecer no topo da montanha ou o desprazer relacionado ao medo 

                                                            
3 As relações das coisas entre si é um tipo de conhecimento que “aparece com algum volume e 
significado apenas no intelecto humano; no caso dos animais, por outro lado, existe apenas de 
modo limitado, mesmo quando o seu intelecto já é consideravelmente desenvolvido” 
(SCHOPENHAUER, WWV II, Kap. 29, p. 414 / MVR II, 2014, p. 13/ WWV II, 414). 



Selma Bassoli       31 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

da queda; porém, somente a reflexão que proporciona o estabelecimento de 

relações que se vinculam apenas indiretamente com essas intuições promovem o 

distanciamento progressivo dos sentimentos que fazem uma referência direta à 

vontade e, assim, pode levar à apreensão de uma Ideia de felicidade dotada de 

objetividade.   

A razão tem, portanto, dois modos de atuar no conhecimento: por um lado, 

ela auxilia o intelecto a satisfazer a vontade, fornecendo a ela motivos constituídos 

por abstrações que, entretanto, só podem ser obtidas a partir das intuições do 

intelecto; e, por outro lado, a razão permite que o intelecto se desligue 

progressivamente do conhecimento destinado à satisfação vontade, através do 

aumento de objetividade proporcionado ao conhecimento, cujo ápice é a 

apreensão da essência objetiva ou da Ideia de uma coisa. 

Essa objetividade não deve ser confundida com o conceito de objeto que,  

na teoria do conhecimento de Schopenhauer, é definido como objetivação da 

intuição empírica, quando o entendimento constrói, para uma dada sensação, a 

sua causa no tempo e no espaço, tornando a intuição algo que se coloca 

externamente diante do sujeito (Cf. KOβLER, 2015, p. 26). Essa intuição é definida 

por Schopenhauer como uma objetidade inadequada, pois ela não diz respeito ao 

próprio objeto, mas ao objeto como meio de satisfação da vontade e, portanto, ela 

não é objetiva no sentido da independência da vontade. A objetidade adequada, 

por sua vez, corresponde ao conceito schopenhaueriano de Ideia, que também 

pode ser entendido como “o resultado da soma de todas as relações” que 

constituem “o caráter peculiar da coisa” (SCHOPENHAUER, WWV II, Kap. 29, p. 

414 / MVR II, 2014, p. 14) e que proporciona a apreensão da natureza essencial 

de um objeto. A apreensão desta natureza, por depender das relações obtidas por 

meio da reflexão, exige o uso mais elevado da capacidade racional e permite o 

tipo de conhecimento no qual o intelecto atua livre do domínio da vontade, 

caracterizando a forma de conhecer que é própria ao gênio artístico:  

Ver o universal no particular é sempre precisamente a 
característica fundamental do gênio, enquanto o homem normal 
reconhece de modo específico apenas as coisas particulares, pois 
a efetividade só lhe interessa no que faz referência à sua própria 
vontade [...]. De acordo com isto, o verdadeiro objeto do gênio é 
apenas a natureza essencial das coisas em geral, o universal em 
si, a totalidade. (SCHOPENHAUER, WWV II, Kap. 31, p. 432 / MVR 
II, 2014, p. 35-36).  

 

O conhecimento da natureza essencial de uma coisa exige que o gênio 

ultrapasse os limites da intuição comum por meio da clareza de consciência 

[Besonnenheit] decorrente de um alto grau de reflexão. Essa clareza é necessária 

não só para o conhecimento do gênio, mas também para o do santo, visto que 

ambos podem alcançar a objetidade perfeita, através de um modo de 

conhecimento que é independente da relação com a vontade. Entretanto, se a 

clareza de consciência é uma característica comum a ambos, o modo de alcançá-

la é específico para cada um, pois o gênio a alcança por meio da intuição do 

caráter de um objeto, enquanto o santo a alcança mediante a intuição do caráter 



  32      O modo de conhecimento do gênio e do santo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

 

da sua própria vontade, pois o conhecimento do santo consiste na intuição de um 

objeto que pertence especificamente ao autoconhecimento.4  

A intuição do caráter de uma coisa — seja de um objeto exterior, seja da 

própria vontade — equivale à intuição da sua natureza essencial, considerada como 

a unidade da qual provêm as suas manifestações empíricas, na medida em que 

esta unidade exige a supressão da individualidade daquele que a intui. Porém, a 

intuição do gênio ainda não o leva ao conhecimento da essência da coisa em si 

mesma, visto que esta é concebida não apenas como a unidade da qual provém a 

totalidade das representações de um objeto, mas como a unidade da qual provém 

a totalidade do mundo da representação.  

Ao intuir o caráter da sua própria vontade através do autoconhecimento, o 

santo se configura como um caso específico, pois o seu acesso ao conhecimento 

objetivo também exige, assim como no caso do gênio, a supressão da sua 

individualidade; porém esta supressão, diferentemente do que acontece para o 

gênio,  proporciona-lhe não apenas a intuição do caráter ou da essência da sua 

própria vontade, mas também, de modo simultâneo, a intuição da essência da 

vontade como coisa-em-si mesma.  

A exposição mais detalhada da diferença entre o conhecimento do santo e 

o do gênio exige o esclarecimento da distinção estabelecida por Schopenhauer 

entre a Ideia e a coisa-em-si mesma:  

Uma Ideia [...] não corresponde ainda à própria essência da coisa 
em si, pela simples razão de que se originou a partir do 
conhecimento de meras relações. No entanto, como resultado da 
soma de todas as relações, [a Ideia] é o caráter peculiar da coisa 
e, portanto, a expressão completa do ser que se exibe à intuição 
como objeto, apreendido não em relação a um indivíduo, mas 
como ele se expressa espontaneamente e, desta forma, determina 
todas as suas relações, as únicas que eram conhecidas até então. 
(SCHOPENHAUER, WWV II, Kap. 29, p. 414 / MVR II, 2014, p. 
14). 

 

A Ideia também se diferencia da intuição comum, pois, nesta, apenas um 

lado do objeto é apreendido, ou seja, aquele que interessa à vontade. A transição 

possível do conhecimento comum das coisas particulares para o conhecimento das 

Ideias só acontece quando todos os outros lados do objeto são apreendidos, o que 

acontece no gênio por meio da fantasia. Segundo Schopenhauer, “o gênio precisa 

da fantasia para ver nas coisas não o que a natureza efetivamente formou, mas o 

que se esforçava por formar, mas que, devido à luta de suas formas entre si, não 

pôde levar a um bom termo” (WWV I, § 36, p. 220 / MVR I, 2005, p. 255). Através 

da fantasia, o gênio pode ampliar o seu conhecimento para além dos limites 

possibilitados pela intuição comum, visto que “os objetos efetivos são quase 

sempre apenas exemplares bastante imperfeitos da Idéia que neles se expõe” 

                                                            
4 A clareza de consciência também é comum ao filósofo, visto que ele, assim, como o santo, é 
capaz de  conhecer a essência das coisas. Porém o filósofo conclui a essência das coisas enquanto 
o santo a intui. Para obter a conclusão sobre a essência do mundo, considerando-a como a unidade 
da qual os fenômenos são a manifestação empírica, o filósofo relaciona pensamentos e conceitos 
e conecta a experiência externa com a interna.  



Selma Bassoli       33 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

(SCHOPENHAUER, WWV I, § 36, p. 220 / MVR I, 2005, p. 255). A fantasia também 

permite que a intuição artística ultrapasse a realidade da experiência pessoal do 

artista, visto que essa intuição não está limitada às Ideias dos objetos que ele 

percebe diretamente:   

Os objetos do gênio, enquanto tais são as Ideias, as formas 
essenciais e permanentes do mundo e de todos os seus 
fenômenos. O conhecimento da Idéia, todavia, é necessariamente 
intuitivo, não abstrato. Em consequência, o conhecimento do 
gênio seria limitado às Ideias dos objetos efetivamente presentes 
à sua pessoa, e seria portanto dependente da concatenação das 
circunstâncias que conduz a eles, se a fantasia não ampliasse o 
seu horizonte, alargando-o para além da realidade de sua 
experiência pessoal. Portanto, a fantasia põe o gênio na condição 
de, a partir do pouco que chegou à sua apercepção efetiva, 
construir todo o resto e assim desfilar diante de si quase todas as 
imagens possíveis da vida. (SCHOPENHAUER, WWV I, § 36, pp. 
219-20 / MVR I, 2005, p. 255). 

 

Diferentemente do poder da fantasia para o gênio, o elemento que permite 

ao santo ampliar os limites da sua experiência pessoal é o sofrimento, visto que, 

assim como acontece para o gênio, o conhecimento da Ideia pelo santo também 

ocorre pela via intuitiva. Porém seu conhecimento não pode estar restrito à intuição 

comum, ou seja, ao modo como ele pessoalmente sente e, consequentemente, 

sofre. Por isto o santo precisa, além de vivenciar diretamente o sofrimento de forma 

intensa e persistente, aceitá-lo como uma espécie de cura para o mal representado 

pela força insaciável da vontade de viver.  

Na afirmação, quando o intelecto atua para satisfazer a vontade, o 

sofrimento representa aquilo que deve ser evitado ou suprimido. Para que o 

sofrimento deixe de atuar a favor da afirmação e passe a contribuir com a negação, 

é necessário compreender que o sofrimento não é apenas aquilo que nos afeta 

pessoalmente ou aquilo que afeta o outro e que pode ser conhecido intuitivamente 

através da compaixão, mas, sobretudo, como aquilo que caracteriza a essência da 

vontade. Além disto, é necessário compreender que o sofrimento constitui o 

elemento que, ao enfraquecer a vontade de viver, possibilita o acesso e a 

permanência na negação da vontade.  

O poder do santo de intuir o sofrimento como sendo a essência da vontade 

se origina da capacidade que todo ser humano tem de conhecer a sua própria 

vontade. Esse tipo de autoconhecimento acontece em decorrência do corpo ser o 

foco de manifestação da vontade de viver de cada indivíduo. Essa manifestação 

acontece no corpo de dois modos: internamente, através daquilo que cada um 

sente como bem-estar e mal-estar e, externamente, através das ações, as quais 

podem ser conhecidas não só pelo próprio sujeito, mas também pelos outros.  

No processo de autoconhecimento, a relação entre os próprios sentimentos 

e as ações é de identidade. Isto significa que aquilo que cada um sente como 

prazer ou desprazer não pode ser considerado como a causa das ações corporais, 

pois, para Schopenhauer, as ações do corpo são apenas a expressão empírica 

desses sentimentos e estes, por sua vez, são a manifestação mais imediata da 



  34      O modo de conhecimento do gênio e do santo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

 

própria vontade. Essa imediatez se caracteriza pelo fato dos sentimentos se 

manifestarem independentemente do espaço. Porém, eles ainda permanecem 

submetidos ao tempo e preservam a forma própria do conhecimento enquanto tal, 

ou seja, a divisão entre sujeito e objeto, visto que os sentimentos são objetos de 

conhecimento que são acessíveis somente àquele que os sente. Considerando que 

a pluralidade de ações praticadas por um indivíduo — as quais dizem respeito ao 

seu caráter empírico — remetem ao único ato de vontade que evidencia o seu 

caráter inteligível, o autoconhecimento contém a particularidade de permitir o 

conhecimento dos sentimentos que constituem o elo de ligação entre o caráter 

empírico e o caráter inteligível.  

O conhecimento do caráter inteligível equivale ao conhecimento da Ideia 

de um indivíduo ou da essência da sua própria vontade. Porém, como o 

conhecimento da Ideia pressupõe a supressão da individualidade, o conhecimento 

da essência da própria vontade é o único caso em que o puro sujeito do 

conhecimento, ao conhecer a Ideia, conhece não apenas o caráter que revela a 

sua natureza essencial, mas a essência da vontade como coisa-em-si, ou seja, da 

vontade como a unidade metafísica de todas as manifestações empíricas que 

constituem o mundo da representação. Resta esclarecer alguns outros aspectos da 

passagem do conhecimento dos sentimentos para o conhecimento do caráter 

inteligível ou da Ideia que corresponde a esse caráter e, então, da Ideia para a 

essência da vontade como coisa-em-si.  

Para compreender essas transições é necessário considerar que o sofrimento 

é necessário para percorrer os caminhos que conduzem os caracteres morais em 

direção à negação da vontade, pois ele corresponde aos sentimentos de desprazer 

ou de dor. Estes sentimentos são o modo mais imediato da manifestação da 

vontade em nós, visto que, para Schopenhauer, o prazer só pode ser 

compreendido como a supressão do desprazer. Quando sentimos dor ou 

conhecemos diretamente a dor do outro através da compaixão, nós podemos 

adquirir a consciência daquilo que Schopenhauer considera a força primordial do 

agir. Tudo o que acontece na natureza tem uma causa e, por outro lado, é a causa 

de um efeito; o intelecto que atua a serviço da vontade pode conhecer e esclarecer 

causas e efeitos, mas ele não pode conhecer a força que dá origem à sequência 

causal. Somente o agir humano pertence a uma espécie de causalidade que permite 

o conhecimento da sua força originária, ou seja, da vontade como coisa-em-si. O 

conhecimento dessa força exige que se considere, por um lado, que cada ação 

corporal é a manifestação do resultado do conflito entre os motivos que remetem 

aos sentimentos de prazer ou de dor que nos afetam em cada circunstância; e, por 

outro lado, que cada uma de nossas ações é a manifestação externa de um ato da 

nossa vontade, cuja manifestação interna acontece através dos nossos sentimentos.  

A dor ou o desprazer que dão origem ao sofrimento, por nos afetarem 

diretamente, são sentimentos fundamentais, visto que o prazer que almejamos só 

pode ser alcançado através da supressão do desprazer e da dor. Além disto, o 

sofrimento está intimamente relacionado à satisfação da vontade, pois, para que 

essa satisfação aconteça, temos que evitar os motivos que nos fazem sofrer. Assim, 

quanto maior for o conhecimento sobre as coisas e as circunstâncias que nos 



Selma Bassoli       35 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

causam dor ou desprazer, maior será o conhecimento sobre a nossa própria 

vontade. Porém, por melhor que seja esta forma de autoconhecimento, ela não 

pode, por si só, levar-nos ao conhecimento da essência da nossa vontade, pois 

este conhecimento só pode ser alcançado quando o intelecto se torna capaz de 

conhecer o sofrimento objetivamente, ou seja, de forma desinteressada, e não com 

a finalidade de evitá-lo.  

O conhecimento objetivo decorrente do autoconhecimento é possibilitado 

pelo modo específico como o ser humano conhece os motivos de satisfação da 

sua vontade, porque os motivos abstratos, proporcionados pela razão, são a 

principal motivação humana. Através da abstração, é possível, por exemplo, prever 

quais são os objetos capazes de nos fazer sofrer, tendo por base o nosso sofrimento 

anterior; também é possível almejarmos o prazer através de objetos que ainda não 

foram efetivamente usufruídos. Isto acontece porque a razão permite que o 

intelecto estabeleça relações entre a vontade e os objetos constituídos por 

pensamentos e conceitos. Como estes objetos não são imediatamente intuídos, eles 

se caracterizam como motivos que se relacionam apenas indiretamente com a 

vontade.  

É a predominância das relações indiretas entre os motivos e a vontade que 

favorece a transição do conhecimento destinado à satisfação da vontade para o 

conhecimento objetivo. Porém, tanto para o gênio quanto para o santo, o 

conhecimento da Ideia não acontece como consequência do simples aumento da 

quantidade de relações indiretas, visto que, mesmo que a razão forneça ao 

intelecto um grande número dessas relações, o conhecimento ainda pode 

permanecer a serviço da vontade. O que caracteriza a objetividade do 

conhecimento é a libertação do intelecto, e esta libertação, por não ser um ato 

proveniente do arbítrio, só pode ocorrer espontaneamente. 

No caso do santo, a explicação sobre o modo como o seu intelecto se liberta 

do domínio da vontade precisa levar em conta que os sentimentos, por 

constituírem o elo de ligação entre as ações e a vontade, surgem na 

autoconsciência de um modo fragmentado. Para compreender como acontece essa 

fragmentação, é preciso primeiramente considerar que os sentimentos são objetos 

que não se situam no espaço; porém, a forma do tempo, assim como a diferença 

entre o ser em si do objeto e a percepção deste ser em si no sujeito que o conhece 

permanecem no conhecimento dos sentimentos. Assim, conhecer a própria 

vontade equivale a conhecer os nossos sentimentos de modo consecutivo, ou seja, 

em uma sequência temporal. Por causa disto, nós conhecemos a nossa vontade 

apenas em seus atos isolados e sucessivos, não em seu todo, tal como ela é em si 

e por si.  

Também o fato de que nós só podemos conhecer imediatamente a nossa 

vontade enquanto ela é sentida como prazer ou dor decorre da percepção segundo 

a forma do tempo.  Por causa disto, “eu sei diretamente o que é a dor apenas 

durante o tempo em que eu a sinto” (KOβLER, 2000, p. 95). Assim, se a dor que 

eu sinto desaparecer, eu só poderei me referir a ela indiretamente, ou seja, do 

mesmo modo que uma pessoa que me viu sofrendo. Esse modo de conhecimento 

indireto também pode contribuir com a fuga da dor que caracteriza a afirmação da 



  36      O modo de conhecimento do gênio e do santo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

 

vontade, pois o conhecimento daquilo que me fez sofrer no passado pode ser 

utilizado para evitar que eu sofra novamente pelos mesmos motivos. Se na filosofia 

de Schopenhauer o sofrimento é considerado como inerente à vida, a capacidade 

de abstração decorrente da razão permite que o ser humano viva do modo menos 

infeliz possível. 

O que precisa ser enfatizado é que o modo de conhecimento da Ideia 

alcançado pelo santo não contribui com a fuga da dor que caracteriza a afirmação 

da vontade; pois, para o santo, o sofrimento deixa de ser um motivo e se torna 

quietivo da vontade. Isto acontece em decorrência do santo ser capaz de eliminar 

as formas do princípio de razão que ainda subsistem na sua percepção do 

sentimento de dor, o que o torna capaz de sentir a dor que manifesta diretamente 

a essência da vontade. Essas formas subsistentes, como já foi dito, são o tempo e 

a divisão entre sujeito e objeto. Ao suprimir estas formas, o santo intui a Ideia de 

sofrimento, que, por sua vez, equivale à intuição da essência da vontade. Porém, 

o que o santo nega não é apenas a essência da sua própria vontade, que ele 

compreende como necessariamente sofredora e cuja Ideia equivale ao seu caráter 

inteligível. Pois o pressuposto para que ele possa conhecê-la é a supressão da sua 

própria individualidade. Assim, ao conhecer intuitivamente a essência da sua 

própria vontade, o santo conhece simultaneamente a essência da vontade que se 

manifesta empiricamente em todos os indivíduos. 

O problema é que a supressão de todas as formas do princípio de razão, a 

exemplo do que acontece também para o gênio, não depende do arbítrio do sujeito 

que conhece, exatamente porque essa supressão pressupõe a separação entre o 

intelecto e a vontade e caracteriza a liberdade intelectual. Por causa disto, temos 

sempre que considerar o conhecimento da Ideia como um evento súbito, 

inesperado e inexplicável. Quem, portanto, suprime espontaneamente essas 

formas na percepção do sentimento de dor, torna-se um puro sujeito do 

conhecimento, podendo, a partir daí e também de modo espontâneo, ou afirmar 

conscientemente a vontade ou negá-la. O santo é aquele que ultrapassa o limite 

da afirmação, negando a vontade.  

A negação da vontade é um evento metafísico que modifica o modo como 

a vontade se manifesta empiricamente. Se, na afirmação da vontade, as ações de 

um indivíduo correspondem ao modo como o seu caráter inteligível se manifesta 

empiricamente, o agir baseado nas práticas ascéticas passa a ser o modo de 

manifestação da supressão desse caráter, ou seja, da negação da vontade. Além 

disso, a explicação do ascetismo como sendo o modo de manifestação da negação 

da vontade inclui o fato de que a continuidade das práticas ascéticas tende a 

destruir o corpo, considerado o foco de manifestação da afirmação da vontade e 

aquilo que caracteriza empiricamente a individualidade do sujeito.  

A negação — que em si mesma é um evento metafísico e, por isto, pressupõe 

um conhecimento independente das formas do princípio de razão — continua a se 

manifestar empiricamente, sob as formas desse princípio, enquanto o corpo 

permanecer vivo. Por causa disto, Schopenhauer admite considerar o quietivo 

como uma espécie de motivo e, enquanto tal, ele também pode ser considerado 

uma expressão da lei da causalidade. O quietivo seria o motivo que leva 



Selma Bassoli       37 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

necessariamente o santo às práticas ascéticas, cuja finalidade é destruir o seu corpo 

que, enquanto manifestação empírica da vontade, é um objeto situado no espaço. 

Por isto, na negação, o corpo do santo ainda permanece como a expressão 

empírica de uma individualidade que, metafisicamente, já deixou de existir. Tudo 

acontece a partir da consideração de dois planos: no metafísico, a supressão da 

individualidade acontece de um só golpe; porém, no plano empírico, a 

manifestação dessa supressão só pode ocorrer segundo as formas do princípio de 

razão, razão pela qual a destruição do corpo acontece pouco a pouco, segundo a 

forma do tempo,  por meio das práticas ascéticas motivadas pelo quietivo.  

Como a destruição do corpo ocorre paulatinamente, Schopenhauer prevê a 

possibilidade de uma reversão no modo de conhecimento alcançado pelo santo, 

antes que a morte do seu corpo se concretize; consequentemente, a vontade ainda 

pode, mesmo após o início da negação, voltar a afirmar-se. Isto é possível porque 

a prática do ascetismo, que flagela o corpo, é o modo de manifestar e preservar a 

negação; mas a vida que continua a animar o corpo do santo, mesmo debilitado 

em consequência dessa prática, permanece como um foco residual de afirmação 

da vontade. Por causa disto, a vida daqueles que iniciaram a negação é permeada 

por uma luta constante, a fim de impedir o regresso à afirmação: 

[...] não se deve imaginar que, desde a negação da Vontade de 
vida ter entrado em cena pelo conhecimento tornado quietivo, 
não haja oscilação, e assim se possa para sempre permanecer nela 
como numa propriedade herdada. Não, antes a negação precisa 
ser renovadamente conquistada por novas lutas. Pois, visto que o 
corpo é a Vontade mesma apenas na forma da objetidade ou como 
fenômeno do mundo como representação, segue-se que toda 
Vontade de vida existe segundo sua possibilidade enquanto o 
corpo viver, sempre esforçando-se para aparecer na realidade 
efetiva e de novo arder em sua plena intensidade. Por isso ao 
encontrarmos na vida de homens santos aquela calma e bem-
aventurança que descrevemos apenas como a florescência nascida 
da constante ultrapassagem da Vontade, vemos também como o 
solo onde se dá essa floração é exatamente a contínua luta com a 
Vontade de Vida: pois sobre a face da terra ninguém pode ter paz 
duradoura. Em consequência, observemos as histórias de vida 
interior dos santos cheias de conflitos espirituais, tentações e 
abandono da graça, isto é, daquele modo de conhecimento que, 
ao tornar todos os motivos ineficientes, emudece, como quietivo 
universal, qualquer querer e proporciona a mais profunda paz e 
abre o portão da liberdade. Consequentemente, também vemos 
os que uma vez atingiram a negação da Vontade de vida se 
manterem com todo empenho neste caminho através de todo tipo 
de renúncias auto-impostas, mediante um modo de vida duro, 
penitente e procura do desagradável: tudo tendo em vista suprimir 
a Vontade que renovadamente se esforça. Ao fim, como já 
conhecem o valor da redenção, cuidam angustiosamente para 
conservar a salvação alcançada [...]. — Sob o termo, por mim já 
amiúde empregado, de ascese, entendo no seu sentido mais estrito 
essa quebra proposital da Vontade pela recusa do agradável e a 
procura do desagradável, mediante o modo de vida penitente 
voluntariamente escolhido e a autocastidade, tendo em vista a 
mortificação contínua da vontade. Tudo isso pode ser observado 
na prática das pessoas que já atingiram a negação da Vontade e 



  38      O modo de conhecimento do gênio e do santo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

 

tentam mantê-la. (SCHOPENHAUER, WWV I, § 68, p. 462-3 / MVR 
I, 2005, p. 496). 

 

Mesmo considerando que a negação se manifesta pela mortificação da 

vontade, é preciso observar que essa mortificação, que ocorre através das práticas 

ascéticas, não é o que efetivamente impede o retorno à afirmação; pois essa forma 

de comportamento é apenas uma espécie de sintoma indicativo de que o modo 

de conhecimento que caracteriza a negação ainda prevalece sobre aquele que 

caracteriza a afirmação. A origem da instabilidade atribuída à negação da vontade 

é uma decorrência da espontaneidade responsável pelo surgimento ou 

desaparecimento do conhecimento independente do princípio de razão, o que 

impede que o santo, apesar de todos os seus esforços, tenha um efetivo controle 

sobre a manifestação da negação que nele acontece.  

A instabilidade inerente ao modo de conhecimento alcançado pelo santo 

também acontece para o gênio, pois o acesso que este tem ao conhecimento da 

Ideia, o qual lhe proporciona a contemplação estética, também não é passível de 

um controle. Mesmo sendo um modo de conhecimento almejado pelo gênio, a 

contemplação surge de um modo súbito e desaparece da mesma forma, o que 

transforma a genialidade em um estado impossível de ser vivenciado 

permanentemente. Para o santo, o modo de conhecimento que possibilita a 

negação ocasiona a destruição progressiva do seu corpo e, caso essa destruição 

persista, provocará a sua morte, impedindo-o de retornar ao estado de afirmação. 

Isto diferencia a santidade da genialidade, pois, mesmo que o gênio vivencie 

acessos repetidos ao conhecimento da Ideia, isto não afetará a integridade do seu 

corpo, considerado o foco de manifestação da sua vontade e a marca da sua 

individualidade empírica.  

Além disso, o gênio se caracteriza por uma forte individualidade quando 

não se encontra no estado de contemplação. A força da sua individualidade resulta 

do afastamento progressivo entre o seu intelecto e a sua vontade, o qual é 

necessário para que ele possa manifestar a genialidade em alguns momentos. Por 

outro lado, é justamente a supressão da sua individualidade que caracteriza os seus 

estados de contemplação e criação artísticas, os quais duram apenas o suficiente 

para a concepção e produção de suas obras. Por isto, o artista apresenta um 

comportamento inconstante, decorrente da alternância entre a vivência de uma 

individualidade vigorosa e a supressão desta individualidade. A instabilidade no 

comportamento do gênio aparece porque    

[...] ora ele é egocêntrico, hipersensível e descontrolado pelas 
menores coisas e logo se torna novamente soberano sobre o 
cotidiano, trabalha concentrado e de modo infinitamente paciente 
em sua obra ou então está tranquilamente imerso na 
contemplação. Essa alternância de estados acontece porque, 
durante o processo criativo, é como se a personalidade genial 
viesse de fora e invadisse o artista, arrancando-o de sua vida até 
então inconstante e o conduzisse à criação [...]. Schopenhauer não 
apenas constata essa súbita transformação, mas a deriva do 
discernimento [Besonnenheit] que, quando está presente em 
grande medida, pode ter duas consequências contrapostas. Se 



Selma Bassoli       39 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

permanece a referência dos pensamentos e representações à 
vontade, então o discernimento conduz a uma vontade 
marcadamente individual; mas justamente nesse estado pode 
ocorrer facilmente que a referência à vontade, graças ao grande 

número de coisas presentes e relações, seja “esquecida”. (KOβLER, 
2015, p. 29). 

 

Um outro aspecto importante que deve ser considerado quando se trata da 

objetividade acessível ao gênio e ao santo envolve a questão do interesse, pois a 

Ideia deve ser considerada uma forma de conhecimento desinteressado, ou seja, 

um conhecimento no qual o intelecto atua independentemente dos interesses 

provenientes da satisfação da vontade. Porém, seria possível atribuir ao gênio, mas 

não ao santo, uma espécie de interesse puramente intelectual.  

Para explicar o tipo de interesse presente na atividade artística, podemos 

considerar que o sofrimento, enquanto objeto de conhecimento, é acessível tanto 

ao gênio quanto ao santo, e que ambos podem conhecê-lo objetivamente, ou seja, 

como Ideia. Porém o santo é aquele que conhece objetivamente o sofrimento pela 

via interna, por meio dos seus próprios sentimentos de desprazer e de dor, ou por 

meio da intuição imediata do sofrimento do outro, ou seja, através da compaixão. 

Já o gênio conhece objetivamente o sofrimento pela via externa, através do 

sofrimento que ele percebe indiretamente em um outro indivíduo ou no mundo, 

e que, portanto, não é sentido por ele pessoalmente. Entretanto, enquanto 

indivíduo, o gênio, excetuando os seus momentos de contemplação, também sofre. 

Além disso, como o gênio conhece o sofrimento como algo diferente dele mesmo, 

a intuição desse objeto, quando se dá de modo objetivo, leva-o a esquecer o 

sofrimento que ele próprio sente, o que torna os momentos em que ocorre essa 

intuição uma espécie de alívio para o sofrimento inerente à vida, transformando o 

acesso ao conhecimento da Ideia em um fim para o artista: 

A fruição do belo, o consolo proporcionado pela arte, o 
entusiasmo do artista que o faz esquecer a penúria da vida, essa 
vantagem do gênio em face de todos os outros homens, única que 
o compensa pelo sofrimento que cresce na proporção de sua 
clareza de consciência [Klarheit des Bewußtseyns] e pela erma 
solidão em meio a uma multidão humana tão heterogênea — tudo 
isso se deve, como veremos adiante, ao fato de que o em-si da 
vida, a Vontade, a existência mesma é um sofrimento contínuo, 
em parte lamentável, em parte terrível; o qual, todavia, se intuído 
pura e exclusivamente como representação, ou repetido pela arte, 
apresenta-nos um teatro pleno de significados. Esse lado do 
mundo conhecido de maneira pura, bem como a repetição dele 
em alguma arte, é o elemento do artista. Ele é cativado pela 
consideração do teatro da objetivação da vontade. Detém-se nele, 
sem se cansar de considerá-lo e expô-lo repetidas vezes. 
Entrementes, ele mesmo arca os custos de encenação desse teatro, 
noutras palavras, ele mesmo é a Vontade que se objetiva a si 
mesma e permanece em contínuo sofrimento. Aquele 
conhecimento profundo, puro e verdadeiro da essência do mundo 
se torna um fim para o artista, que se detém nele. 
(SCHOPENHAUER, WWV I, § 52, pp. 315-6 / MVR I, 2005, p. 349-
350). 

 



  40      O modo de conhecimento do gênio e do santo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

 

A existência desse fim relacionado à contemplação da Ideia leva o artista a 

querer obtê-lo, visto que a contemplação se configura como um tipo de consolo 

em um mundo permeado pelo sofrimento. Mas a atribuição de uma finalidade à 

contemplação a coloca em contradição com a concepção de Ideia considerada 

como um conhecimento desinteressado, visto que a Ideia não pode ser um objeto 

de satisfação para a vontade, justamente porque sua apreensão depende da 

interrupção do domínio da vontade sobre o intelecto. A solução para essa 

dificuldade pode estar em uma distinção entre o prazer que pode ser 

proporcionado à vontade — através dos objetos que o intelecto lhe oferece e que 

serve para a sua satisfação — e o prazer puramente intelectual, que é obtido pelo 

gênio durante o conhecimento da Ideia e que não tem qualquer relação com a 

vontade. O prazer intelectual seria aquele decorrente do simples ato de conhecer 

ou do conhecimento considerado como um fim em si mesmo.  

Ao admitirmos a existência de um prazer de origem intelectual, temos que 

considerar que o intelecto é um órgão derivado da vontade e, portanto, o prazer 

obtido através dele, mesmo após a sua separação da vontade, ainda seria uma 

forma, mesmo que indireta, de afirmar a vontade. A aceitação da existência desse 

tipo de afirmação nos impede de tratar a contemplação da Ideia como algum grau 

de negação, assim como nos permite diferenciar a contemplação acessível ao gênio 

da negação alcançada pelo santo. Esta diferenciação é confirmada por 

Schopenhauer quando ele afirma: 

Eis por que o conhecimento profundo, puro e verdadeiro da 
essência do mundo não se torna para o gênio um quietivo da 
Vontade, não o salva para sempre da vida, mas apenas 
momentaneamente, contrariamente ao santo que atinge a 
resignação. Ainda não se trata, para o artista, da saída da vida, mas 
apenas de um consolo ocasional em meio a ela; até que sua força, 
aí incrementada, finalmente cansada do jogo, volte-se para o sério. 
(SCHOPENHAUER, WWV I, § 52, p. 316 / MVR I, 2005, p. 350). 

 

O consolo proporcionado ao gênio através do conhecimento da Ideia é 

apenas ocasional e temporário, visto que o gênio não tem um controle sobre essa 

forma de intuição. Schopenhauer se refere à interrupção no conhecimento da Ideia, 

que faz o gênio retornar à forma comum de conhecer, como o fim de um encanto:  

Assim que surge novamente na consciência uma relação com a 
vontade, com a nossa pessoa, precisamente dos objetos intuídos 
puramente, o encanto chega ao fim. Recaímos no conhecimento 
regido pelo princípio de razão. Não mais conhecemos a Idéia, mas 
a coisa isolada, elo de uma cadeia à qual nós mesmos 
pertencemos. De novo estamos abandonados às nossas penúrias. 
(SCHOPENHAUER, WWV I, § 38, p. 233 / MVR I, 2005, p. 269). 

 

Mas se o conhecimento da Ideia proporciona ao gênio um consolo que 

impede momentaneamente que ele sinta os sofrimentos inerentes à sua vida, o 

mesmo não acontece com o santo. Pois, ao suprimir a sua individualidade e as 

formas do princípio de razão na sua forma de conhecer, o santo esquece de si, 

inclusive dos objetos e das circunstâncias que o fazem particularmente sofrer; 



Selma Bassoli       41 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

porém este esquecimento não o livra do sofrimento, mas, ao contrário, intensifica-

o ao máximo, já que o santo deixa de sentir o seu próprio sofrimento para sentir 

aquele que afeta o mundo inteiro. Por causa disto, se o conhecimento objetivo 

produz no gênio um estado de felicidade plena, este mesmo tipo de conhecimento 

produz no santo um estado absoluto de mal-estar e sofrimento, que deve ser aceito 

resignadamente. A questão da resignação é importante para a compreensão do 

modo como o santo conhece a Ideia, visto que o desejo de não querer sofrer pode 

ser considerado como o sinal do retorno do domínio da vontade sobre o seu 

intelecto e, consequentemente, da reversão da negação em afirmação.  

O conhecimento da Ideia de sofrimento, quando ocupa totalmente as 

funções do intelecto do santo, atua como um quietivo para a sua vontade, que não 

só impede a vontade de continuar a se afirmar, mas também contribui para a 

destruição do seu corpo, considerado o foco residual de afirmação da sua vontade. 

Esse quietivo não pode ser considerado, ao contrário do prazer de origem 

intelectual sentido pelo gênio, como um meio indireto de satisfação da vontade, 

pois Schopenhauer considera que o quietivo é o único motivo capaz de negar a 

vontade. Porém, para que ele possa atuar como tal, o quietivo precisa ter força 

suficiente para vencer o ímpeto da vontade em busca de satisfação. Na afirmação, 

o conflito entre os motivos determina qual deles possui força suficiente para 

proporcionar a satisfação da vontade; na negação, o quietivo deve ter força 

suficiente para vencer a força de oposição proveniente da autopreservação, visto 

que esta força constitui o último reduto da afirmação da vontade, que subsiste, 

durante a negação, enquanto o santo viver. 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A exposição do modo como o gênio e o santo conhecem a Ideia permitiu 

mostrar o que há em comum entre eles, mas também apontar as diferenças 

fundamentais entre a contemplação e a negação. A principal delas consiste no fato 

de que a contemplação estética realizada pelo gênio não deve ser considerada 

como um grau, mesmo que atenuado, de negação da vontade. Pois a negação se 

caracteriza pela oposição ao modo de afirmação, que se manifesta apenas através 

do ascetismo. Este tipo de comportamento, quando é persistente, resulta na 

destruição do corpo do santo, considerado o foco a partir do qual a sua vontade 

se afirma. O artista, por sua vez, ao manifestar a sua genialidade, apenas 

interrompe o domínio da vontade sobre o intelecto, proporcionando um acesso ao 

conhecimento da Ideia que, diferentemente do conhecimento da Ideia alcançado 

pelo santo, não prejudica a integridade do seu corpo. Por constituir um prazer 

desinteressado proveniente do intelecto, e sendo o intelecto um órgão secundário 

em relação à vontade, a contemplação estética seria um modo indireto de afirmar 

a vontade ou, pelo menos, ela não prejudicaria a continuidade da afirmação. 

Aquilo que qualifica a negação e que não está presente na atividade contemplativa 

é o movimento da vontade contra si mesma, que não só a aquieta, mas destrói o 

objeto empírico através do qual a vontade se afirma. 

 



  42      O modo de conhecimento do gênio e do santo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 26-42, JUL./DEZ. 2018 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

KOβLER, Matthias. Sobre o papel do discernimento [Besonnenheit] na estética de 

Arthur Schopenhauer. In: DEBONA, Vilmar et al. (Org.). Dogmatismo & 
Antidogmatismo: filosofia crítica, vontade e liberdade. Uma homenagem a Maria 

Lúcia Mello Oliveira Cacciola. Tradução de Flamarion Caldeira Ramos. Curitiba: 

Editora UFPR, 2015. 

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação, tomo I 

(MVR I). Tradução de Jair Barboza. São Paulo: Editora UNESP, 2005. 

______. O mundo como vontade e representação, tomo II, volume 2 (MVR II). 

Tradução de Eduardo Ribeiro da Fonseca. Curitiba: Editora UFPR, 2014. 

______. O mundo como vontade e como representação, tomo II (MVR II). 

Tradução de Jair Barboza. São Paulo: Editora UNESP, 2015. 

 

 

Recebido em: 01-08-2018 

Aceito para publicação em: 02-11-18 

 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

   

CONSIDERAÇÕES SOBRE A "ATUALIDADE" DE 
SCHOPENHAUER 

SCHOPENHAUER'S "ACTUALITY" CONSIDERATIONS 

 
 
 

LEANDRO CHEVITARESE1 
Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ) — Brasil 

leandrochevitarese@yahoo.com.br 
 

 

 

RESUMO: O presente artigo pretende investigar o problema filosófico da "atualidade" de 
Schopenhauer. A filosofia de Schopenhauer apresenta-se como uma metafísica imanente, sua 
verdade portanto independe do tempo ou da história. De que forma seria possível afirmar sua 
"atualidade"? Para tratar dessa questão o artigo investiga a concepção schopenhaueriana de história, 
tendo em vista melhor compreender o "valor da história".  Em seguida, procura investigar a 
possibilidade de uma interpretação em sintonia com a "Esquerda Schopenhaueriana" para melhor 
conceber o sentido em que seria possível afirmar sua "atualidade". 

PALAVRAS-CHAVE: Schopenhauer. Atualidade. História. 

ABSTRACT: The present article intends to investigate the philosophical problem of the 
Schopenhauer’s "actuality". Schopenhauer's philosophy presents itself as an immanent metaphysics. 
Its truth therefore, is independent of the time, or the history. In what way would it be possible to 
affirm its "actuality"? In order to deal with this question, the article investigates the Schopenhauer’s 
conception of history, aiming to better understand the "value of history". Then, it seeks to investigate 
the possibility of an interpretation in harmony with the "Schopenhauerian Left" to better conceive 
the meaning in which it would be possible to affirm its "actuality". 

KEYWORDS: Schopenhauer. Actuality. History. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Em 21 de setembro de 1960, em Frankfurt, no contexto das comemorações 
do centenário da morte de Schopenhauer, Max Horkheimer profere uma palestra 
intitulada "Die Aktualität Schopenhauers" (A atualidade de Schopenhauer) na qual 
declara que a história recente confirmou suas principais teses, chamando-o de 
"pessimista clarividente" (HORKHEIMER, 1966a, p. 171). Horkheimer reconhece 
que "o pensamento de Schopenhauer é infinitamente atual", mas, enfatizando as 
condições favoráveis à receptividade de seu pensamento, complementa: "agora é 
seu tempo na medida em que a juventude o sente instintivamente como próprio" 
(HORKHEIMER, 1966a, p. 182). 

                                                            
11 Professor do Departamento de Educação e Sociedade da Universidade Federal Rural do Rio de 
Janeiro (UFRRJ) e do Programa de Pós-graduação em Filosofia (PPGFIL-UFRRJ).  

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



  44      Considerações sobre a "Atualidade" de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

 

A proposta de considerar a atualidade de Schopenhauer tem que enfrentar, 
logo de início, a dificuldade inerente a sua famosa rejeição à história — intimamente 
ligada ao seu embate com a filosofia hegeliana. A objeção é simples: aceitar a 
pertinência da questão da "atualidade de Schopenhauer" já não pressuporia algum 
valor para a história, articulando, portanto, uma contradição? O "desvalor" da 
história não exigiria sempre, se há pretensão de fidelidade ao pensamento 
schopenhaueriano, uma recusa incondicional a análises contextualizadas 
historicamente? Em outras palavras: em que sentido seria possível considerar a 
atualidade de Schopenhauer? Para tratar dessas questões, cabe investigar a 
concepção schopenhaueriana de "história", a fim de determinar o caráter de sua 
rejeição e destacar, inclusive, o sentido em que o filósofo concede valor à história. 
Em seguida, pretende-se investigar uma possibilidade de leitura acerca da 
"atualidade" de Schopenhauer, na perspectiva daquilo tem sido chamado de 
"Esquerda Schopenhaueriana" (LÜTKEHAUS, 2007; BARBOZA, 2013; DURANTE, 
2017; CACCIOLA, 2017). 

Cabe destacar, no entanto, que não se pretende aqui investigar 
propriamente a influência de Schopenhauer, seja no cenário intelectual e artístico 
de sua época ou em períodos posteriores. A questão da "atualidade" aqui 
formulada não pode ser confundida com outro importante tema, que é a relevante 
influência de Schopenhauer: em filósofos tais como Nietzsche, Freud, Wittgenstein, 
Horkheimer; em artistas tais como Wagner, Mann, Kafka, Machado de Assis, 
Beckett; além de sua presença em uma significativa constelação de autores que 
compõem a chamada Escola de Schopenhauer (FAZIO, 2014). As considerações 
que se seguem sobre a "atualidade" do filósofo de Danzig desenvolvem-se em dois 
eixos: primeiramente tomar a própria "atualidade" como problema filosófico a 
partir da abordagem schopenhaueriana, investigando suas dificuldades teóricas; 
em seguida, apresentar uma leitura de como a filosofia de Schopenhauer poderia 
oferecer interessantes contribuições para pensar sobre o tempo em que vivemos, 
ou ainda, quem sabe, pensar nossa própria "atualidade" em termos 
schopenhauerianos. 

 

SOBRE O VALOR DA HISTÓRIA 

Schopenhauer trata da história no parágrafo 51 de O Mundo como Vontade 
e como Representação (doravante MRV), no contexto de sua distinção da poesia, 
e no suplemento ao respectivo parágrafo, intitulado Sobre a História, no qual 
desenvolve e expõe com mais amplitude sua compreensão sobre o tema. 
Abordemos, brevemente, a argumentação apresentada em MVR, passando, em 
seguida, a uma análise mais cuidadosa do referido suplemento. 

Ao chegar à análise da poesia, no penúltimo capítulo do terceiro livro de 
MVR, Schopenhauer já havia definido sua compreensão da arte: 

[A arte] repete as Ideias eternas que apreendidas por pura 
contemplação, o essencial e permanente dos fenômenos do 
mundo, que, conforme o estofo em que é repetido, expõe-se 
como arte plástica, poesia ou música. Sua única origem é o 
conhecimento das Ideias, seu único fim é a comunicação desse 
conhecimento. (SCHOPENHAUER, MVR I § 36, p. 253). 



Leandro Chevitarese       45 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

O poeta "apreende a Ideia, a essência da humanidade exterior a toda 
relação, a todo tempo, vale dizer, apreende a objetidade (Objektität) adequada da 
coisa-em-si em seu grau mais elevado" (SCHOPENHAUER, MVR I § 51, p. 320). 
Somente no caso da Poesia o artista pode expressar a Ideia de humanidade, que, 
intuitivamente apreendida, permite a compreensão da essência íntima, eterna e 
imutável que é própria à condição humana. Ainda que a história possa nos ensinar 
algo sobre os homens, ela nos oferece apenas noções empíricas acerca do modo 
como os homens agem, descrevendo a maneira como se relacionam entre si e para 
com o mundo, sem nos permitir uma visão profunda da natureza íntima da 
humanidade. 

O historiador deve seguir precisamente os acontecimentos 
particulares conforme a vida, deve expô-los como eles se 
desenvolveram no tempo, numa cadeia múltipla a intrincada de 
fundamentos e consequências; contudo, é impossível que possua 
todos os dados dela, que tenha visto e explorado tudo. 
(SCHOPENHAUER,  MVR I § 51, p. 324). 

 

Schopenhauer concebe a história como necessariamente restrita ao âmbito 
dos fenômenos particulares, incapaz, portanto, de atingir à verdade universal 
implícita a eles, infinitamente distante da possibilidade de decifrar o enigma do 
mundo, tal como sua filosofia pretende. Deste modo, fica nítida a superioridade 
concedida à poesia, em detrimento da história, no que se refere à possibilidade de 
compreensão da realidade fundamental que não se deixa abalar pela 
transitoriedade do tempo: a essência íntima da humanidade. 

Todavia, neste mesmo parágrafo de MVR, o filósofo deixa uma importante 
pista sobre o papel da história, quando afirma que ela fornece "[...] notícias 
empíricas acerca do comportamento mútuo das pessoas, de onde surgem regras 
para a própria conduta [...]" (SCHOPENHAUER, MVR I § 51, p. 322, meus grifos). 
Mas como compreender tal possibilidade? Se a história deve oferecer orientação 
para conduta, seria possível afirmar que uma obra filosófica configura sua 
atualidade na medida em que apresenta aspectos mais relevantes para o 
enfrentamento do tempo em que vivemos? Cabe aprofundar a investigação acerca 
do "valor da história" na metafísica da vontade, para uma melhor abordagem da 
interrogação: em que sentido se pode considerar a atualidade de Schopenhauer? 
Para tratar dessas questões, consideremos a argumentação mais completa 
desenvolvida sobre o tema no Suplemento XXXVIII a MVR.  

No início do Suplemento Sobre a História, Schopenhauer procura esclarecer 
seu propósito: ainda que já tenha deixado claro que a poesia serve mais que a 
história para o conhecimento da natureza humana, dedica-se novamente ao tema 
para "evitar causar qualquer mal-entendido [...] sobre o valor da história" 
(SCHOPENHAUER, MVR II, p. 117, meus grifos).  

O filósofo inicia sua argumentação tratando da distinção entre ciência e 
história. A ciência dedica-se a classificar e ordenar a multiplicidade de fenômenos 
que nos é dada na experiência. Por meio da remissão dos elementos particulares 
a conceitos universais, a ciência organiza e sistematiza os dados fenomênicos, 
permitindo o conhecimento deles. A filosofia, por sua vez, permanece como a mais 
importante ciência, pois é capaz de uma fundamentação que escapa ao universo 



  46      Considerações sobre a "Atualidade" de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

 

de possibilidades das demais ciências. A história, todavia, não pode ocupar o 
mesmo lugar que as outras ciências, pois não possui o caráter mais fundamental a 
toda ciência: o conhecimento do particular por intermédio do universal. Tendo em 
vista que a história "tem por objeto (Gegenstand) apenas o particular, o fato 
individual" (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 120), e que uma ciência dos indivíduos 
seria uma contradição, Schopenhauer afirma que a história deve ser compreendida 
como um conhecimento, sem ser uma ciência. 

Na medida em que trata apenas de elementos individuais, submetidos ao 
tempo, a história torna-se inapta em relação a tudo que é universal e eterno, 
constituindo-se como um conhecimento inevitavelmente imperfeito e, por isso, seu 
contraste com as demais ciências se ressalta: "as ciências falam do que sempre é, 
a história, por outro lado, fala do que aconteceu apenas uma vez e que nunca 
mais acontecerá" (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 118). Para Schopenhauer, a 
generalização pretendida pela história — como no caso dos períodos de tempo, da 
sucessão dos reinados ou mudanças de governo — não passa, na verdade, de uma 
"generalização subjetiva" (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 119). Denuncia-se aqui 
uma incompreensão do caráter objetivo dos conceitos universais presentes nas 
ciências: o conhecimento do princípio geral permite determinar precisamente a 
ocorrência do caso particular — o que não se aplica de modo algum à história.  

A filosofia se dedica a mostrar que "em todos os tempos exatamente o 
mesmo foi, é e será", mas a história permanece no âmbito da experiência, 
ensinando o que aconteceu em cada momento do tempo — o que foi e jamais será 
—, e, com isso, "a história pretende substituir a profundidade por comprimento e 
largura" (SHOPENHAUER, MVR II, p. 120). Ao tratar das configurações espaço-
temporais da experiência humana, necessariamente instáveis como as nuvens ao 
vento, a história não pode atingir a essência da humanidade: escapa-lhe o que é 
sempre idêntico e imutável. 

Herdeiro do idealismo transcendental kantiano, pelo qual se afirma a 
idealidade do tempo, Schopenhauer destaca que a tendência de valorização 
exacerbada da história, sobretudo por esta "pseudofilosofia hegeliana [Hegelsche 
Afterphilosophie]" (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 121), baseia-se em um grosseiro 
realismo que toma o fenômeno pela essência do mundo. Para o filósofo,  

Os hegelianos, que consideram a filosofia da história até mesmo 
o mais elevado alvo [Hauptzweck] de toda a filosofia, devem 
buscar a referência de Platão, que repete incansavelmente que o 
objeto da filosofia é o imutável e aquilo que é sempre permanente, 
e não aquilo que é assim agora e depois de outro jeito. 
(SCHOPENHAUER, MVR II, p.  123). 

 

A partir desse equívoco privilégio concedido à história, ganha expressão 
uma visão incrivelmente otimista acerca do progresso em curso da humanidade, 
guiado pela Razão, em direção a um suposto estado mais próspero. Schopenhauer, 
adversário engajado de tais concepções, observa com propriedade (e ironia) essa 
tendência, segundo ele, "pseudofilosófica": 

Finalmente, essas construções históricas 
[Konstruktionsgeschichten], guiadas por um otimismo superficial, 
sempre finalmente terminam com um estado gordo, confortável e 



Leandro Chevitarese       47 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

substancial, com uma constituição bem regulada, com uma boa 
justiça, polícia, artes úteis e indústrias e, no máximo, com a 
perfeição intelectual, uma vez que esta é, de fato, a única 
perfeição possível, pois a moral permanece essencialmente 
inalterada. (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 122). 

 

Confiantes no potencial de transformação histórica, pelo qual tudo será 
melhor e seremos conduzidos a um mundo de felicidade, os hegelianos — esses 
"glorificadores da história", "realistas ingênuos", como os chama Schopenhauer — 
não teriam compreendido a verdade de que "o que a história relata é de fato 
apenas o que corresponde ao longo, confuso e pesado sonho da humanidade" 
(SHOPENHAUER, MVR II, p. 122). 

Para Schopenhauer, a verdadeira filosofia da história não pode deixar de 
afirmar que a história é apenas a repetição do mesmo drama, com outros 
personagens e sob costumes diferentes. Reconhecendo a essência íntima do 
mundo, imutável e eterna, que apenas se manifesta heterogeneamente ao longo 
do tempo, a filosofia deve compreender que a história nos mostra apenas as 
mesmas coisas, ainda que de uma outra maneira.2 

A verdadeira filosofia da história, portanto, consiste na percepção 
de que apesar de todas essas mudanças infinitas seu caos e 
confusão, sempre temos diante de nós apenas o mesmo, a 
essência, idêntica, imutável, agindo da mesma forma hoje, como 
o fez ontem e sempre. (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 124). 

 

Estabelecida a rejeição de Schopenhauer à pretensão de que a história possa 
orientar nossa compreensão sobre o mundo, permanece a questão de como 
considerar o valor da história. Recuperando o argumento desenvolvido até então, 
Schopenhauer observa que, ao se constatar a superioridade da poesia em relação 
à história, e da impropriedade da história como ciência, poderia parecer que 
"quiséssemos negar todo o seu valor, a não ser que mostremos em que consiste 
efetivamente este valor" (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 125, meus grifos). É a esse 
propósito que se dedicam as últimas páginas do Suplemento ao parágrafo 51 de 
MVR, pois a história conserva um domínio inteiramente diferente, que lhe pertence 
propriamente, no qual pode se manter com grande honra. 

Segundo Schopenhauer, "o que faculdade da razão é para o indivíduo a 
história é para a humanidade" (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 125, meus grifos). É 
a razão que distingue o homem do animal, permitindo-lhe não estar prisioneiro 
aos limites restritos do presente imediato, pois pode reconhecer-se em seus atos 
passados, adquirindo autoconsciência. A história revela, temporalmente, a essência 
íntima da humanidade, e do mesmo modo pode ser tomada como a memória ou 
consciência da humanidade. Na medida em que só se conhece a vontade por sua 
manifestação empírica, a história torna-se o espelho da própria vontade humana, 
na qual esta pode reconhecer-se. Por isso, Schopenhauer enfatiza que um povo 
que não conhece sua própria história é limitado ao presente da geração atual. 

                                                            
2 Vale lembrar que em Parerga e Paralipomena, Cap. XII, intitulado Suplementos à teoria do 
sofrimento do mundo, Schopenhauer afirma que "a história nos mostra a vida dos povos e nada 
encontra a não ser guerras e rebeliões para nos narrar; os anos de paz nos parecem apenas curtas 
pausas, entreatos, uma vez aqui e ali" (SCHOPENHAUER, 2012b, PP § 150, p. 148). 



  48      Considerações sobre a "Atualidade" de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

 

"Somente através da história é que uma nação pode se tornar completamente 
consciente de si mesma" (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 125). 

Sem história, um povo não pode compreender sua própria natureza, pois 
não adquire uma visão de conjunto sobre todos os seus passos e realizações. Como 
um homem sem memória, esse povo vaga aprisionado às condições atualmente 
presentes. Nesse contexto, é particularmente interessante a seguinte comparação: 
"cada lacuna na história é, portanto, como uma lacuna na autoconsciência de um 
homem que recorda" (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 125). Parece inevitável lembrar 
aqui da famosa caracterização schopenhaueriana da loucura como um "mal da 
memória"3 — derradeiro recurso da vontade diante de um insuportável sofrimento. 
Poder-se-ia, então, interrogar: perdendo-se o fio dos acontecimentos históricos, 
não poderia também a humanidade padecer da loucura tal qual o indivíduo? Em 
sentido estrito, a resposta a essa pergunta é negativa. Para Schopenhauer, só os 
indivíduos são reais: a "humanidade" é uma abstração — o que não se pode perder 
de vista. Propriamente falando, a "humanidade" não pode ter "consciência" e, 
portanto, o que Schopenhauer propõe é uma comparação ilustrativa. Por outro 
lado, em sentido metafórico, pode-se dizer, sem dúvida, que um povo sem 
memória padece de loucura, e que uma humanidade sem história está fadada ao 
manicômio. Para Schopenhauer é fundamental enfatizar que "a história é para ser 
encarada como a faculdade da razão ou a consciência refletida da raça humana 
[...]. Este é o verdadeiro o valor da história" (SCHOPENHAUER, MVR II, p. 126, 
meus grifos). 

É fundamental observar que Schopenhauer não se opõe a história per se, 
acima de tudo, o que rejeita é a pretensão de que a história possa descrever a 
essência íntima dos fenômenos, ou a natureza da humanidade. A história, na 
verdade, nos apresenta a descrição fenomênica da manifestação da vontade, ou 
seja, nos apresenta a mesma coisa sob diferentes formas. Poder-se-ia dizer: como 
numa peça de teatro, tem-se o mesmo enredo interpretado por diferentes 
personagens, em diferentes cenários. Todavia, ao assistir essas diversas 
"montagens", é possível uma visão mais ampla desse "enredo". Isto é o que se 
passa com o indivíduo: observando seus atos, como quem assiste uma peça de 
teatro, é possível uma visão mais clara sobre seu imutável caráter, expresso 
empiricamente em cenários diferentes. Não é possível, no entanto, supor que a 
humanidade — mera abstração, tendo em vista que somente os indivíduos são reais 
— possa atingir propriamente uma "consciência de si", um conhecimento de seu 
"caráter". Schopenhauer certamente rejeitaria de modo enfático tal possibilidade, 
este "hegelianismo vulgar". Tal "autoconhecimento" é restrito necessariamente aos 
indivíduos. Somente estes podem aprender algo com a experiência empírica e a 
história, aplicando a sua prática de vida pessoal, ainda que articulada a projetos 
coletivos. 

A partir do que consideramos, pode-se melhor compreender a afirmação do 
filósofo de que a experiência e a história fornecem "[...] notícias empíricas acerca 
do comportamento mútuo das pessoas, de onde surgem regras para a própria 
conduta [...]" (SCHOPENHAUER, MVR I § 51, p. 322, meus grifos). De fato, a história 
não nos oferece uma compreensão profunda da natureza íntima da humanidade, 
entretanto, uma visão atenta do modo como os homens se relacionam uns com os 

                                                            
3 Ver SCHOPENHAUER MVR II, cap. XXXII, intitulado Sobre a Loucura. 



Leandro Chevitarese       49 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

outros, tendo como base nossa própria experiência pessoal, pode nos oferecer 
orientações acerca da conduta individual, bem como pode orientar a elaboração 
de ações coletivas que fomentem a minimização do sofrimento humano. Assim, 
parece claro que a história pode contribuir para a eudemonologia, tal como 
formulada em seus Aforismos para Sabedoria de Vida, ou seja, pode auxiliar na 
elaboração de um projeto de vida que procure evitar o sofrimento. Eis o valor da 
história. 

Retomando o tema que nos move no presente artigo, por um lado podemos 
observar que a concepção de história presente em Schopenhauer, que se apresenta 
como uma eterna repetição da mesma essência do mundo ainda que de diferentes 
formas, quando tomada em sentido estrito, não parece permitir que se afirme que 
em dado momento histórico sua filosofia pode ser dotada de atualidade — ou 
sempre foi atual, porque independe do tempo, ou jamais será. Por outro lado, 
considerando o valor da história, do modo como a compreende Schopenhauer, é 
possível explorar a questão da atualidade sob outra perspectiva. Parece plausível 
considerar que uma filosofia adquira atualidade na medida em que melhor 
contribua para a compreensão e enfrentamento das adversidades que se fazem 
presentes. Parece-me que tal leitura encontra-se em sintonia com a chamada 
"Esquerda Schopenhaueriana".4 

 

A ATUALIDADE DE SCHOPENHAUER PELA PERSPECTIVA DA "ESQUERDA 

SCHOPENHAUERIANA" 

Segundo a leitura que se convencionou chamar de "Esquerda 
Schopenhaueriana" (LÜTKEHAUS, 2007), o pessimismo de Schopenhauer, bem 
como sua rejeição à história, jamais pode se reduzir a um mero quietismo. 
Lütkehaus problematiza a interpretação tradicional do filósofo de Danzig, a partir 
da indagação: Seria o pessimismo um quietivo? (Ist der Pessimismus ein 
Quietismus?). Segundo Durante, 

Para Lütkehaus, o pessimismo, considerado ontologicamente, não 
pode ser entendido como um quietismo, porque ele não pode 
significar a manutenção do status quo político e social; ao 
contrário, ele acaba por engendrar uma filosofia da práxis do 
como-se (Als-Ob). A investigação do professor baseia-se na 
constatação de uma compaixão ativa, a qual ele interpreta como 
uma possibilidade de desenvolvimento das potencialidades da 
esfera prática da filosofia do autor, e no que resulta na tentativa 
de minimizar o máximo possível os sofrimentos no mundo. 
(DURANTE, 2017, p. 175). 

 

Em sintonia com tal ênfase de leitura, poder-se-ia interrogar: não poderiam 
então os indivíduos aprender, não somente com sua própria história, mas também 
com a história da filosofia, resgatando uma filosofia como a de Schopenhauer que 
poderia oferecer melhor enfrentamento aos desafios da sociedade contemporânea? 
Não poderia a filosofia de Schopenhauer nos sensibilizar ao esforço pela 

                                                            
4 Para uma leitura cuidadosa do tema, ver DURANTE, 2017, Cap. 3.3: “Ludger Lütkehaus: Esquerda 
e Direita na Interpretação da Filosofia Schopenhaueriana”. 



  50      Considerações sobre a "Atualidade" de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

 

minimização do sofrimento humano que hoje nos aflige? Esta não seria uma forma 
de conceber a "atualidade" de Schopenhauer? Vejamos. 

Pode-se, em primeira instância interrogar, por que, afinal de contas, 
Schopenhauer depositava tantas esperanças em seu reconhecimento na 
posteridade, ou seja, em seu reconhecimento histórico? Qual o sentido de sua 
preocupação com o futuro histórico? Ao comentar sua própria obra em Fragmentos 
para a História da Filosofia, parte de Parerga e Paralipomena, o filósofo afirma:  

um dia se reconhecerá (não por certo enquanto eu viver) que o 
tratamento desse mesmo objeto [o fundamento último] por 
quaisquer dos filósofos anteriores parece superficial, quando 
comparado com o meu. Por isso a humanidade terá aprendido de 
mim muitas coisas que nunca esquecerá, e meus escritos nunca 
cairão no esquecimento. (SCHOPENHAUER, 2003, § 14, p.119). 

 

A expectativa de uma posteridade que reconheça o valor de sua filosofia 
sempre esteve presente em Schopenhauer. Como o filósofo escreveu, também em 
Parerga e Paralipomena, sua última obra: 

Qualquer um que deseje experimentar a gratidão de seus 
contemporâneos deve ser manter no mesmo passo em que eles 
estão. Mas deste modo, nada grandioso jamais é produzido. 
Qualquer um que pretenda, portanto, adquirir este dever, 
direciona seu olhar para a posteridade e confidentemente elabora 
seu trabalho para as futuras gerações. (SHOPENHAUER, 2000, PP 
§ 57, p. 77). 

 

Desprezando a opinião de seus contemporâneos, Schopenhauer manteve-
se fiel à tarefa de "produzir algo grandioso" preservando seu compromisso apenas 
com a "verdade". A famosa afirmação ao final de seu ensaio Sobre o Fundamento 
da Moral (doravante M/M), rejeitado pela Sociedade Real Dinamarquesa de 
Ciências de Copenhague em 1840, deixa claro suas intenções: "embora eu esteja 
bem consciente do paradoxo que essa explicação do fenômeno ético originário da 
ética deve ter para os eruditos ocidentais, [...] não posso fazer violência à verdade" 
(SHOPENHAUER, M/M, p. 211). As últimas linhas desse referido ensaio 
demonstram a lucidez de Schopenhauer acerca das dificuldades que um 
determinado contexto histórico pode oferecer à compreensão da "verdade": "temos 
de nos consolar com a certeza de ter por garantidos os preconceitos contra nós, 
mas a verdade a nosso favor, assim que o tempo seu aliado juntar-se a ela, estará 
plenamente certa da vitória, se não para hoje, então para amanhã" 
(SHOPENHAUER, M/M, p. 212). Por outro lado, é importante frisar que o filósofo 
reconhece que "o tempo é aliado da verdade", que se fará reconhecer na 
posteridade.  

A expectativa de que o tempo fará justiça à "verdade" é também para 
Schopenhauer uma orientação eudemonológica. Isso é o que se constata na 
máxima 27 de Aforismos para a Sabedoria de Vida (doravante ASV), que 
recomenda que nos consolemos sabendo que os absurdos ditos em reuniões 
públicas ou escritos em livros serão revistos no futuro: "passado algum tempo, 
variável conforme a dificuldade do assunto, quase todos terminarão por 



Leandro Chevitarese       51 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

compreender o que a mente lúcida já vira de antemão" (SCHOPENHAUER, ASV, 
p. 208).  

Considerando a questão a partir da filosofia de Schopenhauer, pode-se dizer 
que se, por um lado, a história serve para comprovar a verdade metafísica 
apresentada pela filosofia, por outro, o aprisionamento ao contexto histórico pode 
influenciar a receptividade espaço-temporal dessa mesma verdade, chegando 
mesmo a recusar-lhe todo valor —, embora não possa fazê-lo em definitivo. É 
possível considerar, como faz Löwith, partindo de pressupostos teóricos 
evidentemente distintos, que a própria receptividade da obra de Schopenhauer — 
particularmente seu sucesso após a derrocada dos ideais revolucionários de 1848 
— condicionou-se a um determinado contexto histórico. Segundo Löwith, "a 
refutação do sentido histórico não impede que a ação histórica de Schopenhauer 
só comece efetivamente quando a intelectualidade alemã, após o fracasso da 
revolução, esteja madura para recebê-la" (LÖWITH, 1969, pp. 224-225).  

Schopenhauer não quer se esquivar da verdade trágica revelada por sua 
decifração do enigma do mundo, verdade esta, segundo ele, totalmente 
independente de qualquer contexto histórico. Apesar disso, muitos dos seus 
intérpretes pretenderam explicar sua filosofia historicamente. Como afirma 
Cacciola: 

Este estado de corrupção que o filósofo põe à mostra no mundo 
tornou-se o denominador comum de vários comentários sobre sua 
obra, que o transpuseram da natureza para a sociedade. Assim 
Nietzsche, que vê nos traços sombrios com os quais o "educador" 
descreve o mundo a miséria e a decadência de seu próprio tempo. 
Horkheimer, que indica o inconformismo de Schopenhauer diante 
da sociedade opressora. Lukács, que reconhece sua perspicácia 
em descobrir, ainda nos seus germes, a decadência da burguesia 
alemã. E Löwith, que faz depender a acolhida de sua obra da 
apatia em que se encontrava a inteligentsia alemã depois da 
derrota da revolução de 1848. Cada um deles, à sua maneira e 
com pressupostos teóricos distintos ou até mesmo opostos, 
procura explicar o "pessimismo schopenhaueriano" por meio de 
dados históricos e talvez, numa atitude unânime de recusa diante 
da concepção de História em Schopenhauer como mera repetição 
do mesmo. (CACCIOLA, 1994, pp. 177-178). 

 

Se, por um lado, Nietzsche, Horkheimer, Lukács e Löwith recusaram, de 
maneira unânime, a concepção schopenhaueriana de história, por outro lado, 
reconheceram, cada um a seu modo, a atualidade de Schopenhauer. E talvez não 
se trate propriamente aqui de pensar simplesmente sua influência, mas, sim, o 
modo como o pensamento de Schopenhauer ofereceu enfrentamento às 
adversidades que naquele momento se faziam presentes — o sentido com o qual 
estamos trabalhando de "atualidade". 

Para Schopenhauer, sendo o "tempo aliado da verdade", o valor de sua 
filosofia seria — em algum momento histórico — efetivamente reconhecido. Em 
outras palavras, ainda que as condições socioculturais, em um dado momento da 
história, desfavoreçam a compreensão da verdade decifrada pela filosofia, a 
posteridade se encarregará de "garantir sua vitória". Trata-se de uma expectativa 
de reconhecimento a se realizar historicamente, embora, de fato, não dependa de 



  52      Considerações sobre a "Atualidade" de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

 

modo algum da própria história. É importante frisar que se trata neste caso de um 
mero reconhecimento empírico, e não de algo que determine, ou sequer possa 
julgar, o valor filosófico da obra de Schopenhauer.  

Neste sentido, os mencionados intérpretes de Schopenhauer, como aponta 
Cacciola, não podem prescindir de uma recusa à concepção schopenhaueriana de 
história para afirmar, cada um a seu modo, a atualidade de Schopenhauer. Parece 
claro que, de acordo com a filosofia da vontade, pelo menos se tomada em sentido 
estrito, seria necessária uma formulação inteiramente distinta para esta questão. 
Caberia, no máximo, interrogar: seria acaso este o momento de seu 
reconhecimento histórico? O contexto contemporâneo de crise da Razão e Niilismo 
— que experimenta radicalmente a problemática de temas como a ética, a liberdade, 
a felicidade e a política —, não seria receptivo à filosofia de Schopenhauer, podendo 
lhe oferecer o reconhecimento que sempre esperou?  

Por outro lado, parece-me que tal reconhecimento apresenta um sentido de 
"atualidade" pouco explorado: a possibilidade de que a filosofia de Schopenhauer 
nos apresente uma melhor compreensão da realidade em que estamos inseridos, 
bem como forneça elementos para um melhor enfrentamento de suas 
adversidades. 

Por esta perspectiva, se assumimos uma leitura que me parece própria à 
"Esquerda Schopenhaueriana", interrogando, de fato, como propõe Lütkehaus 
(2017): "Seria o pessimismo um quietivo?", e acompanhando-o em sua recusa a tal 
identificação, seria possível conceber de modo mais amplo o problema da 
atualidade de Schopenhauer, bem como as possíveis implicações políticas de seu 
pensamento. 

Um aspecto fundamental dessa questão pode ser bem observado no resgate 
da filosofia schopenhaueriana proposto por Max Horkheimer, a partir das 
publicações de 1955.5 Como destaca Cacciola (2017, p. 59), um "argumento em 
apoio à tese de que o pessimismo não é um quietismo vem exposto pelo próprio 
Horkheimer no texto Atualidade de Schopenhauer". De fato, em sua palestra "Die 
Aktualität Schopenhauers", Horkheimer reconhece no filósofo da vontade um 
"pessimista clarividente" que teria antecipado aquilo que a história recente acabara 
de confirmar. A atualidade de Schopenhauer é então considerada sob o ponto de 
vista histórico, ou seja, uma atualidade e relevância concedidas pelo desenrolar 
dos acontecimentos da história — particularmente, as duas grandes guerras e toda 
a tragédia que nelas teve lugar. O contexto em que vivia Horkheimer estaria então 
apto a reconhecer a atualidade da filosofia de Schopenhauer, concedendo-lhe 
destaque por sua importância naquele momento histórico.  

O que parece fascinar o filósofo da escola de Frankfurt é o pessimismo de 
Schopenhauer, que recusa radicalmente o otimismo hegeliano em face da história, 
desmistificando "a fábula idealista do ardil da razão, graças a qual se justifica a 
crueldade do passado em nome de um final feliz" (HORKHEIMER, 1966a, p. 168). 
Segundo Horkheimer, o filósofo da vontade não recorre a nenhuma retórica 
filosófica para "tirar da cartola" um "sentido maior" que possa ofuscar a falta de 

                                                            
5 Segundo Wiggershaus (2002, p. 505), estudioso da Escola de Frankfurt, "as publicações de 1955 
dão a impressão de ser um resumo simbólico do que a teoria crítica, o grupo Horkheimer e o 
Instituto de pesquisas sociais dos anos 30 tinham passado a ser nos anos 50". 



Leandro Chevitarese       53 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

sentido da vida, a tragédia da existência; em Schopenhauer, não há espaço para 
qualquer engodo da Razão que queira ocultar aquilo que é próprio à essência do 
mundo. Cacciola (1994, p. 75) observa que "Horkheimer, ao marcar a diferença da 
filosofia de Schopenhauer com relação à de Hegel, estabelece dois pontos 
fundamentais: a impossibilidade de uma reconciliação e a ausência de uma 
teleologia". Não pode haver qualquer justificativa histórica para o sofrimento, a 
própria essência íntima do mundo é um ímpeto cego (blinder Drang). 

Schopenhauer repudiou qualquer justificação filosófica para o sofrimento 
humano, seja produto de uma teologia, de uma metafísica dogmática ou de uma 
filosofia da história. Do mesmo modo que a vontade se encontra na essência do 
mundo, o sofrimento não tem razão de ser: nada mais cruel do que tentar "explicá-
lo". Todavia, Horkheimer não parece aceitar que o pessimismo metafísico de 
Schopenhauer implique, simplesmente, resignação. Neste sentido, é interessante 
observar que, mesmo em relação ao Suplemento intitulado "Da morte e de suas 
relações com a indestrutibilidade de nosso ser em si" — comumente associado à 
resignação —, Horkheimer afirma que sua leitura sugere muito mais o desespero 
do que a tranquilidade ou o consolo. Não se trataria, portanto, de um fatalismo 
resignado diante da tragédia da existência.  

Em palestra proferida em 31 de março de 1955, intitulada "Schopenhauer 
und die Gesellschaft" (Schopenhauer e a Sociedade), Horkheimer afirmou, em 
relação à obra schopenhaueriana, que 

por mais que esta sustente como tese principal a inevitabilidade 
do padecer e da ação indigna e sobressaia a inutilidade do 
protesto, seu estilo constitui um protesto único contra o que seja 
assim; a crueldade não se converte em ídolo, e sua interpretação 
positiva lhe é abominável. (HORKHEIMER, 1966b, p. 158).  

 

Mesmo rejeitando qualquer esperança em relação às "transformações 
históricas", caberia ressaltar que "o existente não fica glorificado pela desconfiança 
schopenhaueriana diante a reforma e a revolução" (HORKHEIMER, 1966b, p. 157). 
Segundo Horkheimer, em última análise, rigorosamente falando, "o pessimismo 
filosófico não se compadece melhor com a argumentação racional em favor do 
status quo do que com a propaganda pela subversão" (HORKHEIMER, 1966b, p. 
156). 

Em sua investigação filosófica, Schopenhauer queria desnudar a essência 
do mundo, apresentando-a sem hesitações, o que "significava para ele a resolução 
de não se tranquilizar com nenhuma ilusão" (HORKHEIMER, 1966a, p. 181). Mas 
isso não constitui de modo algum, para Horkheimer, uma apologia da aceitação 
resignada do mundo. Ao contrário, a filosofia de Schopenhauer conduziria a um 
inconformismo, a uma inaceitação e, simultaneamente, a um tipo de solidariedade 
inteiramente diferente, um tipo de "simpatia pelo humano"; na formulação de 
Horkheimer: "enquanto exista fome e miséria sobre a terra não terá descanso quem 
possa ver" (HORKHEIMER, 1966a, p. 181). A sensibilização em relação ao 
sofrimento universal do qual fazemos parte traz uma inesgotável lucidez: "quanto 
mais lúcido é o pensamento, mais se esforça por acabar com a miséria", e homens 
que assim vivem "não podem deixar de combater os horrores até que 



  54      Considerações sobre a "Atualidade" de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

 

desapareçam" (HORKHEIMER, 1966a, p. 178) — por mais que se saiba ser esse um 
esforço sem chances de pleno sucesso. 

Pode-se dizer que o esforço de Horkheimer parece apontar para a 
necessidade de mostrar, no caso, em seu próprio contexto histórico, a "infinita 
atualidade de Schopenhauer" que, por vezes, parece ofuscada pelas limitações de 
compreensão e receptividade articuladas pelo aprisionamento ao "sonho da 
história". Além disso, a leitura que Horkheimer faz da obra de Schopenhauer 
parece aliar seu pessimismo metafísico a um tipo de prática de vida que denuncia 
o injustificável sofrimento humano e enfrenta o sem sentido (Grundlos) da 
existência, em um esforço — ressalte-se ainda mais uma vez: sem chances de 
sucesso — por acabar com a miséria humana (ou pelo menos minimizá-la...).  

Talvez o mais interessante na análise de Horkheimer seja o fato de que, 
ainda que ele recuse a concepção de história em Schopenhauer — procurando, 
inclusive, justificar a "atualidade" do filósofo em referência ao seu próprio 
momento histórico — , por outro lado, sua interpretação da filosofia da vontade 
parece aliar-se àquilo que Schopenhauer reconhece como o "valor da história". 
Vejamos. 

Lembremo-nos que a experiência e a história "fornecem-nos noções 
empíricas acerca do modo como os homens se conduzem uns para com os outros, 
noções das quais podemos tirar regras para a nossa própria conduta" 
(SCHOPENHAUER, MVR I § 51, p.257, meus grifos). Se compreendermos a leitura 
de Horkheimer, não propriamente em seus termos, mas partindo da filosofia de 
Schopenhauer, como uma reflexão sobre a história que nos oriente acerca de nossa 
própria conduta individual, não poderíamos afirmar que a "persistência no 
combate ao injustificável sofrimento do mundo" talvez se configure como mais 
uma das máximas para a sabedoria de vida? Seguindo a pista oferecida por 
Horkheimer, talvez seja o caso de refletir sobre a possibilidade dessa prática de 
vida que não se torna insensível ao sofrimento humano: um tipo de solidariedade 
que se esforça, ainda que sem qualquer esperança e sem pretender nada para si 
mesmo, em prol de uma melhor qualidade de vida.  

E não seria isso uma vida heroica? 

Uma vida feliz é impossível: o máximo que o homem pode atingir 
é um curso de vida heróico. Este o possui aquele que, de um 
modo qualquer numa circunstância qualquer, luta por um bem 
destinado a todos contra dificuldades gigantescas, vencendo por 
fim, mas recebendo pouca ou nenhuma recompensa por seu 
esforço. (SCHOPENHAUER, 1988, PP § 172a, p. 234). 
 

Pode-se considerar que a "liberdade que nos resta" para a prática de vida é 
a possibilidade de "aprender a lidar com aquilo que se é", investindo em uma vida 
estrategicamente pensada e exercitada — agindo como se pudéssemos ser felizes, 
como se nossa conduta fosse um produto de nossos pensamentos, como se os 
sofrimentos não fossem nos acontecer ou pudessem sempre tardar e como se não 
estivéssemos entregues a um inexorável destino — que assume a forma de uma 
sabedoria teatral, que nada mais é do que uma lucidez positiva de enfrentamento 
da vida (CHEVITARESE, 2011).  



Leandro Chevitarese       55 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

Tendo em vista a interpretação desenvolvida por Horkheimer, mas 
compreendendo-a nos termos da filosofia de Schopenhauer (como uma 
ponderação sobre a história da qual podemos retirar orientações para nossa 
conduta), pode-se considerar se a proposta de uma "vida heroica", de uma 
persistência no combate ao injustificável sofrimento humano, não poderia ser alvo 
desta mesma "liberdade que nos resta" para a prática de vida. A questão poderia 
ser formulada da seguinte maneira: a "liberdade que nos resta" para a prática de 
vida não poderia também ser explorada como um esforço sem fim em prol da 
minimização do sofrimento humano? E não seria isso, em última análise, um 
investimento em nosso próprio bem-viver? Esta persistência na luta por uma vida 
menos infeliz não poderia ser uma "máxima" da sabedoria de vida?  

Não podemos perder de vista que, quando Schopenhauer nos fala da 
possibilidade de uma "ética da melhoria", uma eudemonologia, ele não hesita em 
destacar que a contemplação do sofrimento alheio e das consequências danosas 
de nossas ações contribui para uma reorientação de nossa conduta.  

Até mesmo a bondade do caráter pode ser levada a uma expressão 
mais consequente e mais completa de sua essência, por meio do 
aumento da inteligência, por meio do ensinamento sobre as 
relações da vida e, portanto, pelo aclaramento da cabeça, como, 
por exemplo, mediante a demonstração das consequências 
longínquas que nosso fazer tem para os outros, como porventura 
dos sofrimentos que para eles resultam, mediatamente e só no 
correr do tempo, desta ou daquela ação, que nós não tomamos 
por tão má. [...] Neste aspecto há certamente uma cultura moral e 
uma ética da melhoria. (SCHOPENHAUER M/M, p. 189, meus 
grifos). 

 

Tal aprendizado é produto da experiência de vida, que pode se fortalecer 
por meio da consideração dos fatos históricos, reveladores da repetição da mesma 
essência da humanidade em diferentes cenários espaço-temporais. Certamente, a 
verdadeira virtude não pode ser ensinada, pois a compaixão é uma graça, mas, 
por outro lado, "a bondade do caráter pode ser levada a uma expressão mais 
consequente", por meio do aprendizado sobre nossa história de vida, bem como 
sobre a própria história da humanidade. Esse tipo de aperfeiçoamento na conduta 
pode ser formulado também como uma regra, um aforismo, uma orientação. É isto 
que se pode observar na crítica de Schopenhauer ao "princípio da dignidade do 
homem", formulado por Kant: 

Por isso desejo, em oposição à forma referida do princípio moral 
kantiano, estabelecer a seguinte regra: com cada pessoa com que 
tenhamos contato, não empreendamos uma valorização objetiva 
da mesma conforme valor e dignidade, não consideremos, 
portanto, a maldade de sua vontade, nem a limitação do seu 
entendimento, e a incorreção dos seus conceitos; porque o 
primeiro poderia facilmente ocasionar ódio, e a última, desprezo; 
mas observemos somente seus sofrimentos, suas necessidades, 
seu medo, suas dores. Assim, sempre teremos com ela parentesco, 
simpatia, e, em lugar do ódio ou do desprezo, aquela compaixão 
que unicamente forma a agapé, pregada pelo evangelho. Para não 
permitir o ódio e o desprezo contra a pessoa, a única adequada 
não é a busca de sua pretensa "dignidade", mas, ao contrário, a 
posição da compaixão. (SCHOPENHAUER, 1988, PP § 109, p. 189). 



  56      Considerações sobre a "Atualidade" de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

 

 
Trata-se, portanto, da formulação de um tipo de regra, uma orientação para 

compaixão, em relação à qual se aplicariam todas as considerações elaboradas em 
Aforismos para Sabedoria de Vida. Isso corresponde a dizer: passemos a agir como 
se fôssemos compassivos, como se pudéssemos minimizar o sofrimento humano 
por meio de atos de cooperação, parceria e auxílio. De fato, ainda que a motivação 
não seja genuinamente compassiva, ações de solidariedade com o próximo trazem 
valiosos efeitos benéficos.6 

Persiste, portanto, a interrogação se o tempo em que vivemos, não somente 
torna-se mais receptivo à filosofia de Schopenhauer para comprovar sua metafísica 
imanente, mas também, e acima de tudo, se a contemporaneidade não nos 
conclama a ações que possam fomentar a minimização do sofrimento humano, 
consagrando a atualidade de Schopenhauer. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A questão sobre a atualidade de Schopenhauer enfrenta, sem dúvida, 
dificuldades teóricas se tomada em sentido estrito, pois sua fundamentação 
metafísica não parece permitir que se afirme um tempo em que tal filosofia seria 
atual ou tenha deixado de ser. No máximo, poder-se-ia falar de contextos históricos 
mais ou menos favoráveis ao reconhecimento da verdade metafísica ali anunciada.  

Todavia, não podemos esquecer que a história tem valor para 
Schopenhauer. Por meio da história pode-se obter regras para nossa própria 
conduta, seja pelo conhecimento dos fatos históricos, seja pelo resgate adequado 
da história da filosofia. Além disso, seguindo a pista oferecida pelas interpretações 
de Horkheimer, pode-se considerar a hipótese de que a prática da compaixão, da 
solidariedade, da minimização do sofrimento humano, constitua também uma 
"máxima" para a sabedoria de vida proposta por Schopenhauer. Sob a perspectiva 
da "Esquerda Schopenhaueriana", e considerando que o pessimismo não é um 
quietivo, pode-se ainda formular a interpretação de que a atualidade de 
Schopenhauer tem lugar pela importância de nos sensibilizar para ações 
individuais e coletivas que possam iminentemente combater a intolerável miséria 
e o sofrimento humano na contemporaneidade. 

É interessante observar que a compaixão possa ser também uma regra, uma 
orientação prática. Mesmo que não se possa mudar o caráter de um homem (seria 
como transformar chumbo em ouro), pode-se modificar seu encaminhamento na 
vida, e isso se aplica mesmo aos mais egoístas dentre nós. Mesmo pessoas 
radicalmente egoístas podem participar desta "ética da melhoria". Como afirma 
Schopenhauer, nesses casos, "se se quiser, no entanto, levá-los a ações caritativas, 
isso só pode acontecer por meio da miragem de que o alívio do sofrimento alheio 
leve imediatamente, por certos caminhos, à sua própria vantagem" 
(SHOPENHAUER, M/M, p.187). E vale a pena aqui relembrar da letra de uma 
música brasileira: "se malandro soubesse como é bom ser honesto, seria honesto 

                                                            
6 Para uma investigação atenta à contribuição de Schopenhauer para problemática dos Direitos 
Humanos na Atualidade, também em sintonia com a leitura da "Esquerda Schopenhaueriana", ver 
DURANTE, 2017. 



Leandro Chevitarese       57 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

só por malandragem".7 Em outras palavras, ainda que a motivação continue 
perfeitamente egoísta, pelo esclarecimento intelectual, ações de respeito e 
solidariedade são possíveis, atitudes de auxílio ao próximo e de esforço pela 
minimização do sofrimento podem ser de fato realizadas. E seus resultados podem 
trazer importantes benefícios, ainda que a motivação seja egoísta. A lucidez de que 
fala Horkheimer, produto de uma contemplação atenta das relações de vida 
realizadas ao longo da história (precisamente as mesmas em toda a história da 
humanidade), corresponde ao "aclaramento da cabeça" anunciado por 
Schopenhauer, que pode auxiliar uma mudança de conduta. E não seria essa a 
tarefa da educação? Já que não se pode ensinar a virtude, não caberia à educação 
proporcionar esta lucidez positiva de enfrentamento da vida e do sofrimento 
humano? E, em última análise: não se poderia falar aqui de urgência, não somente 
de uma "pedagogia da compaixão", mas também de projetos políticos que 
fomentem, de modo prático, a solidariedade humana?  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BARBOZA, Jair. Sabedoria de vida e práxis em Schopenhauer ou sobre uma 
possível “esquerda” schopenhaueriana. In: CARAVLHO, Marcelo e FIGUEIREDO, 
Vinicius (Orgs.). Filosofia alemã de Kant a Hegel. São Paulo: ANPOF, 2013. p. 263-
272. 

CACCIOLA, Maria L. M. O. Schopenhauer e a questão do dogmatismo. São Paulo: 
Edusp, 1994. 

______. O tema da razão em Horkheimer e Schopenhauer. Cadernos de Filosofia 
Alemã. USP, jul.-dez, 2017. 

CHEVITARESE, Leandro. A Eudemonologia empírica de Schopenhauer: a 
‘liberdade que nos resta’ para a prática de vida. In: REDYSON, Deyve (Org.). 
Schopenhauer no Brasil. Homenagem aos 150 anos da morte de Arthur 
Schopenhauer. João Pessoa: Ideia (UFPB), 2011. 

DURANTE, Felipe. Direito Natural e Direitos Fundamentais: A atualidade de 
Schopenhauer para o debate acerca dos Direitos Humanos. Departamento de 
Filosofia. Tese de Doutorado. UNICAMP, 2017. 

FAZIO, Domenico. A Escola de Schopenhauer. In: CARVALHO, Ruy; COSTA, 
Gustavo; MOTA, Thiago (Orgs.). Nietzsche — Schopenhauer: metafísica e 
significação moral do mundo. Vol. 2. Fortaleza: EdUECE, 2014. p. 11-36.  

HORKHEIMER, Max. Schopenhauer und die Gesellschaft. In: Jahburch der 
Schopenhauergesellschaft für das Jahr, 1955, Band 36. Frankfurt am Main: 
Waldemar Kramer, 1955. 

______. Die Aktualität Schopenhauers. In: Jahburch der Schopenhauergesellschaft 
für das Jahr, 1961, Band 42. Frankfurt am Main: Waldemar Kramer, p.12-25, 1961. 

                                                            
7 Trecho da música "Caramba...Galileu da Galiléia", de Jorge Ben Jor.  Se o "malandro" não pode 
deixar de ser o que é, pode, por outro lado, "escolher outros meios" para expressar sua 
"malandragem". E não se pode perder de vista que, embora se trate aqui de uma "honestidade de 
empréstimo", ela certamente produz "efeitos de honestidade". 



  58      Considerações sobre a "Atualidade" de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 43-58, JUL./DEZ. 2018 

 

______.  La actualidad de Schopenhauer. In: HORKHEIMER, Max; ADORNO, 
Theodor.  Sociologica. Trad. Victor Sánchez de Zavala. Madrid: Taurus, 1966a.  

______.  Schopenhauer y la sociedad. In: HORKHEIMER, Max; ADORNO, Theodor. 
Sociologica. Trad. Victor Sánchez de Zavala. Madrid: Taurus, 1966b.  

LÖWITH, Karl. De Hegel a Nietzsche. Paris: Gallimard, 1969. 

LÜTKHAUS, Ludger. Esiste una sinistra schopenhaueriana? Ovvero: il pessimismo 
è un quietismo? In: CIRACÌ, Fabio; FAZIO, Domenico M.; PEDROCCHI, Francesca 
(Orgs.). Arthur Schopenhauer e la sua scuola. Lecce: Pensa Multimedia, 2007. p. 
15-34. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Die welt als wille und vorstellung. Sämmtliche Werke. 
Textkritisch bearbeitet und herausgegeben von Wolfgang Frhr. von Löhneysen. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986. 

______. Parerga e Paralipomena (Caps. V, VII, XII, XIV). Trad. Wolfgang Leo Maar. 
SP: Nova Cultural. 1988. (Col. Os Pensadores) 

______.  Le monde comme volonté et comme représentation. 13ª éd. Trad. A. 
Burdeau (nouv. éd. rév. et corr. par R. Ross). Paris. Presses Universitaires de France, 
1992. 

______. Sobre o fundamento da moral. Trad. M. L. M. O. Cacciola. São Paulo: 
Martins Fontes. 1995. 

______. Parerga and Paralipomena. Trad. E. F. J. Payne. Vol. I e II. New York: 
Oxford University Press, 2000. 

______. Aforismos para a sabedoria de vida. Trad. Jair Barboza. São Paulo: Martins 
Fontes, 2002. 

______. Fragmentos para a história da filosofia. Trad. M. L. M. O. Cacciola. São 
Paulo: Iluminuras, 2003. 

______. O Mundo como Vontade e como Representação. Tomo I. Trad. Jair 
Barboza. São Paulo: UNESP, 2005. 

______. Sobre a Ética. [Textos de Parerga e Paralipomena] Trad. Flamarion Ramos. 
São Paulo: Hedra, 2012. 

______. O Mundo como Vontade e Representação. Tomo II. Trad. Eduardo Ribeiro 
da Fonseca. Complementos Livros III-IV. Vol.2. Curitiba: UFPR, 2014. 

 

 

Recebido em: 01-08-2018 

Aceito para publicação em: 02-11-18 

 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

   

SCHOPENHAUER, MESTRE DE NIETZSCHE: 

SOBRE NIILISMO E ASCETISMO 
SCHOPENHAUER, MASTER OF NIETZSCHE: ABOUT NIHILISM AND 

ASCETICISM 
 

 
 

JOÃO CONSTÂNCIO1 
Universidade Nova de Lisboa — Portugal 

joaoconstancio@fcsh.unl.pt 

 

 

 

RESUMO: O artigo tentar mostrar três coisas: primeiro que, embora Nietzsche rejeite alguns dos 
aspectos mais importantes da famosa metafísica da vontade que se encontra no centro de toda a 
filosofia de Schopenhauer, tal metafísica não deixa por isso de ser o ponto de partida da sua análise 
do “facto fundamental da vontade humana” na Genealogia da Moral; depois, que o modo como 
Schopenhauer entende o ascetismo e a “negação da vontade” tem uma importância crucial para a 
compreensão da concepção nietzschiana do “ideal ascético” e de uma “vontade do nada” como 
vontade ascética; por fim, que a interpretação daquilo a que Nietzsche chama “niilismo” na 
Genealogia e, em geral, na sua obra não pode dispensar a reflexão sobre o modo como Nietzsche 
e Schopenhauer pensam o ascetismo e a ideia de uma “vontade do nada”. Este último ponto implica 
a revisão crítica de importantes interpretações do niilismo em Nietzsche, como a de Stegmaier e a 
de van Tongeren.  

PALAVRAS-CHAVE: Schopenhauer. Nietzsche. Vontade. Nada. Niilismo. Ascetismo. 

ABSTRACT: The article tries to show three things: firstly, that although Nietzsche rejects some of 
the most important aspects of Schopenhauer’s metaphysics of the will, this metaphysics is the point 
of departure of his analysis of the “basic fact of the human will” in his On the Genealogy of Morality; 
secondly, that Schopenhauer’s view of asceticism and the “denial of the will” is crucial for the 
understanding of Nietzsche’s conception of the “ascetic ideal” and an ascetic “will to nothingness”; 
thirdly, that the interpretation of what Nietzsche calls “nihilism” in the Genealogy and elsewhere 
cannot dispense with the interpretation of Nietzsche’s and Schopenhauer’s conceptions of 
asceticism in terms of a “will to nothingness”. This last point leads to criticism of influential views 
of Nietzsche’s conception of nihilism, such as Stegmaier’s and van Tongeren’s. 

KEYWORDS: Schopenhauer. Nietzsche. Will. Nothingness. Nihilism. Ascetism. 

 

 

 

 

                                                            
1 Professor Associado da Faculdade de Ciências Sociais e Humanas (FCSH) da Universidade Nova 

de Lisboa. 

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



  60      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

INTRODUÇÃO 

 Trata-se neste texto de tentar mostrar três coisas: primeiro que, embora 

Nietzsche rejeite alguns dos aspectos mais importantes da famosa metafísica da 

vontade que se encontra no centro de toda a filosofia de Schopenhauer, tal 

metafísica não deixa por isso de ser o ponto de partida da sua análise do “facto 

fundamental da vontade humana” na Genealogia da Moral (GM III 1 e 28); depois, 

que o modo como Schopenhauer entende o ascetismo e a “negação da vontade” 

tem uma importância crucial para a compreensão da concepção nietzschiana do 

“ideal ascético” e de uma “vontade do nada” (GM III 14 e 28) como vontade 

ascética; por fim, que a interpretação daquilo a que Nietzsche chama “niilismo” na 

Genealogia e, em geral, na sua obra (pelo menos, na obra publicada) não pode 

dispensar a reflexão sobre o modo como Nietzsche e Schopenhauer pensam o 

ascetismo e a ideia de uma “vontade do nada”.  O Terceiro Ensaio da Genealogia 
da Moral, de Nietzsche, e o Livro IV de O mundo como vontade e representação, 

de Schopenhauer, serão os fios condutores deste texto. A minha preocupação 

implícita – ao longo de todo o texto – será a de tornar claro que, mesmo num 

texto tardio como a Genealogia, Schopenhauer permanece, para Nietzsche, o seu 

“educador”, o seu “mestre”.2  

 

I “O FACTO FUNDAMENTAL DA VONTADE HUMANA” 

 Em Para a Genealogia da Moral, Nietzsche afirma ter identificado “o facto 

fundamental da vontade humana” (die Grundthatsache des menschlichen Willens, 
GM III 1, KSA 5.341). E aí escreve que esse “facto fundamental da vontade humana” 

é “o seu horror vacui [horror ao vácuo]: ela [a vontade humana] precisa de uma 

meta – e antes prefere querer o nada [das Nichts] a não querer nada” (GM III 1). 

Comecemos por investigar as raízes desta ideia no Livro IV de O mundo como 
vontade e representação, de Schopenhauer.  

 Também para Schopenhauer a vontade humana tem um horror natural ao 

nada, um horror que resulta do facto de a vontade humana ser a vontade de um 

organismo que quer viver – ou, nos termos da metafísica de Schopenhauer, do 

facto de a vontade humana ser uma individuação corpórea da Vontade e, enquanto 

tal, ter horror ao nada simplesmente porque é “vontade-de-viver”, “vontade de 

vida” (Wille zum Leben), uma vontade de se afirmar a si própria e de viver 

egoisticamente como espécime da espécie a que pertence:  “Que temos um tão 

                                                            
2 Em textos anteriores, procurei mostrar que o mesmo vale para a influência de Schopenhauer 
sobre o modo como o Nietzsche da maturidade pensa a superficialidade da consciência e a 
modalidade, ou estatuto epistémico, dos juízos filosóficos: cf., respectivamente, Constâncio (2011 
e 2013b). Cf. também Constâncio/ Sousa (2014) em defesa de uma abordagem semelhante nos 
escritos de Salaquarda (1973 e 2007). Como exemplos perfeitos da menorização da influência de 
Schopenhauer em Nietzsche, Salaquarda refere as interpretações clássicas de Jaspers, Löwith e 
Heidegger. Mais recentemente,  May (1999) e Leiter (2015) são bons exemplos de tal menorização 
(ou mesmo omissão) na análise das conceitos de ascetismo e de valores morais na Genealogia. Por 
contraste, Janaway (2007) procurar destacar a presença de Schopenhauer na Genealogia e, mais 
genericamente, no pensamento de Nietzsche na fase da sua maturidade. Note-se, por fim, que o 
presente artigo é uma versão revista, corrigida e aumentada do meu artigo sobre a relação entre 
Schopenhauer e Nietzsche publicado em The Palgrave Schopenhauer Handbook (Constâncio 2017). 



João Constâncio       61 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

grande horror [ou: aversão] ao nada é simplesmente outra maneira de se dizer que 

temos uma tão grande vontade de viver” (WWV I §71, p. 486). Ora, o facto de a 

mortalidade ser uma das condições da nossa individuação num organismo vivo – 

isto é, o facto de a nossa vida nos ser dada como uma jornada finita entre o 

nascimento e a morte, entre o nosso passar a ser e a dissolução no nada – força 

a nossa vontade-de-viver a empreender “uma constante luta pela existência (ein 

steter Kampf um diese Existenz)” (WWV I §57, p. 368) – a qual é, na verdade, 

uma luta contra o nada, contra o vácuo.  

 É a esta luta que Schopenhauer chama “o peso da existência (die Last des 
Daseins)” (WWV I §57, p. 369). Mas este peso tem duas dimensões diferentes, que 

são, porém, igualmente fundamentais.  

 Primeiro, a existência é um peso para nós porque ela é “uma morte sempre 

adiada” (WWV I §57, p. 367), e isso faz que vivamos num constante “medo da 

morte” (WWV I §57, p. 369). Toda a nossa vida tende a consistir numa activa, 

embora essencialmente inconsciente, “fuga da morte” (WWV I §57, p. 369): ao 

querermos a vida (ao sermos “vontade-de-viver”), passamos o tempo a fazer tudo 

para evitar tanto a morte, quanto o mero pensamento da morte. Vivemos, em suma, 

num constante horror vacui, e isso dá um enorme peso à nossa existência. 

 Mas, em segundo lugar, a existência é um peso para nós porque por vezes 

(ou até demasiadas vezes) não conseguimos fugir da experiência do vácuo e 

experimentamo-lo, por assim dizer, directamente ou enquanto tal – e já não no 

modo da fuga. É isso que acontece quando os nossos desejos são satisfeitos. Se 

não encontramos imediatamente novos objectos de desejo ou se, como 

Schopenhauer diz, por um momento nos tornamos “seguros da nossa existência”, 

então “não sabemos o que fazer com ela”  (WWV I §57, p. 369). A satisfação dos 

nossos desejos deixa-nos sem nada para querer. Ficamos sem metas, objectivos, 

propósitos que possamos perseguir. Numa tal situação, “apenas a pressão da 

vontade permanece” (WWV I §65, p. 430), e por isso a única coisa que nos move 

é o peso da existência enquanto tal: “[...] a segunda coisa que faz as pessoas 

moverem-se [além da “fuga da morte” ou, o que é o mesmo, além da “aspiração à 

existência”] é o esforço por se livrarem do peso da existência, por deixarem de o 

sentir, por ‘matar tempo’, i.e., por escapar do tédio” (WWV I §57, p. 369).   

 Segundo Schopenhauer, este facto mostra que a vontade ela própria não 

tem “um propósito e objecto últimos”, não tem “uma meta última (Ziel), nem um 

fim (Zweck) último” (WWV I §56, p. 364) – que o nosso querer é “uma constante 

aspiração sem meta e sem repouso” (ein beständiges Streben, ohne Ziel und ohne 
Rast, WWV I  §57, p. 367).3 A vontade humana aspira a alcançar metas particulares 

e age segundo propósitos ou fins – ou, noutros termos, é movida por “motivos” 

–, mas apenas na medida em que a sua individuação, a sua existência num corpo 

particular, a faz lidar com o mundo. Enquanto “vontade-de-viver” particular, a 

vontade é “direccionada” para certas metas mundanas (WWV I §66, p. 435), e 

“exprime o seu carácter” ao agir de acordo com determinados propósitos em vez 

de outros (e.g. WWV I §55, pp. 342ss.). Mas “em si mesma” a vontade humana é 

                                                            
3 Cf. também: WWV I §29, §57, §58; WWV II xxviii. 



  62      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

um mero “aspirar”, “almejar” (Streben) – uma aspiração “cega”, “inconsciente”, 

que não tem uma direcção definida e, portanto, não tem “um propósito e objecto 

últimos”, não tem “uma meta última (Ziel), nem um fim (Zweck) último”.  A visão 

schopenhaueriana da vontada não é teleológica: o que Schopenhauer sustenta é 

justamente que a vontade humana não tem um telos, não tem um fim último que 

quisesse alcançar, e no qual pudesse encontrar uma satisfação perfeita e definitva 

– ou, nas palavras de Schopenhauer, “nenhum fim alcançável pode pôr termo” 

ao almejar da vontade humana (WWV I §56, p. 364). É por isso que a vontade 

humana é insaciável, “uma sede sem fim” (WWV I §57, p. 367): “em nenhuma parte 

há uma satisfação final, em nenhuma parte um ponto de repouso” (WWV I §56, p. 

364). 

 É também por isso que, no tédio, somos confrontados com o “vazio” (WWV 

I §56, §58, §65) – o vazio da nossa própria vontade, “o vazio da vontade 

desocupada” (WWV I §39, p. 240), e correlativamente o vazio de um mundo que 

se tornou um nada para nós porque não consegue agora oferecer-nos quaisquer 

motivos, propósitos ou metas a que possamos aspirar.   

 Em alguns passos importantes, Schopenhauer descreve este confronto com 

o vazio e o nada como um confronto com a falta de sentido da vida humana. Por 

exemplo: “É realmente incrível como a vida da grande maioria dos seres-humanos 

flui sem sentido e sem significado [nichtssagend und bedeutungsleer] quando vista 

de fora, e como é maçadora e irreflectida quando sentida por dentro. Não é senão 

um cansativo almejar e preocupar-se, um cambalear como se em sonhos pelas 

quatro idades da vida até alcançar a morte – tudo isto acompanhado por uma 

série de pensamentos triviais. Tais vidas são como relógios a que se dá corda e se 

movem, mas sem saber porquê” (WWV I §58, p. 379)”. Na nossa experiência do 

tédio, somos confrontados precisamente com esta falta de sentido. Mas o que 

significa “falta de sentido”? E como justifica Schopenhauer esta tese da “falta de 

sentido” da vida humana?  

 De certa forma, a metafísica da vontade em Schopenhauer não é outra coisa 

senão a expressão metafísica da falta de sentido da vida humana – na verdade, 

da “existência em geral”. Já a tese de que a vontade é um aspiração sem meta e 

sem fim último exprime tal idea, pois “a vontade” designa aqui uma vontade não-

individuada, “universal”, que é pensada por Schopenhauer como o fundamento 

último da realidade no seu todo. Portanto, o que aquela tese sustenta é que, “em 

si mesma”, a realidade é uma totalidade a que falta uma meta e um propósito – 

uma totalidade sem sentido. Além disso, o que tal tese sustenta é que, sendo esse 

o fundamento último de toda a realidade, a individuação da vontade numa 

multiplicidade virtualmente infinita de corpos no espaço e no tempo resulta num 

conflito ou luta de todos contra todos que não serve qualquer propósito supra 
partes (e.g., WWV I §56, p. 354). A falta de sentido desta luta é particularmente 

conspícua na vida dos seres humanos, visto que aqui a consciência e a razão a 

tornam especialmente dolorosa (WWV I §56, pp. 354-355; WWV II xli, pp. 561ss.). 

Se há algum tipo de finalidade na natureza, é apenas na medida em que todos os 

organismos individuais são espécimes que servem os propósitos das suas espécies, 

isto é, estão, por assim dizer, programados para se reproduzirem e, portanto, para 



João Constâncio       63 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

preservarem a sua espécie. Mas isto significa precisamente que “o indivíduo não 

tem valor para a natureza” (WWV I §54, p. 325), “o indivíduo não é nada para ela” 

(WWV I §60, p. 389): a natureza usa os organismos individuais como meios para 

os seus fins, e é portanto muito mais como um demónio do que como um deus 

(WWV II xxviii, p. 398). Dado que a existência das espécies não serve qualquer 

propósito ulterior e último, a natureza é meramente “um mundo de seres 

permanentemente carentes, que só conseguem durar algum tempo na medida em 

que se devoram uns aos outros, e que atravessam as suas vidas dominados pelo 

medo e a necessidade, e que frequentemente suportam terríveis aflições – até 

caírem nos braços da morte” (WWV II xxviii, p. 398). 

 Mais há algo mais que deve ser dito sobre a noção de sentido – ou de falta 

de sentido – na filosofia da vontade em Schopenhauer. Na medida em que os 

seres humanos têm uma “razão” (Vernunft) acontece não apenas que eles têm 

consciência da sua situação, mas também que são capazes de compreender 

conceptualmente a sua finitude e o peso da sua existência, tal como, portanto, a 

falta de valor que tal existência tem no meio de uma natureza a que falta um fim 

último. E esta circunstância gera neles uma necessidade que os outros animais, 

sendo destituídos de razão, não têm – a “necessidade metafísica”, como 

Schopenhauer lhe chama (WWV II xvii; PP II, p. 364). Os seres humanos 

caracterizam-se por sentirem necessidade de “decifrar” o “enigma do mundo”, 

necessidade de dar sentido à existência em geral e no seu todo – necessidade de 

encontrar o significado da “coisa em si” escondido por detrás dos fenómenos (um 

significado que se pressupõe dever ter, em última instância, a natureza de um 

“porquê”). Sem isso, sentem-se perdidos, ou seja: não conseguem deixar de se 

confrontar com o nada que são – e a que têm horror. Tal necessidade é a origem 

não só da metafísica (i.e. da filosofia), mas também da religião, e distingue o ser 

humano de todos os outros animais como o “animal metaphysicum” (WWV II xvii, 

p. 176; PP II, p. 364).  

 Ora, tudo isto está pressuposto na Genealogia da Moral, de Nietzsche. Muito 

especialmente o último capítulo do Terceiro Ensaio (GM III 28) pode ser lido como 

um comentário à concepção schopenhaueriana da vontade humana – um 

comentário no qual Nietzsche reformula e reinterpreta essa concepção dando 

ênfase, justamente, à ideia de sentido e de uma necessidade humana de sentido. 

Não há dúvida de que Nietzsche rejeita a metafísica na qual Schopenhauer 

enquadra a sua concepção da vontade humana – e abandona, em particular, a 

ideia de que cada vontade individual seja apenas uma manifestação e individução, 

ou um “fenómeno”, de uma vontade universal (“a Vontade”). Mas não deixa por 

isso de basear a sua concepção da vontade humana – como concepção 

naturalizada, psicológica, pós-metafísica – na concepção não-teológica da 

vontade humana que, como vimos, encontramos em Schopenhauer. A sua ideia 

principal é a de que o horror da vontade humana ao nada é sinónimo de um 
horror à falta de sentido.  

 Veja-se o que Nietzsche escreve em GM III 28. A vontade humana, segundo 

sustenta, é uma vontade que precisa a cada momento de ser “salva” – 

nomeadamente, salva de não conseguir “querer algo” (GM III 28, KSA 5.412) e, 



  64      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

por consequência, salva de ceder a um “niilismo suicidário” (GM III 28, KSA 5.411). 

O vácuo, ou o nada, a que ela tem horror está sempre presente – precisamente 

nos termos descritos por Schopenhauer na sua análise do tédio e do “vazio da 

vontade desocupada” (WWV I §39, p. 240). E o vácuo ou o nada a que vontade 

humana tem horror está sempre presente porque nenhuma meta lhe é dada a priori 
– ou seja, porque a vontade humana não tem um telos intrínseco. De forma a 

poder querer numa dada direcção e a agir de um determinado modo, ela precisa 

de criar as suas metas ou propósitos, ou seja, precisa de criar sentido. A vontade 

humana age de acordo com o princípio de que “qualquer sentido é melhor do que 

não haver sentido algum” (GM III 28, KSA 5.411). No seu horror ao nada, a vontade 

humana aspira por uma meta em geral – por qualquer sentido que lhe permita 

preencher “o vazio tremendo” (GM III 28, KSA 5.411) que, de outro forma, a 

avassala.  

 Para que melhor se compreenda tudo isto, é, porém, necessário que se 

considere o tema da vontade ascética em Nietzsche – e, primeiro, em 

Schopenhauer.  

 

II A VONTADE ASCÉTICA 

 Schopenhauer vê o ascetismo como um desenvolvimento do “amor puro” 

– o qual, segundo crê, não é nada senão a identificação e o cuidado com o 

sofrimento de outrem, ou seja, o mesmo que a “compaixão”, a “piedade” (Mitleid).4 

Para Schopenhauer, a compaixão implica sempre um certo grau de 

desindividuação, uma transição do egoísmo para o cuidado altruísta, 

desinteressado com outrem, na verdade um sentimento de ser uno com outrem, 

ou de encontrar no outro, em particular no seu sofrimento, “eu mais uma vez (Ich 
noch ein Mal)” (GrM §22, pp. 272-275). Em última análise, a individuação é uma 

ilusão, “mero fenómeno”, de tal modo que todo o conflito entre vontades 

individuais não é senão um conflito entre manifestações de uma mesma vontade 

universal. Quando um indivíduo prejudica outro, o que acontece é que uma 

mesma vontade “crava os seus dentes em si própria” – pois no reino das coisas 

em si mesmas “aquele que atormenta e aquele que é atormentado são um só” 

(WWV I §63, p. 419, p. 416-421; §65, p. 465; §66, p. 441; §70, p. 478). A compaixão 

surge, portanto, desta nossa capacidade de reconhecer a identidade fundamental 

entre nós próprios e um outro; e o ascetismo desenvolve-se a partir da compaixão 

porque resulta do sentimento de que, por mais vitorioso que seja aquele que 

atormenta outrem, também a sua vida é dor, como toda a vida – e, ao mesmo 

tempo, por mais oprimido que seja aquele que é atormentado, ele é ainda uma 

vontade-de-viver individuada num organismo e, portanto, é feito da mesma 

aspiração egoísta que o seu atormentador: “O primeiro [aquele que atormenta] erra 

se pensar que não partilha a dor do segundo, e este erra se pensar que não partilha 

a culpa daquele” (WWV I §63, p. 419). Quanto mais uma pessoa compassiva tomar 

sobre os seus ombros “a dor do mundo inteiro” (WWV I §68, p. 464), interiorizando 

não apenas que “a vida é toda ela sofrimento” (WWV I §56, p. 366; §59, p. 381-383; 

                                                            
4 Cf. WWV I §§66-67. 



João Constâncio       65 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

§65, p. 429-431), mas também que todo o indivíduo é, pelo mero facto da sua 

individuação, culpado de egoísmo, tanto mais a compaixão de tal pessoa se tornará 

“amor ao próximo com uma completa negação de todo o amor de si” (WWV I §68, 

p. 459). A compaixão enquanto mit-leiden, isto é, como uma identificação com 

(mit-) o outro e o seu sofrer (leiden), é a estrada que conduz ao desprezo por si 

próprio, e o desprezo, ou aversão, por si próprio é a estrada que conduz ao 

ascetismo.   

 Para Schopenhauer, o ascetismo é, portanto, uma “negação do amor de si” 

motivada pela compaixão, e por isso é uma verdadeira “mortificação da vontade” 

(WWV I §68, p. 451, p. 452-453, p. 463). Esta mortificação depende do 

desenvolvimento de uma “forte aversão” à nossa “natureza interna” (WWV I §68, 

p. 449), ou seja, à vontade que se encontra individuada em cada um de nós. O 

ascetismo é, portanto, um “quebra deliberada da vontade por meio de uma recusa 

do agradável e uma procura do desgradável, o modo de vida da penitência 

voluntária e da auto-flagelação” (WWV I §68, p. 463). Isto explica por que razão o 

ascetismo é, segundo Schopenhauer, tão diferente do suicídio: quem decide matar-

se “quer a vida, e está apenas insatisfeito com as condições em que ela lhe é dada” 

(WWV I §69, p. 471), mas “a essência da negação consiste em recusar os prazeres 

da vida, não o seu sofrimento” (WWV I §69, p. 471), e só o ascetismo, ao contrário 

do suicídio, é, portanto, “negação da vontade-de-viver” (WWV I §68, p. 452-453; 

§69, p. 471). O ascetismo recorre ao “jejum e até à mortificação e à auto-tortura” 

(WWV I §68, p. 451), mas qua “negação da vontade-de-viver” é muito mais do que 

isso. A aspiração última do asceta é a sua própria abolição ou cancelamento 

(Aufhebung), o seu regresso ao não-ser, ao nada, Nichts, nihil (WWV I §54, p. 336; 

§69, p. 474; §71, p. 484-487). Schopenhauer daria, sem dúvida, a sua aprovação à 

fórmula que Nietzsche achou para designar a vontade ascética: uma “vontade do 
nada”. Quando se torna ascética, a vontade tem o nada como meta – quer o nada 

enquanto tal. 

 Como é bem sabido, Schopenhauer vê o alcançar desta meta – ou seja, a 

real abolição da vontade, a sua dissolução no nada – como sendo a “santidade”, 

e portanto como uma salvação mística e uma redenção do ser-humano. Além disso, 

crê que a santidade se funda num conhecimento (WWV I §54, p. 336; §69, p. 474). 

A estrada que vai da compaixão ao ascetismo e à abolição da vontade é a estrada 

na qual um indivíduo adquire conhecimento da essência ou natureza interna do 

mundo, e na verdade um conhecimento que não é meramente abstracto, mas sim 

intuitivo, afectivo, e praticado em acções, não em palavras. Trata-se do 

conhecimento pessimista que foi referido acima: o conhecimento de que a vida é 

dor, de que a individuação é um mal, de que “aquele que atormenta e aquele que 

é atormentado são um e o mesmo”, de que “a individualidade é na realidade 

apenas um erro particular, um passo em falso, algo que era melhor que não fosse” 

(WWV II xli, p. 563) – e, em última análise, o conhecimento de que o mundo no 

seu todo é algo que “não devia ser” (WWV II xlvi, p. 664), ou de que “a existência 

deve certamente ser considerada um erro ou engano”, que “era melhor para nós 

que não existisse” (WWV II xlviii, p. 695). Todo este conhecimento, note-se, diz 

respeito às coisas em si mesmas (ou à “coisa-em-si”). Na verdade, todas aquelas 



  66      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

diferentes proposições apenas articulam diferentes aspectos de um só pensamento 

– o pensamento que constitui o conteúdo de toda a metafísica da vontade de 

Schopenhauer (WWV I §53, p. 320). Só este conhecimento permite à vontade 

ascética alcançar aquilo a que aspira: a sua própria abolição, o seu regresso ao 

nada (WWV I §54, p. 336; §68, p. 452-453; §69, p. 474; §71, p. 484-487).  

 Sublinhe-se (e, como se verá adiante, é realmente importante sublinhar este 

ponto) que, para Schopenhauer, o querer que move a auto-abolição da vontade é, 

ao mesmo tempo, um querer a abolição do mundo. Aquilo a que chamamos 

“mundo” é “o espelho da vontade”, de tal modo que “nós mesmo somos esta 

vontade e este mundo”, e “a negação, abolição, reversão da vontade são também 

a abolição e desaparecimento do mundo, que é o seu espelho” (WWV I §71, p. 

485). Noutros termos, o “mundo” é, para Schopenhauer, o que a vontade 

representa como sendo a realidade espácio-temporal na qual persegue metas 

particulares, de tal forma que o aspirar da vontade ao não-ser é, ao mesmo tempo, 

o seu aspirar ao não-ser desssa realidade espácio-temporal, o mundo. É por isso 

que o “nada” (Nichts) em causa no ascetismo é “essencialmente relativo”, um “nihil 
privativum” que “se refere a um algo determinado que ele nega” (WWV I §71, p. 

484) – algo determinado que “é justamente o mundo como representação” (WWV 

I §71, p. 485). A negação ascética da vontade é, ao mesmo tempo, negação do 

mundo – ou, como Schopenhauer escreve na última frase do seu magnum opus, 
“para aqueles cuja vontade se voltou do avesso e se negou a si própria, este nosso 

mundo real, com os seus sóis e galáxias, é – nada”  (WWV I §71, p. 487). 

 Mas consideremos agora a concepção do ascetismo em Nietzsche. A que 

ponto é semelhante à de Schopenhauer? E exactamente em que ponto e de que 

modo se afasta da de Schopenhauer? 

 Tal como se indicou acima, Nietzsche vê o ascetismo como expressão de 

uma “vontade do nada” (GM III 14 e 28). A vontade ascética tem o nada como 

meta, objectivo, fim; a vontade ascética toma a sua própria abolição e a abolição 

do mundo como o propósito das suas acções. Obviamente, ao fazer isso não chama 

“nada” ao nada: habitualmente, “não se diz ‘nada’: em vez disso, diz-se ‘o além’; 

ou ‘Deus’; ou ‘a verdadeira vida’; ou nirvana, salvação, santidade...” (AC 7).5 Até 

certo ponto, é também esta a visão de Schopenhauer, pois também ele pensa que 

“Deus” e “nirvana” são apenas dois nomes que as duas religiões mais profundas 

– o Cristianismo e o Budismo – dão ao “nada”; e foi também Schopenhauer 

quem primeiro argumentou que a razão por que os santos e os místicos do 

Cristianismo e do Budismo descrevem as suas acções como “salvação” e 

“santidade” é que aquilo que alcançam (ou julgam alcançar) através do ascetismo 

é a dissolução da sua vontade no nada (WWV I §59, p. 384; §63, p. 420-421; §68, 

p. 352-471; §70, p. 480-483; §71, p. 484-487).6 

 A primeira grande diferença entre a visão de Nietzsche e a de Schopenhauer 

é, porém, que, para o primeiro, nada disto é matéria de conhecimento: não é a 

verdade que dirige os santos e os místicos para o nada. O que os faz querer o 

                                                            
5 Cf. também GM III 1 e GC Prefácio 3. 
6 Para uma discussão recente des tema, cf. Janaway (2017). 



João Constâncio       67 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

nada é apenas a sua necessidade de sentido. Este é o cerne do aparente paradoxo 

que Nietzsche formula em GM III 1 e 28. O que faz os santos e os místicos 

quererem o nada é... o seu horror ao nada, o horror vacui que é o traço 

fundamental da vontade humana. O ascetismo aparece – a vontade humana torna-

se uma vontade ascética – porque, em situações extremas nas quais a vontade 

humana é prolongadamente confrontada com o nada e se vê incapaz de encontrar 

objectos de desejo (ou seja, de ver quaisquer metas como tendo sentido), tende a 

conseguir salvar-se ainda através de um expediente que consiste em transformar o 
próprio nada numa meta, num objecto de desejo. O ascetismo é o derradeiro 

mecanismo de defesa da vontade humana, um expediente instintivo que ela usa, 

como último recurso, para se salvar do “niilismo suicidário”. Transformar o próprio 

nada numa meta é suficiente para salvar a vontade humana e fazê-la “querer algo” 

(GM III 28, KSA 5.412). É isto que Nietzsche quer dizer quando sustenta que o 

horror vacui da vontade humana é tão intenso que “ela prefere querer o nada a 
não querer nada” (GM III 28, KSA 5.412; GM III 1, KSA 5.339), e que a vontade 

ascética, a “vontade do nada”, é “uma aversão à vida, uma rebelião contra os 

pressupostos mais fundamentias da vida – mas é e continua a ser uma vontade...” 

(GM III 28, KSA 5.412). 

 Esta vontade ascética, a “vontade do nada”, é a base daquilo a que Nietzsche 

chama na Genealogia “o ideal ascético”. O “ideal ascético” é o desenvolvimento 

civilizacional, cultural, histórico daquele mecanismo de defesa básico e instintivo 

– o qual, como acabámos de ver, consiste em transformar o nada de objecto de 

aversão em objecto de desejo. Tal desenvolvimento civilizacional constrói 

diferentes estruturas de sentido – ou seja, sistemas abertos de valores e propósitos 

(como o Platonismo, o Cristianismo, o Budismo) – que oferecem respostas a 

perguntas (a “porquês”) como, por exemplo, “porquê, de todo, o ser-humano?”, 

ou “porquê o meu sofrimento?” (GM III 28, KSA 5.411). Diferentes respostas 

ascéticas a estas perguntas são diferentes formas de estatuir o nada como meta da 

vontade humana. Assim, por exemplo, o Platonismo desenvolve uma versão 

particular do ideal ascético porque estabelece como meta alcançar um “mundo 

verdadeiro” de conhecimento absoluto através da superação dos sentidos, da 

percepção, do corpo, basicamente de tudo o que faz do conhecimento humano 

um conhecimento condicionado, finito, relativo; o Cristianismo, por seu lado, 

estabelece como meta alcançar a “verdadeira vida” do amor altruísta através da 

superação do egoísmo, da sexualidade, da animalidade, etc. Note-se como, em 

ambos os casos, a meta é a fuga em direcção ao nada (ao “mundo verdadeiro”, à 

“vida verdadeira”) através de uma progressiva negação deste mundo. Uma vontade 

ascética como vontade do nada não pode deixar de envolver auto-aversão 

incluindo, obviamente, aversão ao nosso corpo-próprio enquanto encarnação da 

nossa vontade individual (tal como Schopenhauer sublinhou – com aprovação); 

mas a auto-aversão ascética não pode deixar de envolver também ódio e negação 

de tudo o mais que é terreno – negação de todo o horizonte onde se joga a acção 

da vontade humana, negação deste mundo. Assim, 

é absolutamente impossível continuarmos a esconder o que de 
facto se exprime em todo o querer que tenha recebido o seu 
direccionamento do ideal ascético; o ódio contra o que é humano, 



  68      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

mais ainda contra o que é animal, mais ainda contra o que é 
material, o horror perante os sentidos, perante a própria razão, o 
medo perante a felicidade e a beleza, o desejo de fugir a tudo o 
que é aparência, mudança, devir, morte, aspiração ou até mesmo 
tudo o que seja desejo... (GM III 28, KSA 5.412). 

   

 Sublinhe-se a natureza ambivalente daquilo que Nietzsche aqui descreve. O 

desejo pelo nada e o ódio à vida que estão em causa no querer ascético resultam 

dos seus opostos – isto é, do horror vacui e do amor à vida (ou da “vontade-de-

viver”) – e, na verdade, servem estes opostos: tal desejo e tal ódio vicejam porque 

oferecem orientação e propósito – oferecem sentido – no mundo que eles 
negam. Assim, por exemplo, o ideal ascético promove o ódio à vida que é 

característico das vontades humanas oprimidas, mas também “salva” estas 

vontades: “para os indivíduos fisiologicamente mal formados e para os 

desequilibrados (ou seja, para a maioria dos mortais), [os ideias ascéticos são] uma 

tentativa de eles se apresentarem como ‘demasiado bons’ para este mundo, uma 

forma sagrada de libertinagem, a sua melhor arma na luta que travam com a dor 

lenta e o tédio”  (GM III 1). E algo semelhante vale para o sacerdote ascético, bem 

como para os santos e os místicos descritos por Schopenhauer: “no caso dos 

padres, os ideais ascéticos significam a fé sacerdotal propriamente dita, o seu 

melhor instrumento de poder e também a ‘suprema’ autorização para o exercício 

desse poder. Finalmente, para os santos, um pretexto para a hibernação, a sua 

novissima gloriae cupido, a sua paz no nada (‘Deus’), a sua forma de demência”. 

(GM III 1). Estes exemplos tornam claro em que sentido a vontade do nada é “uma 

aversão à vida, uma rebelião contra os pressupostos mais fundamentias da vida; 

mas é e continua a ser uma vontade...” (GM III 28).  

 E estes exemplos também tornam claro que a avaliação nietzschiena da 

vontade do nada é oposta à de Schopenhauer. A famosa “transvaloração de todos 

os valores” é, em grande medida, uma reavaliação do ascetismo e do ideal ascético. 

Contudo, mesmo que esteja aí em causa a inversão (ou, pelo menos, a 

transformação radical) da posição axiológica de Schopenhauer, isso mesmo 

mostra, de novo, quão importante permanece Schopenhauer no pensamento 

maduro de Nietzsche. Na verdade, da comparação entre as posições de Nietzsche 

e as de Schopenhauer sobre a vontade ascética na Genealogia e no Livro IV do 

Mundo como vontade e representação podemos concluir que a análise 

schopenhaueriana deu a Nietzsche a chave (ou, no mínimo, uma das principais 

chaves) para a interpretação de toda a história da cultura ocidental. Nietzsche nega 

que o ascetismo tenha como fundamento um conhecimento acerca da condição 

humana, mas concorda com Schopenhauer em que o ascetismo (a vontade do 

nada) é o cerne escondido do Platonismo, do Cristianismo, do Budismo e (pelo 

menos em certa medida) também do pessimismo grego, romano e helenístico. 

Pois, como é bem sabido, Nietzsche declara que o ideal ascético foi o único ideal 

que a humanidade teve “até agora” – o único remédio da humanidade contra o 

“niilismo suicidário” (GM III 28, EH GM). O ideal ascético foi “o ‘faut de mieux’ 

par excellence até agora” (GM III 28); foi sempre “o ideal prejudicial par 
excellence, uma vontade do fim, o ideal da decadência”, mas a razão por que 



João Constâncio       69 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

adquiriu um “incrível poder” na história da humanidade foi o facto de que “nunca 

teve competição” – nunca houve um “contra-ideal” (EH GM).      

 Contudo, não é só na avaliação da vontade ascética que a posição de 

Nietzsche difere da de Schopenhauer. Também a análise psicológica da vontade 

do nada em Nietzsche é ligeiramente diferente da de Schopenhauer. A sua focagem 

na questão do sentido (Sinn) permite-lhe descobrir um pressuposto falso na 

psicologia de Schopenhauer. Esta psicologia é essencialmente hedonista: 

Schopenhauer pressupõe que aquilo que os seres-humanos desejam é, em última 

análise, o prazer ou a felicidade – a qual Schopenhauer intrepreta negativamente 

como preenchimento de uma falta, e portanto como a ausência de dor.7 Este 

pressuposto também está implicado na sua tese de que a natureza do querer 

humano determina que se seja sempre movido ou pelo peso da fuga à morte ou 

pelo peso do tédio: “embora na verdade toda a gente preferisse estar em repouso, 

a necessidade e o tédio são os chicotes que mantêm o pião em movimento” (WWV 

II xxviii, 410). Mas Nietzsche viu que, se aquilo que nos move realmente e em 

última instância é o sentido, então o hedonismo é uma tese problemática. O 

“incrível poder” do ideal ascético é ele mesmo uma prova de que aquilo que está 

em jogo na vida humana não é apenas o prazer e a dor – de tal modo que está 

longe de ser líquido que as pessoas queiram “repouso” e não precisamente o 

contrário disso: inquietação, movimento, acção. Se o prazer fosse a única 

motivação humana, por que razão alguém teria interesse num ideal que promove 

práticas dolorosas (incluindo a auto-tortura)? E como pode, em geral, alguém 

encontrar prazer na dor (uma ocorrência comum na vida humana)? O ideal ascético 

tem um “incrível poder” sobre os humanos porque providencia sentido. Dá origem 

a muito sofrimento, mas a um sofrimento no qual as pessoas encontram um 

propósito e, portanto, um sentido: 

Se se ignora o ideal ascético, então o homem, o animal homem, 
não teve até hoje qualquer sentido, a sua existência sobre a terra 
não teve qualquer meta. “Para quê o homem”? Eis uma pergunta 
que não tinha resposta. Faltava a vontade para o homem e para a 
terra. Por trás de cada grande destino humano ouvia-se sempre 
como refrão um ainda maior “em vão!”. É precisamente isso que 
o ideal ascético significa, que faltava qualquer coisa, que o homem 
estava envolvido por uma tremenda lacuna... Incapaz de se 
justificar, de se explicar, de afirmar-se ele mesmo, o homem sofria 
com o problema do seu sentido. Sofria também com outras coisas, 
no fundamental era uma animal doentio: mas o seu problema não 
era o sofrimento em si, mas antes o facto de não obter resposta 
para o seu grito interrogativo: “sofrer para quê?” O homem, o 
animal mais corajoso e mais habituado a sofrer, não nega o 
sofrimento em si: quere-o, procura-o ele mesmo, com a condição 
de que alguém lhe mostre um sentido para isso, um para quê do 
sofrer.A falta de sentido do sofrimento – e não o sofrimento – 
foi a maldição que até hoje pesou sobre a humanidade... e o ideal 
ascético oferecia-lhe um sentido! (GM III 28, KSA 5.411).8 

 

                                                            
7 Cf.  WWV I §56-§57. 
8 Sobre a conexão entre este ponto importante da psicologia de Nietzsche e a hipótese da “vontade 
de poder”, cf. Soll (1998) e Reginster (2006). 



  70      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

 A principal ideia deste texto fundamental é suficientemente clara. A razão 

por que os seres humanos têm um sentimento tão agudo do “peso da existência” 

não é porque sofrem, mas sim porque precisam de que o seu sofrimento tenha um 

sentido; o ideal ascético foi até hoje o único ideal porque foi até hoje a única 

interpretação do sofrimento de que os humanos foram capazes – a única forma 

que encontrámos de ver um propósito no sofrimento. Portanto, mesmo que, como 

Schopenhauer sustenta, “toda a vida seja sofrimento”, isso não justifica, por si 

mesmo, uma negação ascética da vontade, uma negação pessimista da vida. A vida 

poderia ser muito dolorosa e, ainda assim, fazer sentido – e, portanto, não haver 

razão para a negar. A inferência “a vida é dolorosa, logo não tem valor e não devia 

existir” não é válida. 

 Mas, se queremos ter uma visão mais completa da influência de 

Schopenhauer sobre a concepção da vontade humana na obra de Nietzsche, e se 

queremos, em particular, compreender as consequências de tal influência na 

concepção nietzschiana do niilismo, devemos considerar ainda (embora muito 

sucintamente) dois temas fundamentais: primeiro, a relação entre o ideal ascético 

e a moral; segundo, a relação entre o ideal ascético e a metafísica. 

 

III A MORAL E A METAFÍSICA 

 Para Schopenhauer, o ascetismo é um atitude moral. A negação ascética da 

vontade desenvolve-se a partir da compaixão e, como se observou acima, implica 

o reconhecimento não só de que o outro é “eu de novo”, “eu mais uma vez”, mas 

também de que todo o indivíduo qua indivíduo é “culpado” – culpado do seu 

egoísmo. Este sentimento de culpa, aliado ao sentimento de que a vida é dor, é o 

que espoleta a auto-aversão (ou “a negação de todo o amor de si”) em que assenta 

a negação ascética da vontade. Ora, neste quadro, pode dizer-se que a concepção 

schopenhaueriana de ascetismo tem dois pressupostos fundamentais. Em primeiro 

lugar, ao sustentar que há “culpa” no egoísmo, pressupõe que a distinção entre o 

bem e o mal consiste na distinção entre acções egoístas e acções altruístas. Como 

diz Schopenhauer, “a ausência de qualquer motivação egoísta é [...] o critério do 
valor de uma acção moral” (GrM §15, p. 204).9 Em segundo lugar, ao sustentar que 

se justifica que uma pessoa se torne um místico ou mesmo um santo, 

Schopenhauer pressupõe que há factos morais, de tal modo que a perspectiva da 

vontade ascética é uma perspectiva de conhecimento – nomeadamente, de 

conhecimento do bem (ou de factos morais, factos sobre o bem e o mal), e na 

realidade de um conhecimento do bem fundado num conhecimento da verdade 

sobre as coisas em si mesmas, ou seja, um conhecimento metafísico. Esta é a razão 

por que Schopenhauer considera que pode legitimamente dizer que o moralmente 

certo e o moralmente errado “são válidos também para a ordem natural das coisas 

e não são, de forma alguma, meramente convencionais” (WWV I §62, p. 403). Se 

um indivíduo, movido pelo egoísmo e fazendo uso ou de violência ou da astúcia, 

                                                            
9 Para Schopenhauer, uma acção é egoísta se “o seu fim último é o bem-estar e a dor daquele que 
age” (GrM §16, 206; cf. §14); uma acção é altruísta se é “livre de todos os motivos egoístas” e “deseja 
o bem-estar de outrem” (GrM §16, 210; cf. §18). 



João Constâncio       71 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

“afirma a sua própria vontade para além do seu corpo através da negação da 

vontade que aparece no corpo de outrem” (WWI I §62, p. 394), a sua acção é 

realmente, e não apenas convencionalmente, condenável – errada do ponto de 

vista moral. Se, porém, é movido pela compaixão e age em conformidade com o 

princípio neminem laede (“não prejudiques ninguém”), então age de um modo 

que é justo (GrM §17); e se a sua compaixão o faz ir mais longe e o leva a agir em 

comformidade com o princípio omnes quantum potes, juva (“ajuda todos quanto 

possas”), então a sua acção é boa, é moralmente certa e moralmente louvável (GrM 

§18; WWV I §62).  

 Nietzsche concorda em que a perspectiva ascética é uma perspectiva moral. 

A moral pertence ao cerne do ideal ascético. A interpretação do sofrimento 

oferecida por este ideal deu um propósito moral à existência humana. Através do 

ideal ascético, a vida tornou-se uma tarefa moral – justamente a tarefa de se tornar 

“bom” por meio de práticas ascéticas que conduzam a que uma pessoa se liberte 

da sua natureza “malvada”, moralmente má (do seu egoísmo, da sua finitude etc). 

Ao negar o mundo e ao afirmar o nada (“o além”, ou “Deus”, ou “a vida 

verdadeira”, ou “o nirvana”, ou “o mundo verdadeiro”), o ideal ascético fez o ser-

humano sentir-se “envergonhado de todos os seus instintos”, na verdade “de si 

próprio” (GM II 7); com isso, “colocou todo o sofrimento sob a perspectiva da 

culpa” (GM III 28, KSA 5.411). Este facto “trouxe consigo mais sofrimento, um 

sofrimento mais profundo, mais interior, mais venenoso, mais destruidor da vida”, 

mas foi justamente isto – a culpa, a moral, o propósito moral – que “salvou” a 

vontade humana, permitindo-lhe “querer alguma coisa”: “não importava à partida 

para quê, porquê, com o quê o ser-humano queria: a própria vontade estava salva” 

(GM III 28, KSA 5.411-412).  

 Assim, toda a Genealogia da Moral pode ser lida como uma reacção à visão 

ascética da moral que Nietzsche encontrara na obra de Schopenhauer. O próprio 

Nietzsche sugere isso mesmo no Prefácio, quando conta que, já em Humano, 
demsiadamente humano, as suas reflexões sobre a origem da moral serviram o 

propósito ulterior, e mais importante, de investigar “o valor da moral”. “Sobre isto”, 

escreve, “tive de, praticamente sozinho, entrar em discussão com o meu grande 

mestre [ou professor] Schopenhauer, a quem esse meu livro, a paixão e a oculta 

contradição que é esse livro, se dirige, como se a um contemporâneo” (GM 

Prefácio 5). Em Humano, demasiadamente humano, a questão principal era “o 

valor do ‘não-egoísmo’ [ou: do que é altruísta, do altruísmo], dos instintos de 

compaixão, abnegação, sacrifício de si” – a questão de saber se tinha justificação 

a deificação destes fenómenos na obra de Schopenhauer (GM Prefácio 5). Mas na 

Genealogia a influência de Schopenhauer é ainda maior, pois todo o livro é uma 

investigação sobre a natureza ascética da moral. A “moral da compaixão” de 

Schopenhauer  (cf. GM Prefácio 5 e 6) revelou a Nietzsche a natureza escondida 

da moral – a sua natureza ascética. Ou seja, revelou-lhe que a moral foi sempre 

determinada e movida por uma vontade do nada: fê-lo ver toda a história da moral 

como a história “do grande perigo para a humanidade, a sua mais sublime atracção 

e sedução – mas para onde? para o nada? – foi justamente aqui que vi o princípio 



  72      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

do fim, a paragem, o cansaço que se põe a olhar para trás, a vontade que se volta 

contra a vida”  (GM Prefácio 5).  

 Note-se que é desta perspectiva – a perspectiva da descoberta da natureza 

ascética da moral – que Nietzsche interroga “o valor dos valores morais” (GM 

Prefácio 6) e critica os dois pressupostos fundamentais da ética de Schopenhauer 

menciondos acima. Em primeiro lugar, deve ser claro que os três ensaios da 

Genealogia continuam o questionamento do “valor do altruísmo” já iniciado em 

Humano, demasiadamente humano. As genealogias de Nietzsche visam mostrar 

que o princípio segundo o qual “a ausência de qualquer motivação egoísta é [...] 

o critério do valor de uma acção moral” (GrM §15, p. 204) tem, na verdade, origem 

no ressentiment de escravos (Primeiro Ensaio), na repressão social dos nossos 

instintos selvagens e na instituição da culpa através da socialização (Segundo 

Ensaio), bem como no ressentiment e desejo de poder terreno dos padres ascéticos 

(Terceiro Ensaio). Estas origens contam a história do ideal ascético, e portanto da 

vontade do nada enquanto vontade ascética. Em segundo lugar, é da perspectiva 

desta história da vontade do nada que, na Genealogia, Nietzsche rejeita a tese de 

que a moral resultaria de algum tipo de conhecimento do bem. Na verdade, porém, 

a rejeição mais clara desta tese é talvez a que ocorre no Crepúsculo dos Ídolos, 

onde Nietzsche escreve: “É conhecida a minha exigência de que os filósofos se 

posicionem além do bem e do mal – que tenham abaixo de si a ilusão do juízo 

moral. Esta exigência segue-se de uma evidência que fui o primeiro a formular: 

que não há factos morais” (CI Os ‘aperfeiçoadores’ da humanidade 1). Na Gaia 
Ciência proclama uma tese semelhante, talvez até de maior alcance: “qualquer que 

seja o valor do mundo que agora existe, não é um valor que ele tenha em si, 

segundo a sua natureza – a natureza é sempre sem valor: –esse valor foi-lhe 

dado, oferecido, e nós fomos os doadores e ofertantes!” (GC 301). Esta tese “anti-

realista” está implicitamente presente em todo percurso da Genealogia da Moral, e 

especialmente nos capítulos sobre a vontade humana e o seu traço fundamental, 

o horror vacui, o “preferir querer o nada a não querer nada”. As avaliações morais 

resultam de um mecanismo de defesa que faz a vontade humana reagir ao vaccum 
da falta de sentido com a transformação do nada em meta do querer, ou objecto 

de desejo. Nós somos os “doadores e ofertantes” dos valores morais, nós damos e 

oferecemos estes valores a uma natureza que é sem valor, ou seja, que não tem 

finalidade, portanto não tem um valor intrínseco, independente de doações de 

sentido como a nossa –, e damos e oferecemos tais valores inventando e 

projectando propósitos ou fins que nos permitem querer o próprio nada como 

uma meta. Os valores que criamos neste processo servem a nossa necessidade de 

sentido – mas isto significa que eles só existem por esta razão, e não como 

resultado de algum “conhecimento” sobre “factos morais”.    

 Este estado de coisas implica que Nietzsche rejeite, a fortiori, a ideia de que 

possa haver algum tipo de conhecimento do bem fundado num conhecimento 

metafísico, isto é, num conhecimento último e absoluto sobre o que realmente 

existe – um conhecimento da verdade sobre as coisas em si mesmas, um 

conhecimento da “coisa-em-si”. Na verdade, a partir de Humano, demasiadamente 
humano a sua rejeição da possibilidade desse tipo de conhecimento é muito clara. 



João Constâncio       73 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

Por outro lado, e apesar desta rejeição fundamental da crença na possibilidade de 

uma metafísica, na Genealogia Nietzsche continuar a ter Schopenhauer como 

“mestre” e “educador”, como o “grande professor” que lhe ensina como a moral e 

a metafísica estiveram sempre ligadas na história da cultura ocidental (na “Europa”) 

– tão ligadas que a história do ideal ascético e das suas morais é, ao mesmo 

tempo, a história da metafísica.  

 Podemos compreender que assim é se nos debruçarmos mais uma vez sobre 

o último capítulo da Genealogia.   

 O modo como Nietzsche descreve a nossa necessidade de sentido evoca as 

reflexões de Schopenhauer sobre a “necessidade metafísica”. Como vimos acima, 

Nietzsche entende a nossa necessidade de sentido como a necessidade de obter 

respostas para os “porquês” mais fundamentais da nossa condição: “porquê, de 

todo, o humano?”, “porquê o meu, o nosso sofrimento?”. Sem respostas a estas 

perguntas, os seres-humanos tendem a sentir que as suas vidas não têm sentido, 

ou são “em vão” (Umsonst, GM III 28, KSA 5.411); e tendem, muito 

particularmente, a sentir que o seu sofrimento é sem sentido, sem propósito, 

absurdo. Mas, implicitamente, Nietzsche nega precisamente que tenhamos uma 

tendência natural para fazer tais perguntas, nega que faça parte de uma suposta 

“natureza humana” fazer tais perguntas e ter a necessidade de obter respostas para 

elas. Este é um ponto em que Nietzsche se separa de Schopenhauer, 

nomeadamente quando sublinha que fazer tais perguntas e desenvolver respostas 

para elas é apenas algo que os seres-humanos fizeram “até agora” – é um facto 

histórico, não um facto natural. Mas, em todo o caso, o facto histórico é justamente 

este: que, “até agora”, “até aqui”, só houve um tipo de respostas àquelas perguntas 

– o tipo de respostas que podem ser dadas no quadro do ideal ascético –, e 

estas respostas pressupõem que aquelas perguntas são metafísicas e requerem 

respostas metafísicas. Para Nietzsche, porém, uma proposição é metafísica e dá 

resposta a uma pergunta metafísica se pretende ser “incondicionada”, isto é, se 

pretende estabelecer o que é X em última instância, o que é isto ou aquilo “em si 

mesmo”.10 O ideal ascético responde a “porquês” dando respostas que têm a 

pretensão de ser incondicionadas – ou, na terminologia de Schopenhauer, a 

pretensão de contribuir para que seja decifrado o “enigma do mundo” e descoberta 

a verdade sobre a “coisa em si”.   

 Como podemos assegurar que Nietzsche vê as respostas ascéticas às 

perguntas por um porquê como respostas metafísicas? Primeiro, é bastante 

evidente que, para Nietzsche, tais respostas passam por uma dada interpretação 

do nada: todas elas pretendem falar-nos do nada como um “além”, ou “Deus”, ou 

“nirvana”, ou, como Nietzsche diz com ironia em Para além do bem e do mal, “o 

regaço do ser, do não-transitório, do Deus escondido, da ‘coisa em si’” (BM 2). Por 

outras palavras: as respostas ascéticas põem ou projectam a existência de uma 

realidade última, um “outro mundo” para lá dos fenómenos – e esse “outro 

mundo” é o “mundo verdadeiro”, o mundo de uma verdade última, incondicional, 

                                                            
10 Cf., por exemplo, NL 1883 8[25], KSA 10.342; veja-se a concepção da verdade metafísica como 
“verdade absoluta” e de verdades “incondicionais” ou “não-qualificada” em HH 2 e HH 630-636. 



  74      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

metafísica. A vontade ascética, a vontade do nada pressupõe vontade de verdade 
– que é uma vontade metafísica.    

 E é por isso que Nietzsche vê a vontade de verdade como o “cerne” do 

ideal ascético (GM III 27, KSA 5.409). Tal como a Gaia Ciência torna claro, Niezsche 

pensa a vontade de verdade como uma vontade de uma verdade “platónica”, por 

isso metafísica (GC 344). O ideal ascético é o ideal cujo cerne é a vontade de 

verdade porque esse ideal pressupõe que há verdades “incondicionais” que 

respondem às perguntas mais fundamentais e mais elevadas por um porquê da 

nossa existência e do nosso sofrimento. Ser movido por uma tal vontade de atingir 

verdades últimas e incondicionadas põe, i.e., projecta, um “mundo verdadeiro” 

que transcende o mundo fenoménico (cf. CI Fábula) – “afirma outro mundo que 

não o da vida, da natureza e da história” (GC 344).11 O ideal ascético cria a 

metafísica como metafísica da transcendência, e as muitas formas desse ideal são 

as muitas formas que a metafísica da transcendência assumiu “até agora”. Tais 

formas incluem também a “fé metafísica” que move a ciência moderna: a fé em 

que os seus progressos empíricos nos encaminham passo a passo para uma 

verdade absoluta, para a “coisa em si” (cf. GC 344, GM III 27). Na Gaia Ciência, 

Nietzsche estabelece esta conexão entre a vontade do nada e a vontade de verdade 

ao declarar que aqueles que “afirmam outro mundo” têm de “com isso negar o seu 

contraponto, este mundo, o nosso mundo”, de tal modo que a vontade de verdade 

não é senão uma “oculta vontade de morte” (GC 344). Projectar para um plano 

transcendente um “mundo verdadeiro” implica embarcar numa negação ascética 

da vontade – e, tal como Schopenhauer ensinou, tal negação não pode deixar de 

ser, ao mesmo tempo, uma negação do nosso mundo. 

 

IV NIILISMO 

 O que é exactamente o “niilismo” para Nietzsche? Uma forma possível de 

dar unidade ao que Nietzsche designa geralmente por “niilismo” consiste em 

defini-lo como o sentimento e a convicção de que a vida humana e, na verdade, 

o universo no seu todo não têm sentido. Alguém é “niilista” e tem “valores niilistas” 

(num plano que é sempre em parte afectivo, não apenas intelectual)12 se não vê 

um sentido na vida – um sentido que a englobe como um todo e, por assim dizer, 

lhe dê um propósito no universo. Nos seus primeiros escritos, Nietzsche não usa 

ainda o termo “niilismo”, mas articula o sentimento da falta de sentido da vida nos 

termos de um sentimento do “absurdo da existência” (e.g., NT 7). Nos escritos 

póstumos da maturidade, a “falta de sentido” (Sinnlosigkeit) é geralmente 

explicada como “falta de metas” (Ziellosigkeit) e “falta de valor” (Werthlosigkeit). 
O sentimento de que a vida não tem sentido é o sentimento de que a vida não 

tem um valor intrínseco porque não tem uma meta ou propósito intrínseco – em 

última instância, porque a própria existência, “o mundo” (este mundo), não tem 

uma meta ou propósito intrínseco. Assim, o niilismo parece ser o que vem depois 

                                                            
11 Note-se como em CI Fábula Nietzsche pensa a “verdade” e o “mundo verdadeiro” como sendo 
o mesmo que a “coisa em si”. 
12 Cf. Pippin (2010), que argumenta que, para Nietzsche, o niilismo é “a failure of desire”. 



João Constâncio       75 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

da “morte de Deus” na alta modernidade. O “homem louco” que anuncia a morte 

de Deus na Gaia Ciência deixa-o bem claro: em resultado desta morte, o ser-

humano passará agora pela vida “como se através de um nada infinito”  (GC 125). 

O ideal ascético – o único ideal que existiu até hoje – não fez mais do que 

mascarar um vácuo sem sentido, sem propósito, sem valor.13 

 De acordo com o que vimos acima, a metafísica da vontade em 

Schopenhauer exprime uma visão do universo, e em especial da vida humana e 

do sofrimento humano, como sendo uma realidade destituída de sentido, propósito 

e valor. O ser-humano tem, por natureza, uma “necessidade metafísica” porque o 

seu sofrimento não tem sentido e o universo é, na verdade, apenas a manifestação 

espácio-temporal de uma “vontade” que é um mero “almejar” (Streben) e não tem 

uma meta, fim, ou propósito último.  Se a hipótese da “vontade de poder” em 

Nietzsche implica pensar o universo como uma pura multiplicidade de 

“reivindicações de poder” destituídas de um propósito último (“uma tirânica, brutal 

e impiedosa execução de reivindicações de poder”, BM 22), então essa hipótese 

não desenha um quadro do universo substancialmente diferente do quadro 

schopenhaueriano da natureza como uma constante e absurda “luta” entre forças 

que apenas exprimem o almejar cego e sem propísito da “vontade universal”.   

 Na verdade, pode dizer-se que, no Livro V da Gaia Ciência, Nietzsche 

apresenta Schopenhauer – e não a si próprio ou ao homem louco do §125 – 

como o primeiro Europeu que proclamou “a morte de Deus”. Schopenhauer foi “o 

primeiro ateu confesso e íntegro que nós Alemães tivemos”, o primeiro que rejeitou 

“a mentira da fé em Deus”. Esta rejeição foi o culminar de “dois mil anos de 

disciplina para a verdade” (GC 357) – o culminar do “heroísmo da veracidade” 

(CE IV,  KSA 1.374) –, e isso foi um “acontecimento europeu” porque 

Schopenhauer compreendeu que o colapso da mentira implicou perguntar, pela 

primeira vez na cultura europeia: “a existência tem, de todo, um sentido?” (GC 357) 

 Até certo ponto, a filosofia de Nietzsche é apenas uma radicalização do 

confronto de Schopenhauer com esta pergunta, isto é, com o niilismo – uma 

radicalização focada talvez em dois pontos principais: (a) a rejeição da moral do 

ideal ascético (isto é, de todos os valores ascéticos), e (b) a rejeição da metafísica.   

 (a) Segundo Schopenhauer, a descoberta fundamental da filosofia teorica 

de Kant – a de que o conhecimento é relativo à forma do nosso entendimento e, 

portanto, não há conhecimento das coisas em si mesmas – destruiu a metafísica 

como “teologia especulativa”, e a destuição da “teologia especulativa” devia ter 

sido também o fim da “moral teológica”, ou seja, da crença em que a ética pode 

ser um sistema de prescrições morais ou deveres fundados no conhecimento de 

“Deus”. A ética kantiana é basicamente uma “auto-mistificação” que tenta manter 

vivo tudo aquilo que a Crítica da Razão Pura, na verdade, matou.14 Nietzsche 

concorda inteiramente com esta avaliação da obra de Kant (cf. GC 335), mas 

procura ir para além de Schopenhauer. Por um lado, fá-lo mostrando que, apesar 

                                                            
13 Tal como escreve Paul van Tongeren (2017: 298), o ideal ascético é apenas uma “estrutura 
protectora que foi construída para esconder o absurdo da vida e do mundo” (tradução nossa). Cf. 
também van Tongeren (2012: 83-133). 
14 Cf. GrM §2, 111-112; §3-§11 (especialmente §8); §12, 120; §16,209. 



  76      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

do ataque de Schopenhauer à “moral teológica”, também este, como Kant, se 

mantém injustificadamente fiel ao cerne moral do Cristianismo. Mas, por outro, fá-

lo adoptando o ponto-de-vista que, para Schopenaheur, era o do “anticristo” (PP 

II §109, p. 214): o ponto-de-vista segundo o qual não há um “sentido moral” no 

universo, apenas um “sentido físico” (PP II §109, p. 214) ou, nos termos de 

Nietzsche, o ponto-de-vista “para além do bem e do mal” – no qual se reconhece 

que “não há, de todo, factos morais”  (CD Os ‘aperfeiçoadores’ da humanidade 1).  

 (b) A partir de Humano, demasidamente humano, um dos principais focos 

da obra publicada de Nietzsche é a rejeição da própria ideia de metafísica – ou 

seja, de uma verdade metafísica, de um “mundo verdadeiro”, da “coisa-em-si” etc. 

Na Genealogia da Moral, a sua crítica da metafísica é essencialmente uma crítica 

da vontade que está por detrás da metafísica: a “vontade de verdade”. Em GM III 

27, Nietzsche cita o Livro V da Gaia Ciência e o elogio, que nele havia feito, do 

espírito veraz de Schopenhauer. No contexto desta auto-citação, sustenta que a 

sua própria filosofia é o momento da história do pensamento europeu em que a 

“vontade de verdade” se torna auto-referencial e auto-crítica: o momento em que 

o espírito veraz, a veracidade (Wahrhaftigkeit) já não se limita a abolir “a mentira 

da fé em Deus” – o que havia sido o mérito de Schopenhauer –, mas, ao tornar-

se auto-referencial, critica os seus próprios pressupostos e tira “a sua mais forte 
inferência, a inferência contra si própria” (GM III 27). Ao tornar-se auto-referencial, 

a vontade de verdade acaba por alcançar e realizar o seu “auto-cancelamento” 

(Selbstaufhebung, GM III 27, KSA 5.410). Uma incondicional “vontade de verdade” 

já não é possível no momento da história do ocidente em que Nietzsche escreve a 

sua obra. A própria ideia de “verdade” revela-se agora como sendo apenas mais 

outro valor criado e projectado pela nossa necessidade de sentido – ou seja, pelo 

horror vacui da vontade humana –, e portanto parece ser inevitável a mais 

extrema conclusão niilista: “nada é verdadeiro, tudo é permitido” (GM 24, KSA 

5.399; cf. Za IV A sombra, KSA 4.340). De facto, nos últimos cadernos póstumos, 

é justamente a isto que Nietzsche chama o “niilismo extremo”: “Que não há 

verdade; que não há uma natureza absoluta das coisas, não há “coisa em si” – 

isto mesmo é um niilismo, e de facto o mais extremo” (NL 1887 9[35], KSA 12.350-

351).  

 E, contudo, este tema é bastante mais complexo do que tudo isto sugere. A 

radicalização do niilismo de Schopenhauer é apenas um lado da filosofia de 

Nietzsche: o outro lado é a rejeição dos valores de Schopenhauer e, na verdade, 

do niilismo como um sistema de valores “decadentes”. Na obra publicada, 

Nietzsche nunca se apresenta como niilista, e verifica-se mesmo que a palavra 

“niilismo” e a expressão “valores niilistas” têm sempre um sentido pejorativo na 

obra publicada. Isto é claro quando, por exemplo, Nietzsche escreve que a filosofia 

de Schopenhauer é “uma filosofia niilista que inscreveu a negação da vida no seu 

escudo” (AC 7) – pois a “afirmação da vida” é uma parte crucial do projecto de 

Nietzsche. Nas raras ocasiões em que Nietzsche se apresenta como “um niilista”,15 

                                                            
15 Tal ocorre sobretudo nas cartas. Stegmaier (2016: 35) destaca quatro cartas importantes: a Heinrich 
Köselitz, 13 de Março de 1881, Nr. 88, KSB 6.68; a Erwin Rohde, Maio de 1887, Nr. 852, KSB 8.80; 
a Heinrich Köselitz, Novembro de 1887, Nr. 948, KSB 8.192; a Elisabeth Förster, 31 de Março de 



João Constâncio       77 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

quer dizer certamente o mesmo que diz em Ecce Homo quando se descreve como 

“um decadente” (EH Sábio 1-2), ou seja, como alguém que é filho do seu tempo e 

pertence, portanto, ao Zeitgeist pós-schopenhaueriano da décadence. Mas este 

Zeitgeist é, por sua vez, algo que Nietzsche descreve em termos, no mínimo, 

ambivalentes (e não de adesão). Todo o “bom europeu” é “decadente”, a elite 

cultural do tempo de Nietzsche – “de São Petersburgo a Paris, de Tolstói a 

Wagner” (AC 7) – é “decadente” e “niilista”, e também Nietzsche o é. Mas, por 

outro lado, ser decadente é ser “doente” (e.g. CW 5), a décadence designa a 

corrupção dos instints animais do ser-humano (AC 6) – a condição na qual um 

animal deixou de querer a sua saúde, e agora “escolhe, prefere coisas que o 

prejudicam” (AC 6). Assim, na obra publicada Nietzsche associa a décadence e o 

niislimo ao ascetismo schpenhaueriano (lembre-se a definição que Schopenhauer 

dá de ascetismo: “a quebra deliberada da vontade por meio de uma recusa do 

agradável e uma procura do desgradável”, WWV I §68, p. 463), à compaixão 

schpenhaueriana, à vontade de negar a vida, à hostilidade da vida contra si própria, 

a toda a “doença” do ser-humano moderno (e.g., CI Expedições 7, AC 7, CW 4-5, 

NW Onde Wagner pertence)16.  

 O uso pejorativo da palavra “niilismo” e a associação do niilismo com o 

ascetismo schopenhaueriano é particularmente claro na Genealogia. Em GM III 14, 

Nietzsche parece até usar a fórmula “vontade do nada” como uma definição de 
niilismo, quando escreve: “a ‘ultima vontade’ do ser-humano, a sua vontade do 

nada, o niilismo” (GM III 14, KSA 5. 368). No Prefácio, sugere algo de semelhante, 

embora com uma nuance. Aqui, parece conceber o niilismo como algo que irá 
resultar da vontade do nada num futuro próximo. Nietzsche pergunta-se se o facto 

de a história da moral ter culminado na “moral da compaixão” de Schopenhauer 

será, para a Europa, “a passagem para um novo Budismo* para um Budismo para 

Europeus? para – o niilismo?” (GM Prefácio 5). 

 Mas, sendo assim, levanta-se novamente a questão de saber o que significa 

“niilismo” para Nietzsche. Claramente não se trata apenas do sentimento de falta 

de sentido que resulta da morte de Deus. Se o niilismo é de algum modo o mesmo 

que a vontade do nada, então é pelo menos tão antigo como Platão e a sua criação 

de um “mundo verdadeiro”. E não há dúvida de que Nietzsche se refere 

frequentemente ao Platonismo e ao Cristianismo como sendo formas de niilismo 

(e de decadência, de adoecimento do animal homem etc.). Na verdade, considera 

os valores de todas as formas do ideal ascético valores niilistas.  Mas como pode 

isto ser assim? O niilismo vem, afinal, antes ou depois da morte de Deus? Como 

pode o ideal ascético ser niilista? Como pode Nietzsche caracterizá-lo como niilista 

e, ao mesmo tempo, sustentar que tal ideal dá (tem dado) sentido à vida humana 

e ao sofrimento humano?  

                                                            
1888, Nr. 1011, KSB 8.281. Cf. também NL 1887-88 11[411], KSA 13.190, and NL 1888 16[32], KSA 
13.492. Pace Stegmaier (2016b: 388), esta última nota póstuma apenas confirma a minha tese: a de 
que Nietzsche associa a palavra “niilismo” a “uma vontade de dizer não” (literalmente “uma vontade 
de não”), com a qual ele não se identifica (ou com a qual se identifica apenas no sentido em que 
há também nele um lado “doente”, “decadente” que, no entanto, ele preferiria superar). 
16 Cf. Sommer (2012, ad loc.; e 2013, ad loc.). 



  78      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

 Uma resposta possível a estas perguntas consiste em sustentar que a palavra 

“niilismo” tem vários sentidos para Nietzsche. Segundo Paul van Tongeren (2017, 

p. 298), “o niilismo tal como Nietzsche o concebe tem três sentidos: é (numa ordem 

cronológica invertida) (3) a corrosão da (2) estrutura protectora que foi construída 

para esconder (1) o absurdo da vida e do mundo. O niilismo-1 é por vezes referido 

como ‘pessimismo grego’; trata-se da natureza caótica do mundo, a sua falta de 

sentido, bem como do reconhecimento disso na cultura pré-socrática. O niilismo-

2 é a forma de Nietzsche se referir à história da cultura europeia desde Sócrates e 

Platão até ao século dezanove; e o niilismo-3 refere-se ao que está a acontecer 

desde então, ou seja, àquilo a que Nietzsche dá por vezes o nome de ‘morte de 

Deus’, o que descreve como a história dos séculos que virão, o niilismo em relação 

ao qual faz todas as distinções que são conhecidas (entre niilismo activo e passivo, 

completo e incompleto etc)” (tradução nossa).  

 Porém, se levarmos em linha de conta a importância de Schopenhauer para 

o desenvolvimento do conceito de niilismo em Nietzsche, e se, ademais, 

considerarmos a aparente equivalência entre “niilismo” e “vontade do nada” na 

Genealogia, julgo que se pode encontrar unidade nos três sentidos enlencados por 

van Tongeren – ou seja, pode encontrar-se um sentido básico de niilismo que é 

comum aos niilismos 1, 2 e 3. (Note-se que, se não se enconrar um sentido básico, 

então o uso da mesma palavra para designar três coisas distintas deve ser 

considerado arbitrário).   

 Tal como sabemos do que vimos acima sobre Schopenhauer, uma vontade 

do nada é uma vontade de auto-aniquilação, mas, enquanto tal, é também uma  

vontade que faz da negação deste mundo – da imanência – uma meta, um 

objecto de desejo: ao querer o nada como meta (como se o nada fosse algo), a 

vontade vê o que existe – este mundo terreno “com todos os seus sóis e galáxias” 

– como se fosse “nada” (nihil), ou seja, como algo sem metas, sem sentido, e sem 

valor (WWV I §71, p. 484-487). E isto é precisamente o que Nietzsche entende por 

“niilismo”: uma perspectiva é “niilista” se reduz este mundo a nada; os valores de 

uma cultura, de um povo, de uma religião, de um filosofia, de um indivíduo são 

“niilistas” se implicam o sentimento de que este mundo é nihil, um mundo sem 

metas, sem sentido, e sem valor.  

 Esta interpretação do que significa niilismo para Nietzsche explica por que 

razão o ideal ascético é niilista. Sem dúvida que o seu sucesso resultou do facto 

de ele ter dado sentido à vida humana, mas com o custo de ter retirado todo o 

sentido deste mundo. O ideal ascético desvalorizou este mundo por comparação 

com um mundo “mais elevado”, um mundo “verdadeiro”. Paradoxalmente, deu 

valor ao mundo da imanência tirando-lhe valor, isto é, atribuindo valor a outra 
coisa, outro mundo, um mundo transcendente de “valores mais elevados”, uma 

imagem do nada projectada como objecto de desejo. Ao satisfazer o horror vacui 
da vontade humana dando ao mundo imanente um propósito transcendente, o 

ideal ascético operou, ao mesmo tempo, um tipo particular de redução do mundo 

imanente a nada.   

 Assim, a diferença entre o niilismo do ideal ascético e o niilismo que resulta 

da morte de Deus é a diferença entre um niilismo mascarado e um niilismo nu. O 



João Constâncio       79 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

ideal ascético não apagou a falta de metas, de sentido e de valor do mundo 

imanente – apenas mascarou toda essa falta projectando “valores mais elevados” 

num “outro mundo que não o da vida, da natureza e da história” (GC 344). Em 

GM III 14, Nietzsche destaca o niilismo mascarado do ideal ascético como sendo 

representativo de toda a história da redução do mundo imanente a um nada no 

Ocidente; no Prefácio, destaca como representativa dessa mesma história uma 

forma futura do niilismo nu – um possível clímax, por assim dizer, dessa história 

(e de certa forma também um regressao ao “pessimismo grego”, de novo com o 

perigo da queda num “niilismo suicidário”). Mas, pace van Tongeren, o niilismo, 

em todas as suas formas históricas, significa sempre o mesmo: a redução do mundo 

da imanência a um nada.17 

 Como Nietzsche tenta contrariar e mudar esta história – ou como tenta 

lutar pela “afirmação da vida” e contra a decadente e niilista negação 

schopenhaueriana da vida – é uma questão decisiva que não cabe, porém, neste 

artigo.    

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

CONSTÂNCIO, João. On Consciousness. Nietzsche’s departure from 

Schopenhauer. Nietzsche-Studien, 40, p. 1-42, 2011. 

______. Arte e niilismo: Nietzsche e o enigma do mundo. Lisboa: Tinta-da-china, 

2013. 

______. On Nietzsche’s conception of Philosophy in Beyond Good and Evil: 
Reassessing Schopenhauer’s relevance. In: BORN, M. E. e PICHLER, A. (eds.). 

Texturen des Denkens: Nietzsches Inszenierung der Philosophie in ‘Jenseits von 
Gut und Böse’. Berlin/Boston: de Gruyter, 2013b. p. 145-164.  

______. Nietzsche on Nihilism (eine unersättliche Diskussion?). In: BERTINO, A. et 
al. (Eds.). Zur Philosophie der Orientierung. Berlin/Boston: de Gruyter, 2016. p. 

83-100. 

_______. Nietzsche and Schopenhauer: On Nihilism and the Ascetic ‘Will to 

Nothingness’. In: SHAPSHAY, Sandra (Ed.) The Palgrave Schopenhauer Handbook. 

Bloomington: Palgrave Macmillan/Springer, 2017. p. 425-446.  

CONSTÂNCIO, João; BRANCO, Maria João Mayer; RYAN, Bartholomew (Eds.). 

Nietzsche and the Problem of Subjectivity. Berlin/Boston: de Gruyter, 2015. 

CONSTÂNCIO, João; Sousa, Luis de. Nietzsche’s Relation to Schopenhauer. 

Nietzsche-Studien, 43, p. 294-301, 2012.  

                                                            
17 No meu livro, Arte e niilismo: Nietzsche e o enigma do mundo (Constâncio 2013), exploro esta 
interpretação do sentido de “niilismo” na obra de Nietzche. Cf. também Constâncio (2016) para 
uma interpretação das diferentes formas históricas do niilismo reconhecidas por Nietzsche. Note-se 
que Stegmaier (2016, pp. 28-42) tem razão em sustentar que Nietzsche nunca formulou de facto o 
seu projecto filosófico como a tentativa de uma “superação do niilismo”. Mas, pace Stegmaier, não 
deixa por isso de ser verdade que Nietzsche apresenta explicitamente a sua filosofia como fazendo 
parte de uma “luta contra o niilismo” (NL 1886, 5[50], KSA 12.202; NL 1886, 7[31], KSA 12.306). 
 



  80      Schopenhauer, mestre de Nietzsche 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

 

JANAWAY, Christopher. Beyond Selflessness: Reading Nietzsche’s Genealogy. 
Oxford: Oxford University Press, 2007. 

______. Schopenhauer’s Christian Perspectives. In: SHAPSHAY, Sandra (Ed.). The 
Palgrave Schopenhauer Handbook. Bloomington: Palgrave Macmillan/Springer, 

2017. p. 351-372.  

LEITER, Brian. Nietzsche on Morality. 2ª ed. London and New York: Routledge, 

2015. 

MAY, Simon. Nietzsche’s Ethics and his War on Morality. Oxford: Oxford University 

Press, 2017. (1a edição: 1999) 

NIETZSCHE, Friedrich. Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bänden. 

COLLI, Giorgio e MONTINARI, Mazzino (Eds.). Munich/Berlin/New York: DTV/De 

Gruyter, 1980 (citado como KSA). 

______. A gaia ciência (citado como GC). 

______. Crepúsculo dos ídolos (citado como CI). 

______. Ecce Homo (citado como EH). 

______. Humano, demasiadamente humano (citado como HH). 

______. Nietzsche contra Wagner (citado como NW). 

______. O Anti-Cristo (citado como AC). 

______. O caso Wagner (citado como CW). 

______. O nascimento da tragédia (citado como NT). 

______. Para além do bem e do mal (citado como BM). 

______. Para uma genealogia da moral (citado como GM; fez-se uso parcial da 

tradução de José Miranda Justo. Lisboa: Relógio D’Água, 2000; as demais traduções 

de textos de Nietzsche e Schopenhauer são do autor do artigo).  

PIPPIN, Robert B. Nietzsche, Psychology, & First Philosophy. Chicago & London: 

The University of Chicago Press, 2010. 

REGINSTER, Bernard. The Affirmation of Life. Nietzsche on Overcoming Nihilism. 

Cambridge, Massachussetts and London, England: Harvard University Press, 2006. 

SALAQUARDA, Jörg. Der Antichrist. Nietzsche-Studien 2, p. 91-136, 1973. 

______. Die Deutung der Welt. Jörg Salaquardas Schriften zu Arthur Schopenhauer 
(Beiträge zur Philosophie Schopenhauers Band 8). BROESE, Konstantin; KOßLER, 

Matthias; SALAQUARDA, Barbara (Eds.). Würzburg: Königshausen & Neumann, 

2007. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Die Welt als Wille und Vorstellung I, In: HÜBSCHER, A. 

(Ed.). Arthur Schopenhauer, Sämtliche Werke. Wiesbaden, Brockhaus, 1946-1950, 

vol. 2, 1949 (citado como WWV I). 



João Constâncio       81 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 59-81, JUL./DEZ. 2018 

______. Die Welt als Wille und Vorstellung II. Vol. 3. In: HÜBSCHER, Arthur (Ed.). 

Arthur Schopenhauer, Sämtliche Werke. Wiesbaden: Brockhaus, 1946-1950 (citado 

como WWV II). 

______. Die Grundlage der Moral. Vol. 4. In: HÜBSCHER, Arthur (Ed.). Arthur 
Schopenhauer, Sämtliche Werke. Wiesbaden: Brockhaus, 1946-1950 (citado como 

GrM). 

______. Parerga und Paralipomena II. Vol. 7. In: HÜBSCHER, Arthur (Ed.). Arthur 
Schopenhauer, Sämtliche Werke. Wiesbaden: Brockhaus, 1946-1950 (citado como 

PP II). 

SOLL, Ivan. Schopenhauer, Nietzsche, and the Redemption of Life. In: JANAWAY, 

Christopher (Ed.). Willing and Nothingness. Schopenhauer as Nietzsche’s Educator. 

Oxford: Clarendon Press, 1998. p. 79-115. 

SOMMER, Andreas Urs. Kommentar zu Nietzsches Der Fall Wagner, Götzen-
Dämmerung. Historischer und kritischer Kommentar zu Friedrich Nietzsches 
Werken. Herausgegeben von der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, 

Band 6/1. Berlin/Boston: De Gruyter, 2012. 

______. Kommentar zu Nietzsches Der Antichrist, Ecce homo, Dionysos-
Dithyramben, Nietzsche contra Wagner. Historischer und kritischer Kommentar zu 
Friedrich Nietzsches Werken, Herausgegeben von der Heidelberger Akademie der 

Wissenschaften, Band 6/2. Berlin/Boston: De Gruyter, 2013. 

STEGMAIER, Werner. Orientierung im Nihilismus – Luhmann meets Nietzsche. 

Berlin/Boston: De Gruyter, 2016. 

______. Philosophie der Orientierung. Fragen und Antworten. In: BERTINO, 

Andrea et al. (Eds.). Zur Philosophie der Orientierung. Berlin/Boston: de Gruyter, 

2016b. p. 376-408. 

VAN TONGEREN, Paul. Het Europese nihilisme. Friedrich Nietzsche over een 

dreiging die niemand schijnt te deren. Nijmegen: Vantilt, 2012. 

______. Question or Answer? Kant, Nietzsche, and the practical commitment of 

Philosophy. In: CONSTÂNCIO, João e BAILEY, Tom (Eds.). Nietzsche’s 
Engagements with Kant and the Kantian Legacy, Vol. II: Nietzsche and Kantian 
Ethics. London: Bloomsbury, 2017. 

 

 

Recebido em: 06-09-2018 

Aceito para publicação em: 06-11-18 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DEZ. 2018 

 

 DESTINO E FATALISMO EM SCHOPENHAUER 
DESTINATION AND FATALISM IN SCHOPENHAUER 

 

 

 
VILMAR DEBONA1 

Universidade Federal de Santa Maria (UFSM) — Brasil 
debonavilmar@gmail.com 

 

 

 

RESUMO: Investigo a noção schopenhaueriana de destino e os dois tipos de fatalismo especificados 
pelo filósofo, o demonstrável e o transcendente, para, em seguida, considerá-los ante a aposta na 
ideia geral de uma sabedoria de vida, e vice-versa. Como seria possível admitir, por exemplo, o 
papel da sabedoria, referente à capacidade de o indivíduo conduzir a vida do modo mais agradável 
e prudente possível, no horizonte de uma filosofia que especula sobre a atuação de um destino e 
de um fatalismo, que tudo poderiam determinar na vida deste mesmo indivíduo? Haveria espaços 
concomitantes e não conflitivos para estes dois componentes no interior da filosofia 
schopenhaueriana? Ou se trataria de uma aporia? 

PALAVRAS-CHAVE: Schopenhauer. Destino. Fatalismo. Sabedoria. 

ABSTRACT: I investigate the schopenhauerian notion of destination and the two types of fatalism 
specified by the philosopher, the demonstrable and the transcendent, and then I considerate them 
in view of the general idea of a wisdom of life, and vice versa. How could admit, for example, the 
role of wisdom, referring to the individual’s ability to conduct the life in the most pleasant and 
prudent way possible, in the horizon of a philosophy that speculates on the performance of a 
destination and of a fatalism, that could determine everything in the life of this same individual? 
Would there be concomitant and nonconflicting spaces for these two components within 
Schopenhauer’s philosophy? Or would be an aporia? 

KEYWORDS: Schopenhauer. Destination. Fatalism. Wisdom. 

 

 
O DESTINO EMBARALHA AS CARTAS E NÓS JOGAMOS. 

(A. SCHOPENHAUER, APHORISMEN ZUR LEBENSWEISHEIT, P. 518) 

 

Em O mundo como vontade e representação (doravante, O mundo) 

Schopenhauer é o pensador da metafísica imanente que toma a vontade de vida 

como essência do mundo e dos caracteres humanos, estes que são imutáveis, 

determinados, intrinsecamente desejantes e, por isso, potencializadores de dor e 

de sofrimento. Não há liberdade no âmbito das ações, o fundamental de cada ser 

— tanto na esfera moral como na intelectual e na física — é inato, e somos aquilo 

que somos como que por jure divino ou por theía moira. Em seus tardios Parerga 

                                                            
1 Professor do Departamento de Filosofia e do Programa de Pós-Graduação em Filosofia da 
Universidade Federal de Santa Maria (UFSM). 

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



Vilmar Debona       83 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DEZ. 2018 

e paralipomena, especialmente no texto dos Aforismos para a sabedoria de vida 
(doravante, Aforismos), o filósofo se apresenta mais como um sábio que emite 

conselhos sobre como lidar com aquela intransigência volitiva de cada caráter 

inteligível exposto pelo caráter empírico, mensagens sapienciais que frisam a via 

do conhecimento aprofundado de si, capaz de nos deixar decidir quais ações e 

ambientes renderiam menos sofrimentos pessoais, mesmo que nenhuma filosofia, 

religião ou educação possa mudar nossa invariável natureza. Trata-se, nos 

Aforismos, da aposta do pensador na elaboração e utilização de máximas de 

sabedoria de vida (Lebensweisheit) para o direcionamento da conduta e em vista 

de uma certa economia da dor. Não deixaríamos de ser egoístas e maldosos, mas 

o intelecto e as experiências de vida permitiriam uma incursão sobre nós, sobre os 

outros e sobre o mundo, legando-nos um domínio significativo de nós próprios, 

uma adequação de expectativas em relação ao mundo e, em certa medida, uma 

previsibilidade em relação à sucessão dos fatos e ações que podemos decidir. É o 

âmbito do que Schopenhauer denomina caráter adquirido, cômputo de toda 

experiência e autoconhecimento que galgamos de nós mesmos e que permitiria 

também sabermos o que queremos e o que podemos fazer em meio a uma miríade 

de desejos. 

Mas, se a referida aposta na sabedoria de vida existe, como acomodá-la 

frente às hipóteses que não descartam a ideia de que a existência humana seja 

manipulada por tipos específicos de fatalismos? Suposições como esta podem ser 

encontradas, inclusive, na mesma obra que tem os Aforismos como um dos seus 

capítulos, ou seja, o Tomo I dos Parerga e paralipomena, especificamente no 

capítulo intitulado “Especulação transcendente sobre a aparente intencionalidade 

no destino dos indivíduos”. Como reconhecer, então, o papel de uma sabedoria 

de vida, referente à capacidade de o indivíduo conduzir a vida do modo mais 

agradável e prudente possível,2 no horizonte de uma filosofia que especula sobre 

a atuação de um destino e de um fatalismo, que tudo poderiam decidir e 

determinar na vida deste mesmo indivíduo? Haveria espaços concomitantes e não 

conflitivos para esses dois componentes no interior da filosofia schopenhaueriana? 

Ou se trataria de uma aporia? 

Schopenhauer elabora seus Aforismos de forma a semear “um suplemento 

nesse imenso campo já por outros trabalhado” (Idem, p. 474 [136]), o da 

eudemonologia. Para tanto o autor assevera que se “desvia totalmente” “do ponto 

de vista superior, ético-metafísico”3 de sua filosofia, motivo pelo qual toda 

discussão ali conduzida “baseia-se, de certo modo, numa acomodação, já que 

permanece presa ao ponto de vista comum, empírico” (Ibidem); acomodação que 

permitiria a consideração de uma “vida menos infeliz”, ao invés da mera 

constatação da impossibilidade de uma “vida feliz”. Com este intento, no capítulo 

V do escrito, o pensador classifica seus conselhos e exortações em “máximas 

gerais” e máximas que dizem respeito à nossa conduta em relação “a nós mesmos”, 

                                                            
2 Cf. A. Schopenhauer, Aphorismen zur Lebensweisheit, p. 347 [2]. Para os textos de Schopenhauer 
menciono a paginação no original em alemão e, entre colchetes, a correspondente paginação das 
traduções brasileiras (elencadas nas Referências bibliográficas). Nos casos de inexistência das 
últimas, a tradução é de minha autoria. 
3 Cf. Idem, p. 347 [1-2]. 



 84      Destino e fatalismo em Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DRZ. 2018 

 

“aos outros” e, por último, “ao curso do mundo e do destino”. Independente de 

qual seja a esfera em que a sabedoria de vida possa atuar, o conjunto de máximas 

e conselhos tem um mesmo fim, uma eudemonologia pragmática ancorada na 

ideia de que, pela via correta, ainda é possível decidir - se não sobre a própria 

felicidade, impossível de ser positivamente alcançada - sobre uma vida menos 

infeliz, prudente e socialmente suportável. A mais nítida intenção de uma tal 

eudemonologia empírica seria, em suma, a oferta de ferramentas e o uso de 

potenciais com vistas a “sobreviver no inferno” que é o próprio mundo. Já as 

características gerais do “sábio schopenhaueriano” podem ser identificadas nas 

próprias referidas máximas e conselhos, sendo a principal delas - destacada pelo 

autor em primeiro lugar, na máxima nº 1 - a da prudência própria dos indivíduos 

que não estariam no mundo ao léu, dados à sorte, e que considerariam as 

adversidades desse mesmo mundo frente à busca por bem-estar pessoal. Ela é 

indicada justamente como a “regra suprema de toda a sabedoria de vida” e resume-

se na formulação de Aristóteles, da Ética a Nicômaco (VII, 12): “O prudente aspira 

não ao prazer, mas à ausência de dor” (Idem, p. 447 [140], grifos meus). 

Porém, no mesmo capítulo dos Aforismos em que indica tais máximas e 

exortações, Schopenhauer retomará uma das teses fundamentais de seu 

pensamento: “Tudo o que acontece, do menor ao maior, acontece 

necessariamente” (Idem, p. 554 [242]). Voltemos, então, à nossa questão, 

formulando-a agora com a ordem dos fatores invertida: a razoável dificuldade se 

apresentaria na medida em que esta assertiva é considerada frente ao provável 

efeito de conselhos e máximas para uma vida sábia. Isto é, se “tudo acontece 

necessariamente”, como se poderia continuar creditando à prudência e a outras 

estratégias o critério de uma vida suportável? A conquista — pela própria 

experiência no mundo — de uma vida sábia que evita desgraças não estaria também 

predeterminada pelo destino? Com efeito, não bastassem os desejos de cada 

indivíduo nunca satisfeitos e seus esforços malogrados, ainda pode advir - garante 

Schopenhauer - a zombaria do destino (Schicksal). Este ainda pode trabalhar a 

partir daquilo que a vontade exteriorizou em cada caráter, dando a este uma 

dimensão trágica, sem, no entanto, “podermos afirmar nossa dignidade de pessoas 

trágicas [porque], nos detalhes da vida, desempenhamos inevitavelmente o papel 

tolo de caracteres cômicos” (WWV I, § 58, p. 380 [415], grifo meu). Trata-se, assim, 

de considerar que se estamos de posse de nosso mundo interno, de nós mesmos, 

ou seja, do autoconhecimento, nunca estaríamos totalmente de posse do mundo e 

das circunstâncias externas. E, mesmo se tivéssemos domínio sobre uma 

considerável parte de nosso mundo externo mediante nossa própria experiência 

de vida, caberia a pergunta sobre se não estaria até mesmo este domínio designado 

a acontecer necessariamente. 

Ao retomar algumas teses fulcrais de O mundo, na mencionada Especulação 
transcendente o filósofo diferencia duas espécies de fatalismos: o fatalismo 

demonstrável e o fatalismo transcendente. A primeira consideração do pensador, 

elaborada em termos de um esclarecimento prévio, é a de que, 

embora as ideias aqui apresentadas não levem a nenhum resultado 
definitivo, e até mesmo possam ser consideradas meras fantasias 



Vilmar Debona       85 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DEZ. 2018 

metafísicas, não soube relegá-las ao esquecimento [...]. Nestas 
reflexões tudo é dúbio e incerto, não somente a solução, mas 
também o próprio problema. Dessa forma, estas páginas não 
prometem elucidações definitivas sobre o assunto, mas antes 
meras considerações sobre um conjunto de fatos muito obscuros 
[...], não mais que um hesitante tatear no escuro, onde se percebe 
que há algo, porém não se sabe exatamente onde ou o quê. (PP 
I, p. 243, grifo meu). 

 

Este esclarecimento é fundamental a fim de, a princípio, não considerarmos 

“seriamente” estas especulações e não exigirmos delas conclusões cabais ou 

definitivas. Tudo o que se poderia fazer, alerta o filósofo, seria “tatear no escuro” 

em vista de algo indemonstrável, mas que mesmo assim poderá determinar nossa 

existência. A especulação é pautada na crucial tese schopenhaueriana de que “tudo 

acontece por necessidade absoluta, sendo esta uma verdade a ser compreendida 

a priori e, por conseguinte, ser considerada irrefutável” (Idem, p. 244). A 

impossibilidade da liberdade no plano fenomênico recebe, então, outro nome: 

fatalismo demonstrável. 

Em vista de argumentar como este fatalismo se demonstra, o autor recorre 

a sonhos proféticos, oráculos, antecipações do futuro por videntes4 e, dentre as 

histórias ou tragédias dos antigos, limita-se a citar o Édipo-Rei e a história de Creso 

e Adastro, esta narrada por Heródoto. Tratar-se-iam de chocantes confirmações 

empíricas de algo que nem mesmo é afetado por deliberações racionais e não 

advém da relação entre caráter e motivos; prognósticos cujas tentativas de evitá-

los acabam por promovê-los. Não restariam dúvidas, pois, de que, por mais que o 

transcurso das coisas se apresente como fundamentalmente casual, “no fundo não 

é assim, e todas essas τά είχη φερόμενα [eventualidades] se veem implicadas por 

uma necessidade, είμαρμένη [destino] [...]” (p. 125-166). Para o caso deste fatalismo 

demonstrável, pressupõe-se, então, um “juízo estritamente teórico” que se 

desenlaça empiricamente, muitas vezes de forma repentina, anulando toda e 

qualquer atuação do indivíduo ou então o mínimo que seja de um “espaço de 

manobra” de sua parte. 

Mas o mais enfático e incisivo fatalismo, de ordem superior, seria o 

transcendente. Apesar de aquela primeira forma de fatalismo [o demonstrável] já 

encerrar grandes dificuldades diante de planejamentos e da conquista de uma “vida 

sábia”, é na ocasião em que expõe suas reflexões sobre o fatalismo transcendente 

                                                            
4 Schopenhauer cita em nota um caso judicial publicado no Times de 2 de dezembro de 1852: “Em 
Newent, Glocestershire, realizou-se uma investigação judicial, instruída pelo juiz Mr. Lovegrove, 
sobre o cadáver de um homem chamado Mark Lane que fora encontrado afogado. O irmão da 
vítima declarou que, ao ser informado do desaparecimento de seu irmão, replicou de imediato: 
‘Deve ter se afogado, pois esta mesma noite sonhei que, submerso eu mesmo n’água, fazia esforços 
para tirá-lo fora’. Na noite seguinte sonhou novamente que seu irmão tinha morrido afogado 
próximo a Oxenhall, onde viu uma truta na água. No momento ficou persuadido de que seu irmão 
deveria encontrar-se lá e, efetivamente, o cadáver foi encontrado naquele lugar”. Frente ao relato, 
o pensador escreve: “Assim, pois, algo tão fortuito como o salto de uma truta foi previsto muitas 
horas antes com uma precisão cronométrica!” (idem, p. 245). Para uma interessante e rica 
investigação desses e outros fenômenos, e de sua importância para a metafísica schopenhaueriana, 
cf. SILVA, 2017, esp. cap. 5.  



 86      Destino e fatalismo em Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DRZ. 2018 

 

que Schopenhauer questiona diretamente a relação entre aquelas duas esferas, pois 

este último fatalismo “vai-se decantando paulatinamente a partir das experiências 

do próprio transcurso vital” (Idem, p. 247). Esta concepção inspira-se em 

presságios e em sensações de que tudo o que nos acontece ou o que conseguimos 

realizar e conquistar durante a vida já estaria “previamente decidido”; tratar-se-ia 

de algo que envolveria firmemente o indivíduo temporária ou permanentemente, 

fazendo-o perceber que “a necessidade de tudo o que acontece não é cega [...]” 

(Idem, p. 246, grifo do autor). Admitida esta hipótese, despojar-se-ia o indivíduo 

de suas ferramentas de sabedoria, não obstante suas malogradas tentativas de ser 

prudente ou menos infeliz, confirmando-o como fantoche da vontade cósmica. 

Seria sempre esta última que, ao final, levantaria o mesmo troféu do qual, a duras 

penas, tal indivíduo chegou a cogitar ser merecedor. Ou seja, para tudo seria uma 

questão de tempo: cedo ou tarde o indivíduo perderia. Inocente em relação ao 

poderio deste fatalismo, todos os seus esforços e todas as suas tentativas seriam 

vãos. E, mais ainda: até mesmo a concatenação dos acontecimentos da vida de 

uma pessoa, aquela espécie de “resolução definitiva” ou “esboço de si mesmo” 

referida pelo filósofo em termos de uma atmosfera favorável a ser reconhecida por 

cada indivíduo, a própria conquista do caráter adquirido, também já estaria pré-

determinada; e, por mais que as formas de se atuar no mundo tenham sido 

variadas, ao final se entenderia que toda esta diversidade de formas também já 

estaria decidida desde sempre. Nesse sentido, Schopenhauer cita o tradutor de 

Lucrécio para a língua alemã, Karl Knebel:5 

Ao aguçar suas observações, alguém pode descobrir que na vida 
da maior parte dos homens foi traçada uma espécie de plano pela 
própria natureza ou então pelas circunstâncias que os guiam. As 
condições de suas vidas podem ser versáteis e inconstantes, mas 
ao final se mostram numa totalidade a partir da qual se pode 
apreciar certa concordância; a mão de um destino determinado, 
por mais secretamente que atue, deixa-se ver com precisão [...]. 
(KNEBEL, 1840, p. 452 apud PP I, p. 248). 

 

Esse processo de atuação possível do destino jamais perderia o solo da 

metafísica imanente da vontade. Como formula Atzert, o lugar de onde esses 

“processos” são geridos são os “[próprios] indivíduos, mesmo que [um lugar] não 

acessível à consciência normal, o que, por isso, será experimentado como sendo 

dirigido por um ‘poder estranho’” (ATZERT, 2005 p. 187). Em todo caso, se 

considerarmos mesmo que hipoteticamente a atuação desse fatalismo 
transcendente, então teríamos de admitir que, mesmo aqueles indivíduos que 

conseguem - não obstante a imutabilidade e o inflexível corolário de seu caráter 

inato - adquirir sabedoria, compreenderiam também que até mesmo isso já estaria 

“previamente traçado”. Nesse caso, a constatação de um ancião prudente de que, 

após décadas de fadiga, alcançou um ambiente propício, consequência de seus 

esforços, não passaria de “doce ilusão”, válida apenas enquanto não entendesse 

                                                            
5 Karl Ludwig Knebel (1744-1834) foi um poeta e ficou conhecido em Weimar como o preceptor 
do filho da duquesa Amélia. 



Vilmar Debona       87 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DEZ. 2018 

que todos os acontecimentos e decisões guardam uma estreita ligação não decidida 

por ele. 

A dificuldade aqui apresentada entre fatalismo, destino e possíveis êxitos da 

sabedoria de vida poderia ser especialmente iluminada se considerada sob a 

presença ou não daquele “desvio proposital da metafísica” efetuado por 

Schopenhauer no início dos Aforismos para tratar da sabedoria de vida. Ou seja, 

teríamos de considerar em que momentos o pensador argumenta suas teses do 

ponto de vista metafísico (sobretudo, em O mundo, mas também na referida 

Especulação transcendente), atribuindo a tais teses a tarefa da decifração do 

enigma do mundo, e em que momentos o faz de um ponto de vista empírico ou 

mesmo prático-pragmático (sobretudo, nos Aforismos). Tão logo esta questão 

metodológico-contextual passe a ser considerada como determinante, teríamos 

para o nosso problema ao menos dois argumentos ou elementos cruciais a partir 

dos quais poderíamos, se não resolver a dificuldade, ao menos lançar alguma luz 

sobre a suposta aporia. 

O primeiro argumento diz respeito à possibilidade de atuação do fatalismo 
transcendente: o próprio filósofo afirma não pretender ultrapassar a esfera da 

especulação. O título de seu escrito já indica que se trata de uma “especulação 

transcendente” e, embora se tenha indícios - ou mesmo argumentos - para 

defender essa espécie de fatalismo, é preciso limitar-se a uma possibilidade 

especulativa. Em outros termos, o primeiro elemento que pode auxiliar no 

enfrentamento da dificuldade aqui tratada é aquele que considera a efetividade 

desse fatalismo de ordem superior apenas como provável. Trata-se justamente do 

sentido do “esclarecimento prévio” formulado por Schopenhauer na abertura desse 

seu escrito. Se não fosse apenas probabilístico e restrito a especulações, também 

não seria necessário um mero “tatear no escuro” e, mais ainda, saber-se-ia 

objetivamente do que se trataria e onde residiria o problema. 

O segundo e mais importante argumento pode ser formulado da seguinte 

forma: as teses que supostamente sustentam tanto o fatalismo demonstrável quanto 

o fatalismo transcendente fazem parte do intento schopenhaueriano de “decifrar o 

enigma do mundo”, ou seja, pertencem ao âmbito metafísico dessa filosofia. É por 

isso que, no mencionado ensaio sobre o fatalismo, o pensador afirma: “O que 

conjecturamos aqui como atuante não seria a natureza, mas sim uma instância 

metafísica situada além da natureza, a qual existe de forma total e indivisa em cada 

indivíduo [...]” (PP I, p. 250). Desse modo, seria ainda mais fundamental considerar 

como Schopenhauer, principalmente nesta “especulação transcendente”, enfatiza 

a ideia de que não existe um grande esclarecimento sobre questões relacionadas 

ao tema do fatalismo e do destino. Tratar-se-ia de uma espécie de limite para a 

“decifração do enigma do mundo”, cuja insistência em se compreender seus 

fundamentos conduziria de volta ao plano da objetivação da vontade, esta uma 

essência sem fundamento, pormenorizadamente considerada em O mundo. Além 

disso, lançar-se à tentativa de encontrar um fundamento para o fatalismo 

significaria, conforme explica o próprio pensador, ter de responder previamente a 

todas estas perguntas: “pode ocorrer um desacordo total entre o caráter e o destino 

de uma pessoa? Ou significa que, quanto ao principal, cada destino conecta-se a 



 88      Destino e fatalismo em Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DRZ. 2018 

 

seu correspondente caráter? Ou haveria ainda, em última instância, uma 

necessidade secreta e inconcebível, comparável ao autor de um drama, que sempre 

acaba unindo um ao outro?” (Idem, p. 250-251). Isto é, a tentativa de fornecer 

respostas a estes questionamentos corresponderia a ignorar a constatação de que 

nem tudo pode ser tratado unicamente sob o viés metafísico. Há certas explicações 

que somente podem ser dadas a posteriori: a impossibilidade de uma explicação 

para o caso de um total desacordo entre o caráter e o destino de alguém não 

eliminaria a possibilidade de uma resposta quando, por exemplo, “lançamos um 

olhar retrospectivo sobre as etapas de nossa vida, passando em revista sobretudo 

nossos passos desafortunados e suas consequências”, mesmo que a resposta para 

tanto seja a de que tudo fora obra de uma “força estranha”. 

No entanto, este “olhar retrospectivo” pode ser tomado a fim da obtenção 

de possíveis “respostas” às questões lançadas pelo próprio Schopenhauer de um 

outro ponto de vista, o empírico-pragmático, que permitiria uma certa tentativa de 

dirimir as dificuldades entre as esferas do destino e da sabedoria de vida. Para 

tanto, é preciso considerar a análise que não atribui o reconhecimento do indivíduo 

- ou a exposição de seu caráter a partir de um olhar a posteriori de sua trajetória 

no mundo - meramente ao destino ou a uma “força incontrolável” e inacessível. 

Principalmente no texto dos Aforismos, a questão do destino, por exemplo, é 

tratada de uma outra forma. Se na Especulação transcendente o tema é abordado 

sob o viés metafísico, nos Aforismos esse mesmo tema se insere em uma 

perspectiva empírico-pragmática. A mesma diferença se mostra quando se compara 

a abordagem do tema em O mundo com aquela dos Aforismos. No plano 

metafísico da obra magna, no qual se insere o tratamento da vontade como 

grundlos, encontra-se o pressuposto de um mundo e de um indivíduo 

determinados pelo efeito de uma vontade cega e incessante. Mas não precisaríamos 

de muito esforço para percebermos como a abordagem schopenhaueriana desse 

mesmo indivíduo muda significativamente quando formulada no plano da 

sabedoria de vida. 

Desempenhar inevitavelmente o papel tolo de caracteres cômicos, por 

exemplo, pode valer como proposição pertinente no plano metafísico da 

determinação da vontade, mas não necessariamente no plano eudemonológico. Se 

em O mundo Schopenhauer toma como certa a influência da zombaria do destino, 

nos Aforismos, especificamente na ocasião em que indica máximas, o pensador 

está certo de que aquilo que comumente chamamos destino muitas vezes não 

passa de nossos próprios atos tolos, porque não se deve “perder a coragem e 

pensar que é impossível dirigir (leiten) nossa conduta na vida mundana em 

conformidade com regras e máximas abstratas [...]” (A, p. 533 [215-216]). A questão 

é claramente deslocada, com isso, de uma abordagem metafísica para uma 

dimensão pragmática. Não obstante um ser determinado e, talvez, até zombado 

pelo destino, ainda haveria a possibilidade de os atos não serem demasiados tolos 

e, nesse sentido, totalmente determinados. 

Poderíamos considerar essa possibilidade quando observamos, por 

exemplo, que nos Aforismos Schopenhauer afirma: “O curso da nossa vida não é 

certamente nossa obra exclusiva, mas o produto de dois fatores, a saber, a série 



Vilmar Debona       89 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DEZ. 2018 

dos acontecimentos e das nossas decisões. Séries que sempre interagem e se 

modificam reciprocamente” (Idem, p. 548 [234], grifos meus). Estaríamos, assim, 

retomando a aposta na conquista da sabedoria de vida mediante as noções de 

autoconhecimento e de prudência. Essa conquista seria resultado de exercícios, 

estratégias e decisões e, por conseguinte, a noção de destino é considerada de 

forma independente da nossa atuação no mundo. Isso fica mais claro quando 

percebemos que Schopenhauer, ao reservar o último tópico das Parêneses e 
Máximas, nos Aforismos, exclusivamente para o tratamento da Nossa conduta em 
relação ao mundo e ao destino, trata este último como algo não necessariamente 

atuante no curso de vida do indivíduo, relativizando assim sua “força fatalista”. 

Trata-se, agora, da atuação de “dois fatores”; e o que se entende por destino, nesse 

sentido, estaria mais próximo do que se chama “azar” ou “sorte”, o que não 

necessariamente anula o êxito de exercícios e de aprendizados adquiridos. A 

consideração de Schopenhauer quanto a estes últimos é a de que, tal como o corpo 

é algo físico e necessita de exercícios para ser saudável, também o intelecto é 

acessível ao hábito. Tudo na vida necessita de movimento, pois “até as árvores, 

para prosperar, precisam ser agitadas pelo vento” (Idem, p. 385 [19]), ainda que 

tais movimentos não devam ser forçados. Assim, se ao acentuar o elevado valor 

da saúde como elemento importante para a felicidade, o filósofo recomenda a 

proteção dos olhos em relação à luz muito intensa, dos ouvidos em relação a 

ruídos demasiado fortes, assim também “o cérebro não deve ser submetido a 

trabalho forçado, incessante ou extemporâneo” (Idem, p. 517 [196]). O pensar, 

aqui, significa tão somente a função orgânica do cérebro. Este, analogamente a 

qualquer outra atividade orgânica, será mais ativo, renderá mais ou não, a 

depender de seu esforço e de seu repouso. Estaria ao nosso alcance, então, 

aperfeiçoar funções e habilidades que lhe são próprias em vista de um 

“melhoramento” de sua atuação na vida. 

O assunto também é objeto da Máxima 17 dos Aforismos, na qual lemos 

que “também nossa vida interior e intelectual requer ocupação contínua” (Idem, 

p. 513 [190]). Em verdade, reside aqui o propósito do “papel do intelecto” que o 

filósofo enfatiza logo no início dos Aforismos, ocasião em que, após relembrar de 

nossa subjetividade enquanto dada por jure divino, fixa e inalterável, repete (de 

forma reelaborada) o que já havia cunhado nos Adversaria, de 1829: “A única coisa 

que podemos fazer é empregar a personalidade e [...] alcançar um tipo de formação 

que lhe seja conveniente” (Idem, p. 379 [11]). Ora, somente poderíamos empregar 

nossa personalidade se, antes, a reconhecêssemos como tal, justamente na medida 

em que estamos de posse do caráter adquirido. À maneira de exercícios físicos, 

pois, tratar-se-ia de estimular e aperfeiçoar determinados aspectos do intelecto a 

fim de se obter, quiçá, uma vida menos afetada pelo destino. Não relegaríamos, 

dessa forma, todas as decisões ao acaso ou aos acontecimentos, mas 

participaríamos ativamente mediante “sugestionamentos” do intelecto. 

Estas recomendações - quanto ao exercício do cérebro, por exemplo - são 

possíveis no pensamento schopenhaueriano porque a noção de destino, no âmbito 

dos Aforismos, é tratada “independentemente” de nossas decisões, ao contrário da 

abordagem que frisei anteriormente, da esfera metafísica ou transcendente, tal 



 90      Destino e fatalismo em Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DRZ. 2018 

 

como elaborada no escrito sobre o fatalismo. Neste ínterim, é importante notar que 

quando se refere ao termo destino, no ensaio da Especulação transcendente, o 

pensador usa o termo grego είμαρμένη (no sentido de Notwendigkeit). Já quando 

se refere ao mesmo termo nos Aforismos, emprega o vocábulo τυχη, 
complementando a sua intenção de usá-lo, desta feita, conforme a expressão latina 

secunda aut adversa fortuna (sorte favorável ou adversa, que em alemão também 

é Schicksal).6 Esta simples variação terminológica não permitiria afirmar que, 

doravante, estaríamos “livres” em relação ao destino, mas permitiria considerar que 

o referido destino pode não representar mais que uma “falta de sorte”. O poder 

maior ainda estaria com o destino enquanto “sorte” porque diante dele, mesmo no 

âmbito dos Aforismos, Schopenhauer afirma ser os “nossos esforços e os nossos 

empenhos de muito pouca serventia” (Idem, p. 547 [233]). No entanto, isso não 

aduz mais àquele fatalismo demonstrável explanado anteriormente. 

Mas não haveria nenhuma forma de exercício ou estratégia a nosso alcance 

com a qual pudéssemos outorgar mais importância à “serventia” de nossos 

esforços? A princípio, o simples fato de haver “pouca serventia” de tais esforços já 

significaria que não necessariamente estaríamos total e plenamente determinados. 

Não obstante ser a sorte o poder mais forte, ela não é a única. Aliás, assim afirma 

o pensador: “Um escritor antigo disse com bastante pertinência que há três poderes 

no mundo: συνεσις, κρατος, και τυχη [a inteligência, a força e a sorte]” (Ibidem). 

De acordo com isso, ainda estariam à nossa disposição a força e a inteligência, 

sendo esta última a mais determinante. Sendo assim, haveria, sim, um “exercício 

estratégico” possível frente à sorte (destino): saber empregar, no momento 

adequado, os atributos da inteligência, estes também “reforçados” previamente por 

exercícios e estímulos. Tratar-se-ia, portanto, de articular exercícios, mesmo diante 

daquilo que não está ao nosso alcance decidir. 

Podemos ter presente a parcela da importância de exercícios ou estratégias 

quando consideramos, por exemplo, que o caminho de nossa vida é comparável 

ao curso de um navio:  

O destino, a τυχη, secunda aut adversa fortuna [sorte favorável ou 
adversa], desempenha o papel do vento que nos impele 
rapidamente para adiante, ou para trás, sendo os nossos esforços 
e os nossos empenhos de muito pouca serventia. Estes 
desempenham o papel dos remos: quando, depois de muitas 
horas de trabalho, fizeram-nos avançar no percurso, uma súbita 
rajada de vento faz-nos regredir o mesmo tanto. Ao contrário, se 
este último é favorável, avançamos de tal modo que nem 
precisamos dos remos (Ibidem). 

 

Por um lado, pois, o poder mais influente seria o da sorte. Não há 

planejamento ou estratégia que represente ameaça ao destino quando este é 

considerado enquanto sorte ou azar. Por outro lado, porém, sublinho a ideia do 

quão determinante e forte seria poder estar em uma atmosfera favorável para, 

somente a partir disso, poder saber se os “remos” são determinantes ou se estamos 

                                                            
6 Cf. Idem, p. 547 [233]. 



Vilmar Debona       91 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DEZ. 2018 

à mercê dos “ventos”. Poderíamos ponderar quais seriam as condições mais 

favoráveis para se poder “navegar” sem os obstáculos dos “ventos”. Caso 

pudéssemos vislumbrar a ausência de ventos ou a presença de “ventos brandos”, 

então haveria espaço para nossos esforços, a serventia dos “remos” não seria pouca 

e poderia até nos render grandes vantagens. Ademais, o próprio fato de o destino 

assumir o caráter de imprevisibilidade nos forneceria motivos para não ignorarmos 

um possível êxito dos “remos”. Estar de posse destes últimos significaria possuir 

ferramentas mediante as quais os exercícios de sabedoria de vida seriam possíveis 

em “horas de calmarias”, podendo estas ser até mais longas que as “horas de 

turbulências”. 

Nesse mesmo sentido, temos outra alegoria: “Na vida, as coisas acontecem 

como no jogo de xadrez: esboçamos um plano que, todavia, fica condicionado à 

vontade do adversário, no jogo, e à do destino, na vida” (Idem, p. 518 [235]). É 

como se houvesse duas forças - os acontecimentos e as nossas intenções - agindo 

em direções opostas, sendo o resultado desta ação o próprio curso de vida de cada 

indivíduo. Mas a questão nevrálgica pode ser melhor explanada a partir da máxima 

“o destino embaralha as cartas, e nós jogamos” (Ibidem). Assim, se considerarmos 

um jogo de cartas do mesmo modo como consideramos um jogo de xadrez, e se 

as cartas não são favoráveis ao jogador, caberia a este último encontrar artifícios e 

estratégias de acordo com suas circunstâncias reais, ou seja, a partir do que a sorte 

lhe ofereceu. A depender das condições do jogo, poder-se-á articular diferentes 

estratégias, muito embora estas sempre fiquem à mercê ou condicionadas às 

decisões do adversário. O importante é “jogar”, em vista do que haveria algumas 

estratégias possíveis: ficar atento (ou prudente) em relação aos lances adversários; 

planejar a jogada mais conveniente ou adequada diante de cada nova situação; 

evitar jogadas inconvenientes ou menos proveitosas etc. 

Por fim, como última máxima do Capítulo V dos Aforismos, temos ainda 

outro argumento para uma possível resposta eudemonológica sobre o papel de 

nossos esforços frente ao fatalismo ou à sorte: “[...] depois da inteligência, a 

coragem é uma qualidade bastante essencial para a nossa felicidade” (Idem, p. 555 

[224]). Se, por um lado, não podemos escolher as parcelas de nossa inteligência e 

de nossa coragem, pois já as herdamos, por outro lado, “mediante firme propósito 

e exercício, podemos incrementar o que já possuímos” (Ibidem). E é justamente 

nesta última “exortação” aforismática do capítulo das Máximas, que verificamos 

um anelo de esperança: “[...] enquanto houver a possibilidade de um resultado 

favorável, não pensemos em fraquejar, mas em resistir; do mesmo modo, não 

devemos nos desesperar em relação ao clima enquanto houver um ponto azul no 

céu” (Idem, p. 556 [244-245]). E não poderia ser em outra ocasião que o pensador 

citasse o sábio estoico Horácio: “Si fractus illabatur orbis, impavidum ferient ruinae, 

se o mundo desmoronasse, as ruínas o atingiriam sem apavorá-lo” (Idem, p. 556 

[245]). Quando sucede o contrário, tem-se, segundo o filósofo, uma “alma covarde” 

cuja primeira decisão frente a “nuvens negras e condensadas” seria abater-se e pôr-



 92      Destino e fatalismo em Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DRZ. 2018 

 

se a lamentar. Do lado oposto estaria o indivíduo que não se abateria e que 

corajosamente lutaria.7 

É possível, portanto, não descartarmos a “zombaria do destino” sem que 

deixemos de apostar no conhecimento de si, na prudência e na coragem. Mesmo 

que a princípio soe algo aporético, a filosofia schopenhaueriana consegue abrigar 

os dois elementos em questão - o do fatalismo, por um lado, e o da sabedoria, por 

outro - sem que um elimine o outro. Diríamos que os mencionados fatalismos, 

com suas forças implacáveis, participam da metafísica da vontade de O mundo 

enquanto fenômenos dela decorrentes. Por sua vez, o registro da sabedoria de vida 

em chave não-metafísica leva em conta o poderio transcendente e demonstrável 

desses fenômenos ou do destino, o que percebemos a partir do uso feito pelo 

filósofo de metáforas como a do navio ou a da navegação e a do jogo de xadrez. 

Com estratégias de jogo bem articuladas e com sorte, talvez não sucumbamos tão 

cedo. E, assim, poderíamos ainda pronunciar, como se diz em várias línguas e 

Schopenhauer soube registrar: degere vitam, vita defungi (levar a vida, vencer a 

vida), si scampa così (assim vai-se vivendo), man muss suchen, durchzukommen 

(tem-se de tentar sobreviver) ou, então, er wird schon durch die Welt kommen 

(ele há de sobreviver por esse mundo afora).8 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ATZERT, Stephan. Zwei Aufsätze über Leben und Tod: Sigmund Freuds “Jenseits 

des Lustprinzips” und Arthur Schopenhauers “Transscendente Spekulation über die 

anscheinende Absichtlichkeit im Schicksal des Einzelnen”. Schopenhauer-
Jahrbuch, Würzburg, v. 86, p. 179-194, 2005. 

KNEBEL, Karl Ludwig von. Literarischer Nachlass und Briefwechsel. Hrsg. von K. 

A. Varnhagen von Ense und Th. Mundt. Leipzig: Gebrüder Reichenbach, 1840. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche Werke. Hrsg. von Paul Deussen. 16 Bd. 

München: Piper Verlag, 1911-1941 (Schopenhauer im Kontext III: Werke, 

Vorlesungen, Nachlass und Briefwechsel auf CD-ROM - Release jan. 2008). 

______. Aphorismen zur Lebensweisheit. In: SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche 
Werke. Hrsg. von Paul Deussen. Bd IV. München: Piper Verlag, 1911-1941. 

______. Die Welt als Wille und Vorstellung, I. In: SCHOPENHAUER, Arthur. 

Sämtliche Werke. Hrsg. von Paul Deussen. Bd. I. München: Piper Verlag, 1911-

1941. 

                                                            
7 Ao destacar a necessidade da coragem frente à fatalidade e ao destino, Schopenhauer recorre a 
Schiller e a Voltaire. Do primeiro, cita o início da poesia “Die Schlacht” (“A batalha”), na qual se lê 
que neste mundo die Würfel eisern fallen (os dados caem implacáveis). Do segundo, menciona e 
elogia a seguinte passagem: On ne réussit dans ce monde, qu’à la pointe de l’épée, et on meurt les 
armes à la main (Só triunfamos neste mundo com a ponta da espada, e morremos com as armas 
na mão) (Cf. Idem, p. 555 [244]). 
8 Cf. Idem, p. 475 [141]. 



Vilmar Debona       93 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 82-93, JUL./DEZ. 2018 

______. Parerga und Paralipomena, I. In: SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche 
Werke. Hrsg. von Paul Deussen. Bd IV. München: Piper Verlag, 1911-1941. 

______. O mundo como vontade e como representação. Tomo I. Trad. Jair 

Barboza. São Paulo: Unesp, 2005. 

_____. Aforismos para a sabedoria de vida. Trad. Jair Barboza. São Paulo: Martins 

Fontes, 2006. 

SILVA, Luan Corrêa. Metafísica prática em Schopenhauer. Tese (Doutorado em 

Filosofia). Universidade Federal de Santa Catarina, Centro de Filosofia e Ciências 

Humanas. Programa de Pós-Graduação em Filosofia. Florianópolis, Santa Catarina, 

2017, 177 p. 

 

 

Recebido em: 23-07-2018 

Aceito para publicação em: 02-11-18 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 94-102, JUL./DEZ. 2018 

   

RUDOLF MALTER E O PESSIMISMO CRÍTICO 
SCHOPENHAUERIANO 

RUDOLF MALTER AND THE CRITICAL SCHOPENHAUERIAN PESSIMISM 
 

 

 
FELIPE DURANTE1 

Universidade Federal do Espírito Santo (UFES) — Brasil 
xfelipedurantex@gmail.com 

 
 

 

RESUMO: Este artigo tem por objetivo, a partir da leitura do célebre livro de Rudolf Malter — O 
pensamento único: introdução à filosofia de Arthur Schopenhauer (Der Eine Gedanke: Hinführung 
zur Philosophie Arthur Schopenhauers), em especial da seção intitulada Característica conclusiva: 
Pessimismo — um conceito crítico (Abschließende Charakteristik: Pessimismus — ein kritischer 
Begriff ) —,  apresentar a hipótese hermenêutica de um dos mais eminentes intérpretes da filosofia 
schopenhaueriana, a qual versa sobre o pessimismo enquanto conceito crítico, e que pode ser 
entendida como um dos pontos de sustentação para a justificativa de interpretação da filosofia 
schopenhaueriana a partir de um viés soteriológico.  

PALAVRAS-CHAVE: Arthur Schopenhauer. Rudolf Malter. Pessimismo crítico. 

ABSTRACT: This article aims to show, based on the reading of the famous book Der Eine Gedanke: 
Hinführung zur Philosophie Arthur Schopenhauers, especially the section Abschließende 
Charakteristik: Pessimismus — ein kritischer Begriff, the hermeneutic hypothesis of one of the most 
important interpreters of Schopenhauer's philosophy, Rudolf Malter. The author deals with the 
pessimism as a critical concept. The critical pessimism can be understood as one good reason to 
justify calling the Schopenhauerian philosophy a soteriology 

KEYWORDS: Arthur Schopenhauer. Rudolf Malter. Critical pessimism. 

 

 

INTRODUÇÃO  

Quando se trata de interpretar a filosofia schopenhaueriana existem livros 

e artigos produzidos por comentadores que são incontornáveis, tamanha a 

importância de certas contribuições. No Brasil, os textos da professora Maria Lucia 

Cacciola e dos professores Jair Lopes Barboza e Oswaldo Giacoia Junior são 

grandes exemplos; em língua italiana, Domenico Fazio, Franco Volpi, Giuseppe 

Invernizzi, Sandro Barbera, Sossio Giametta; em língua inglesa, Bryan Magee, 

Cristopher Janaway, David Cartwright; em francês, Alexis Philonenko, Clément 

Rosset, Jean Lefranc, Marie-José Pernin;  no caso da língua alemã, a lista para um 

                                                            
1 Doutor em Filosofia pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Bolsista PNPD/CAPES 
— Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). 

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



Felipe Durante       95 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 94-102, JUL./DEZ. 2018 

estudo sério e rigoroso poderia ser um tanto mais extensa, dado que ela é a língua 

na qual Arthur Schopenhauer escreveu e teve sua primeira recepção e apreciação. 

Dentre os comentadores em língua alemã podemos ressaltar a contribuição 

de Rudolf Malter (1937-1994)2. Professor na Johannes Gutenberg-Universität Mainz 

e presidente da Schopenhauer-Gesellschaft entre 1985 e 1992, ele é conhecido 

principalmente pelo sério trabalho empreendido nas pesquisas sobre Immanuel 

Kant e Arthur Schopenhauer, tendo publicado livros e artigos que se consolidaram 

como clássicos da interpretação de ambos os filósofos, o que permite a afirmação 

de que ele foi um dos grandes responsáveis pela renovação do interesse do mundo 

acadêmico pela filosofia schopenhaueriana. Contudo, ainda não podemos 

considerar sua produção intelectual estritamente incontornável para pesquisa 

schopenhaueriana no Brasil, seja pela falta de traduções dessas obras para a língua 

portuguesa — e até mesmo para outras línguas, como a inglesa —, seja pela 

dificuldade de encontrar os seus textos em terras tupiniquins. 

Na última seção da segunda parte de seu livro de 1988, Der eine Gedanke: 
Hinführung zur Philosophie Arthur Schopenhauers (O pensamento único: 

introdução à filosofia de Arthur Schopenhauer) intitulada Abschließende 
Charakteristik: Pessimismus — ein kritischer Begriff  (Característica conclusiva: 

Pessimismo — um conceito crítico), Malter analisa o conceito de pessimismo para 

além de seu sentido mais trivial — a disposição em sempre esperar o pior e sempre 

julgar as coisas pela perspectiva menos favorável —, expondo a sua função 

sistemática e sua importância para a constituição da filosofia de Arthur 

Schopenhauer. 

Este pequeno artigo tem a modesta pretensão de apresentar —  a partir de 

uma das principais teses de Rudolf Malter, a saber, de que a mais importante obra 

de Arthur Schopenhauer, O Mundo como Vontade e Representação, é uma 

comunicação da possibilidade da libertação da humanidade da dor da existência 

através da negação da vontade (Cf. FAZIO; KOßLER; LÜTKEHAUS,  2009, p. 209; 

MALTER, 1991 e 2010) — os principais pontos desenvolvidos na argumentação do 

comentador em tal capítulo da referida obra, como forma de clarificar uma tese 

que, por ser canônica, muitas vezes é reproduzida em textos de comentadores de 

forma indireta. O segundo objetivo envolvido é o de entender as implicações 

decorrentes da caracterização do chamado pessimismo schopenhaueriano 

enquanto pessimismo crítico. Talvez a maior delas seja a possibilidade de 

interpretar a filosofia do autor de forma a afastá-la de uma caracterização 

meramente niilista,3 apresentando-a como uma teoria da libertação, e, portanto, 

possibilitando a sua tipificação como uma teoria da salvação, i.e., possibilitando o 

entendimento da filosofia schopenhaueriana como uma soteriologia. 

 

                                                            
2 Podemos destacar dois de seus livros como grandes contribuições: Cf. MALTER, 1991 e 2010. 
3 Em acepção ampla, niilismo pode ser entendido, nesse contexto hermenêutico, como uma postura 

filosófica e existencial de descrença generalizada, a qual acaba por se constituir enquanto valoração 

negativa da vida e da existência, devido à falta de uma significação e sentido últimos do mundo. 

Sobre o conceito de Niilismo (Nihilismus) na história da filosofia cf. o verbete “Nihilismus” em 

GOERD; MÜLLER-LAUTER, 1971-2007.Sobre o niilismo especificamente da filosofia 

schopenhaueriana Cf. RODRIGUES, 2015, e SALVIANO, 2005. 



  96      Rudolf Malter e o pessimismo crítico schopenhaueriano 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 94-102, JUL./DEZ. 2018 

 

O CONCEITO DE PESSIMISMO CRÍTICO SCHOPENHAUERIANO SEGUNDO RUDOLF MALTER 

EM SEU LIVRO DER EINE GEDANKE 

Quando a filosofia schopenhaueriana é associada ao pessimismo, em geral, 

isso é feito a partir da “avaliação negativa da existência individual e do mundo em 

geral [...], uma avaliação sintetizada na fórmula segundo a qual o não ser é 

preferível ao ser” (FAZIO; KOßLER; LÜTKEHAUS, 2009, p. 209). O termo 

pessimismo (Pessimismus) é grafado apenas oito vezes na obra de Schopenhauer 

(Cf. DEBONA, 2013, p. 20), mas apenas em quatro ocorrências o termo se refere 

ao pessimismo do próprio autor, sendo duas delas em seus manuscritos4 e as outras 

duas em sua correspondência. Tais referências encontram-se nas seguintes 

passagens da obra do filósofo: (i) no fragmento póstumo 66 dos Adversaria de 

1828 (Cf. SCHOPENHAUER, 1985, HN Bd III, Adversaria, p. 464); (ii) no fragmento 

póstumo 49 dos Pandectae II de 1833, (Cf. SCHOPENHAUER, 1985, HN Bd IV (1), 

Pandectae II, p. 160); (iii) na carta de 15 de julho de 1855 a Julius Frauenstädt (Cf. 

SCHOPENHAUER, 1911-1942b, 558, XV, p. 393);5 e (iv) na carta de 16 de julho de 

1860 a David Asher, na qual Schopenhauer não analisa conceitualmente o 

pessimismo, apenas relata o isolamento em que se encontra e menciona 

argumentos ad hominem em benefício de seu pessimismo (Cf. SCHOPENHAUER, 

1911-1942b, 809, XV, p. 821).6 Ou seja, nenhuma dessas ocorrências do termo é 

constatada nos escritos publicados do filósofo.  

Segundo Malter, o primeiro passo para melhor compreensão da questão 

proposta é justamente precisar o significado e a função do termo pessimismo 

empregado na filosofia schopenhaueriana, a fim de nos desfazermos do erro de 

apresentar o filósofo apenas como um queixoso do mundo que, por razões 

individuais e biográficas, enxerga o mundo de forma cinza e depressiva (Cf. 

MALTER, 2010, p. 102). A filosofia schopenhaueriana pode ser denominada 

pessimista apenas se pessimismo for entendido como um conceito crítico a partir 

de um duplo ponto de vista formal, os quais Malter apresenta da seguinte maneira: 

 
1. O conceito de “Pessimismo” destaca-se como um tipo de 
entendimento do mundo empírico dado a partir de um outro tipo 
de entendimento (o qual — como ainda será mostrado — é 
designado de um lado como eudemonismo, e, de outro, como 
otimismo). Pessimismo é um modo no qual a razão reflexiva se 
volta à experiência da dor. 2. O conceito de “pessimismo” indica 
o tipo exato da compreensão racional dessa experiência, os outros 
dois termos referem-se ao falso tipo de compreensão racional da 
existência da dor. Pessimismo é, portanto, um conceito valorativo: 

                                                            
4 Para leitura dos Manuscritos Póstumos de Schopenhauer utilizamos a clássica e bem conhecida 

edição Der handschriftliche Nachlaß in fünf Bänden, organizada por Arthur Hübscher, cuja 

referência completa se encontra nas Refrências bibliográficas.  
5 A citação indica o número da correspondência, tomo e página. 
6 “Sim, sim! Todo mundo, de tempos em tempos, recebe a favor do meu pessimismo um 

argumentum ad hominem, o qual também possui o melhor dele”. No original alemão: „Ja, ja! Jeder 

erhält von Zeit zu Zeit so ein argumentum ad hominem zu Gunsten meines Pessimismus, — der also 

das Beste davon hat“. 



Felipe Durante       97 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 94-102, JUL./DEZ. 2018 

ele fala a partir das compreensões corretas e falsas da experiência 
concretamente dada ao ser humano. (MALTER, 2010, p. 103).7 

 

O pessimismo pode, assim, a partir desse duplo ponto de vista formal, ser 

entendido como a exata identificação do valor da existência humana (Cf. MALTER, 

2010, p. 103). Malter torna ainda mais exata a forma pela qual ele entende o 

significado de pessimismo na filosofia de Schopenhauer: segundo o comentador, 

em geral, o julgar de maneira pessimista o mundo e, em particular, a existência 

humana significa julgar ambos como possuidores de uma tendência ao não ser (Cf. 

MALTER, 2010, p. 103). Esse juízo é alcançado pela razão reflexiva apenas através 

da facticidade/concretude (Faktizität) da dor, mas tal facticidade/concretude só é 

possível sob o domínio do princípio de razão suficiente (Cf. MALTER, 2010, p. 

103), i.e., é apenas espaço-temporalmente, inserido em uma relação de causa e 

consequência, que é possível a facticidade/concretude da dor. O pessimismo, 

tomado como juízo sobre a dor da existência, constitui-se, por isso, como um juízo 

sobre o ser e sua finitude no tempo, finitude esta que consiste na constante ameaça 

do ser vir-a-ser um não-ser (Cf. MALTER, 2010, p. 104). Ser ameaçado pelo não-

ser é o indicador (Index) do fato de que, embora seja, o ser não deveria ser. E que 

esse não-dever-ser indica também que em cada ser submetido ao princípio de 

razão encontra-se o caráter da culpa (Charakter der Schuld). Assim, o comentador 

pode defender a posição de que, tomado de forma abstrata em geral, o pessimismo 

é a visão do caráter de culpa e da nulidade a serem superados pelos seres 

submetidos ao princípio de razão (Cf. MALTER, 2010, p. 104) — superação essa que 

envolve necessariamente o ultrapassamento de tal princípio.  

Malter localiza na obra de Schopenhauer dois pontos fundamentais nos 

quais, segundo ele, é indicada claramente a função crítica do conceito de 

pessimismo: 
[...] o primeiro [ponto] na avaliação da ânsia individual à satisfação 
através da existência afirmadora da vontade regida pelo princípio 
de razão; o segundo [ponto] na avaliação do mundo dado em 
geral, enquanto esse é elevado a produto de um criador sábio e 
bom. No primeiro caso, o pessimismo é uma crítica do 
eudemonismo, no segundo, crítica do otimismo (que deriva de 
um pensamento teodicéico). (MALTER, 2010, p. 105).8  

 

                                                            
7 No original alemão: „l. Der Begriff „Pessimismus" hebt sich als eine Art des Verstehens der 

empirisch gegebenen Welt von einer anderen Art des Verstehens ab (die- wie noch ausgeführt 

werden wird- zum einen als Eudämonismus, zum anderen als Optimismus zu kennzeichnen ist). 

Pessimismus ist eine Weise, in welcher sich die reflektierende Vernunft der Leidenserfahrung 

zuwendet. 2. Der Begriff „Pessimismus“ nennt die richtige Art des vernünftigen Begreifens dieser 

Erfahrung, die beiden anderen Termini beziehen sich auf die falsche Art des vernünftigen 

Begreifens der Leidensexistenz. Pessimismus ist demnach ein wertender Begriff: er redet von 

richtigem und falschem Begreifen der konkret dem Menschen gegebenen Erfahrung.“ 
8 No original alemão: „[…] zum einen in der Beurteilung des individuellen Strebens nach Erfüllung 

in der durch den Satz vom Grund beherrschten willensbejahenden Existenz, zum anderen in der 

Beurteilung der gegebenen Welt im ganzen, insofern diese zum Produkt eines weisen und gütigen 

Schöpfers erhoben wird. Im ersten Fall ist Pessimismus Eudämonismuskritik, im zweiten Fall Kritik 

des Optimismus (der aus dem Theodizeedenken hervorgeht).“ 



  98      Rudolf Malter e o pessimismo crítico schopenhaueriano 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 94-102, JUL./DEZ. 2018 

 

Tomando a afirmação expressa no segundo tomo d’O Mundo como 
Vontade e Representação de que a busca pela felicidade é o único erro inato do 

ser humano (Cf. SCHOPENHAUER, 1911-1942a, WWV II, p. 729), Malter estabelece 

uma relação identitária entre a vontade auto afirmar-se e a busca pela felicidade.  

A busca pela felicidade resulta na experiência continua da fragilidade de 

cada momento, seja no curto intervalo de prazer que se torna rapidamente tédio, 

seja na esperança do querer ser satisfeito e de sua frustração, ou, ainda, na 

desilusão do querer não satisfeito. Nesse contexto, o pessimismo, tomado como 

postura de vida, ganha o papel de um corretivo da existência (Der Pessimismus 
als Lebenshaltung gewinnt so die Rolle des Korrektivs) (Cf. MALTER, 2010, p. 105). 

Assim, nas palavras de Malter: 
Uma vez que o pessimismo é uma atitude teórica e prática — 
originada na reflexão racional e fundada na experiência concreta 
experiência da dor — perante à existência determinada pelo 
princípio de razão, e uma vez que a forma explícita de uma tal 
reflexão abstrata fundada na experiência é a filosofia, o 
pessimismo é a postura genuinamente filosófica frente à existência 
temporal (MALTER,  2010, p. 105-106).9 

 

Nesse ponto o pessimismo pode ser entendido como conceito crítico na 

medida em que  exerce uma crítica ao eudemonismo, i.e., o pessimismo é 

entendido como posição que enuncia que a felicidade não é a finalidade da 

existência dos indivíduos, o que acaba por engendrar uma visão de mundo que 

pode ser chamada de realista e desencantada (FAZIO; KOßLER; LÜTKEHAUS; 

2009, p. 210), mas não pessimista no sentido comumente associado ao conceito. 

Ele seria o conhecimento de que, eliminando as falsas esperanças e expectativas 

sobre a vida e sobre o mundo, seria possível desenvolver a consciência capaz de 

transformar o querer em não querer, a voluntas em nolutas, como aponta 

claramente o professor Fazio: 

O pessimismo enquanto conceito crítico é exatamente aquele 
conhecimento de que, eliminando toda ilusão sobre a vida e sobre 
o mundo, é capaz de gerar a consciência da necessidade de 
transformar a voluntas em noluntas. (FAZIO; KOßLER; 
LÜTKEHAUS, 2009, p. 209).10  

 

Rudolf Malter, prosseguindo na derivação das consequências de sua 

definição de que o pessimismo é um conceito crítico, acaba por chegar ao ponto 

em que ele deve considerar, em consonância com todo o exposto de modo 

exaustivo por Schopenhauer em sua obra, a impossibilidade de se alcançar uma 

satisfação (Erfüllung) da afirmação da vontade no espaço-tempo, i.e., a 

                                                            
9 No original alemão: „Da Pessimismus eine aus vernünftiger Überlegung entstehende, auf der 

konkreten Leidenserfahrung aufruhende theoretische und praktische Haltung zum Satz-vom-Grund 

bestimmten Dasein ist, und da die explizite Form einer solchen erfahrungsfundierten abstrakten 

Reflexion die Philosophie ist, ist Pessimismus die genuin philosophische Haltung gegenüber der 

zeitlichen Existenz.“ 
10 No original italiano: “il pessimismo, in quanto concetto critico, è appunto quella conoscenza che, 

spazzando via ogni illusione sulla vita e sul mondo, è in grado di generare la consapevolezza della 

necessità di trasformare la voluntas in noluntas”. 



Felipe Durante       99 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 94-102, JUL./DEZ. 2018 

impossibilidade de uma solução definitiva para o sofrimento no mundo enquanto 

se está submetido ao princípio de razão, enquanto se está no plano 

representacional.11 O pessimismo da felicidade (Glücks-Pessimismus) implica no 

reconhecimento da dor da existência como a forma de existência efetiva e da 

fragilidade da existência em meio a essência de dor, em contraposição à 

expectativa de ausência de dor e à satisfação dos sentidos (Cf. MALTER,  2010, p. 

108-109). 

Ao expor todos os martírios deste mundo para alguém — Malter ilustra essa 

passagem com exemplos que podem ser encontrados nos diários de viagem de 

Schopenhauer, nos quais o filósofo descrevera a própria experiência de observação 

da miséria do mundo por ocasião de sua viagem pela Europa quando ainda jovem 

(Cf. SCHOPENHAUER, 1988), mas o exegeta poderia ter utilizado tranquilamente 

qualquer um dos vários exemplos empregados pelo filósofo ao longo da sua obra 

publicada  — o comentador crê no desmonte da tese leibniziana do melhor dos 

mundos possíveis: diante da experiência mais elementar da nulidade — da 

insignificância — da existência individual, seria incompreensível sustentar qualquer 

otimismo. 

Assim, Malter pode caracterizar o pessimismo como critério constituído 

enquanto crítica ao otimismo que brota da teodiceia, e isso significa uma crítica da 

justificativa da existência da dor como resultado de um fim superior transcendente, 

i.e., o pessimismo crítico schopenhaueriano funciona como uma crítica à ideia de 

mundo como obra de um Deus criador bom e providente. 

A argumentação de Malter acaba por abrir caminho para duas importantes 

consequências: (i) a forte contraposição entre o teísmo e o pessimismo — que se 

tornam, assim, para ele, termos antitéticos, i.e., termos que não podem coexistir 

(Cf. MALTER, 2010, p. 112-114), dado que, segundo o comentador, uma justificativa 

do mal do mundo estaria fora de questão para o pessimismo, justamente o que o 

teísmo faz — justifica o mal no mundo; e (ii) consolida-se dessa forma uma das 

marcas de sua interpretação sobre a filosofia schopenhaueriana: o seu traço 

soteriolológico, o qual exprime que a redenção (Erlösung) só pode ser alcançada 

por aqueles poucos eleitos que atingem a negação da vontade, i.e., da salvação 

ser obtida para além das amarras do princípio de razão. A questão que ainda resta 

explicitar é, então, a seguinte: como o pessimismo pode ser entendido e articulado 

enquanto elemento possibilitador da salvação? 

A avaliação pessimista da dor, ou seja, na argumentação do comentador, o 

fato de a dor, o sofrimento, e as intempéries não poderem ser justificáveis com 

base ou apelo à alguma justiça divina, não implica a afirmação da sua falta de 

sentido. Dito em outras palavras, a partir da avaliação pessimista da dor da 

existência dada, não se segue a sua falta de sentido e isso significa que não se 

                                                            
11 Na obra Aphorismen zur Lebensweisheit (Aforismos para Sabedoria de Vida), a qual 

Schopenhauer define como um desvio / desprendimento / afastamento (abgehen) e acomodação 

(Akkommodation) de seu sistema, encontramos a ciência da incapacidade de resolução do 

problema do sofrimento e da dor da existência no plano representacional, mas também a 

possibilidade de reduzi-los onde possível. 



  100      Rudolf Malter e o pessimismo crítico schopenhaueriano 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 94-102, JUL./DEZ. 2018 

 

recai no niilismo;12 significa exatamente o seu contrário: é precisamente com esta 

avaliação — a avaliação da dor da existência dada — que o pessimismo se mostra 

como um meio de instrumentalizar o fato / a concretude da dor e permite que o 

indivíduo agraciado13 seja capaz de chegar à negação da vontade. A dor tem um 

sentido e esse sentido consiste no afastar o indivíduo cheio de impulsos vitais da 

afirmação da vida e, por consequência, dada a identidade entre afirmação da 

vontade e sofrimento, da própria dor. 

O olhar pessimista sobre a dor transforma-a em meio de sua própria 

superação. O pessimismo crítico, para Malter, é a chave para a interpretação da 

dor em um sentido que ela possa gerar uma consciência quietista. Isso permite 

afirmar que uma vez que a dor e o sofrimento são apresentados como a segunda 

via de salvação, conforme textualmente exposto no §68 de MVR e em seus 

suplementos — no capítulo 49 intitulado A Ordem da Salvação (Die Heilsordnung) 

—, no sentido proposto por Malter, o pessimismo pode ser libertador, como uma 

via de salvação, através justamente da tomada de consciência da dor. 

A proposta de interpretação do pessimismo como conceito crítico apresenta, 

assim, duas dimensões centrais para o entendimento das consequências que ele 

produz nesse modo de interpretar a filosofia schopenhaueriana: (i) a perspectiva 

teórica, na qual o pessimismo assume uma reflexão racional que permite a tomada 

de consciência da dor, e (ii) a perspectiva concreta, que se refere à experiência 

concreta do fato da dor. Ambas as perspectivas permitem (a) o afastamento da 

justificativa do mal do mundo fundamentada em uma teodiceia, (b) o afastamento 

da busca da felicidade como finalidade do indivíduo, e, portanto, a recusa de um 

eudemonismo, e, por fim, (c) a caracterização da filosofia schopenhaueriana como 

uma teoria da salvação. 

O pessimismo enquanto conceito crítico, conforme apresentado, é 

interpretado por Malter como uma das chaves para o quietismo e para a redenção, 

o que torna lícito, desse modo, a caracterização da filosofia schopenhaueriana 

como uma filosofia soteriológica, tese amplamente difundida e assumida — de 

modo consciente ou de forma indireta — por grande parte daqueles que se 

debruçam sobre a obra do filósofo da vontade. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
DEBONA, Vilmar. A outra face do pessimismo: entre radicalidade ascética e 
sabedoria de vida. Tese (Doutorado em Filosofia) — Universidade de São Paulo, 

São Paulo, 2013. 

                                                            
12 Aqui fica claro que, para Malter, o pessimismo deve ser interpretado em chave crítica: caso o 

pessimismo fosse entendido no sentido mais trivial e recorrente — como apontado acima, enquanto 

disposição em sempre esperar o pior e sempre julgar as coisas pela perspectiva menos favorável — 

ele facilmente conduziria ao niilismo. Exatamente por ser entendido enquanto conceito crítico, ele 

enseja a possibilidade de interpretação da filosofia schopenhaueriana enquanto uma soteriologia, 

afastando-se, portanto, de uma caracterização niilista. 
13 Sobre a questão da graça (Gnade) em Schopenhauer Cf. o §70 de MVR. Sobre o conceito de graça 

(Gnade) na história da filosofia cf. o verbete “Gnade” em PETERS, 1971-2007. 



Felipe Durante       101 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 94-102, JUL./DEZ. 2018 

FAZIO, Domenico. A Escola de Schopenhauer. In: CARVALHO, Ruy; COSTA, 

Gustavo; MOTA, Thiago. (Orgs.) Nietzsche — Schopenhauer: Metafísica e 
Significação Moral do Mundo, volume II. Fortaleza: EdUECE, 2014. pp. 11-36. 

FAZIO, Domenico; KOßLER, Matthias; LÜTKEHAUS, Ludger. (Orgs.). La Scuola di 
Schopenhauer: Testi e contesti. A cura del Centro interdipartimentale di ricerca su 

Arthur Schopenhauer e la sua scuola. In: Schopenhaueriana — Collana del Centro 

interdipartimentale di ricerca su Arthur Schopenhauer e la sua scuola 

dell'Università del Salento diretta da Domenico M. Fazio, Matthias Koßler e Ludger 

Lütkehaus, Vol. 2. Lecce: Pensa Multimedia, 2009. 

GOERD, Wilhelm; MÜLLER-LAUTER, Wolfgang. Nihilismus. In: GABRIEL, 

Gottfried; GRÜNDER,  Karlfried; RITTER,  Joachim. Historisches Wörterbuch der 

Philosophie. Vollig neubearbeitete Ausg. des Worterbuchs der philosophischen 

Begriffe von Rudolf Eisler, v. 6. Basel: Schwabe, 1971-2007. p. 846-854. 

INVERNIZZI, Giuseppe. Il pessimismo tedesco dell’Ottocento: Schopenhauer, 
Hartmann, Bahnsen e Mainländer e i loro avversari. Firenze: La Nuova Italia, 1994. 

MALTER, Rudolf. Arthur Schopenhauer Tranzendentalphilosophie und Metaphysik 
des Willens. Stuttgart-Bad Cannstatt: Fromman-Holzboog, 1991. 

______. Der Eine Gedanke: Hinführung zur Philosophie Arthur Schopenhauers. 

Darmstadt: Wiss. Buchges., 2010. 

PETERS, Albrecht. Gnade. In: GABRIEL, Gottfried; GRÜNDER, Karlfried; RITTER, 

Joachim. Historisches Wörterbuch der Philosophie. Vollig neubearbeitete Ausg. des 

Worterbuchs der philosophischen Begriffe von Rudolf Eisler, v. 3. Basel: Schwabe, 

1971-2007. p. 707-713. 

RODRIGUES, Eli. Niilismo, ressentimento e patologia: a filosofia de Schopenhauer 

como sintoma da decadência cultural europeia segundo a crítica de Friedrich 

Nietzsche. Revista Opinião Filosófica, Porto Alegre, v. 6; n. 02, 2015. 

SALVIANO, Jarlee. Desconfortável consolo: a ética niilista de Arthur Schopenhauer. 

Cadernos de Ética e Filosofia Política, Universidade de São Paulo, v. 6, p. 83-109, 

1/2005. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Arthur Schopenhauers sämtliche Werke. Hrsg. Von Paul 

Deussen. Munique: R. Piper, 1911-1942a. 

______. Der Briefwechsel. In: Arthur Schopenhauers sämtliche Werke 14., 15. und 
16. Band Ergänzungen um neu Aufgefundenes aus den Jahrbüchern der 
Schopenhauergesellschaft u. Arthur Schopenhauer Gesammelte Briefe hrsg. von 

Paul Deussen. München: R. Piper, 1911-1942b. 

______. Der handschriftliche Nachlaß in fünf Bänden. Vollständige Ausgabe in 

sechs Teilbänden. Herausgegeben von Arthur Hübscher. Band 1: Frühe 

Manuskripte (1804 - 1818). - Band 2: Kritische Auseinandersetzungen (1809 - 1818). 

- Band 3: Berliner Manuskripte (1818 - 1830). - Band 4, I: Die Manuskriptbücher 

der Jahre 1830 - 1852. - Band 4, II: Letzte Manuskripte. Gracians Handorakel. - 

Band 5: Randschriften zu Büchern. - 5 Bände in 6 Bänden (vollständig). (= dtv 

klassik). München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 1985. 



  102      Rudolf Malter e o pessimismo crítico schopenhaueriano 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 94-102, JUL./DEZ. 2018 

 

______. Die Reisetagebücher von Arthur Schopenhauer. Hrsg. von Ludger 

Lütkehaus. Zürich: Haffmans, 1988. 

 

 

Recebido em: 17-07-2017 

Aceito para publicação em: 02-11-18 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

   

A ARTE DA APRESENTAÇÃO DO MUNDO: SCHOPENHAUER E A 
ESTÉTICA DA ALEGORIA 

ART AND REPRESENTATION OF THE WORLD: SCHOPENHAUER AND THE 

AESTHETICS OF ALLEGORY 
 

 

 
 

ANDRÉ LUIS MUNIZ GARCIA1 
Universidade de Brasília (UNB) — Brasil 

andrelmg@unb.br 
 

 

 

RESUMO: A proposta do presente artigo é contextualizar, no pensamento de Schopenhauer, traços 
fundamentais de sua reflexão estética sobre a alegoria. Para tanto, o artigo foi desenvolvido 
segundo três linhas de argumentação: (i) interpretação da alegoria no âmbito de uma reflexão 
simbólica da teoria da representação; (ii) a relação entre poesia e alegoria no pensamento de 
Schopenhauer, com destaque para uma confrontação de sua posição tanto com o primeiro 
romantismo quanto com o idealismo alemão; (iii) compreensão da alegoria como elemento estético 
de uma retórica poética do engano.   

PALAVRAS-CHAVE: Schopenhauer. Linguagem simbólica. Alegoria. Mentira. 

ABSTRACT: The goal of this article aims to contextualize, in Schopenhauer’s thought, the 
fundamental features of his aesthetic reflection on allegory. In order to fulfill this task, the article 
was developed according to three main arguments: (i) interpretation of allegory starting from a 
symbolic understanding of our world representation; (ii) the relationship between poetry and 
allegory in Schopenhauer’s thought, confronting his position with the first romanticism and with 
German idealism; (iii) understanding allegory as an aesthetic form of a deception rhetoric. 

KEYWORDS: Schopenhauer. Symbolic language, Allegory. Lie. 

 

INTRODUÇÃO: A VERDADE SOB A FORMA (ENIGMÁTICA) DA MENTIRA 

Pelas Musas heliconíades comecemos a cantar 
[…] 

Elas um dia a Hesíodo ensinaram belo canto 
Quando pastoreava ovelhas ao pé do Hélicon divino 

Esta palavra primeiro disseram-me as Deusas 
Musas olimpíades, virgens de Zeus porta-égide: 

“Pastores agrestes, vis infâmias e ventres só,  
Sabemos muitas mentiras dizer símeis aos fatos 

E sabemos, se queremos, dar a ouvir revelações”  
 

Hesíodo, Teogonia, versos 1 e 22-28 

                                                            
1 Professor do Departamento de Filosofia da Universidade de Brasília (UNB). 

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



 104      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

Não me parece ser em virtude apenas daquela tão debatida “evidência” 
antropológica – a de que é inerente ao homem uma “necessidade metafísica”, 
uma vontade de compreender a “essência íntima da natureza”, uma irresistível 
tendência para saber “por que o mundo existiria e [por que] teria precisamente 
essa característica (Beschaffenheit)”2 – que se pode interpretar o motivo pelo qual 
A. Schopenhauer dedicou relevante reflexão sobre a forma estética da alegoria 
como elemento mediador privilegiado da resposta ao “enigma do mundo”. No 
contexto da muito citada e debatida seção 17 dos Suplementos, a religião aparece 
como aquilo que dá corpo (discursivo) a essa inata demanda, já que, oferecendo-
se como alternativa ao esoterismo da filosofia, permite satisfazer a necessidade do 
animal metaphysicum; mais precisamente: ali, a alegoria, o sensu allegorico, como 
escreve Schopenhauer, enquanto forma estético-discursiva do acesso ao “em si” 
do mundo, representa não só uma mediação alternativa ao conceito, ao modo de 
pensar lógico-proposicional, acessível a pouquíssimos, mas também um elemento 
fundamental de formação e consolidação de uma visão de mundo de massa. Muito 
se argumentou que a função da alegoria é positivar o recurso do homem à religião, 
tornando exotérico o acesso à verdade metafísica3. Ela teria assim seu valor pela 
consequência do que produz, não pelo que vale nela mesma, artisticamente. Quero 
dizer: compensaria mais analisá-la em sua função subsidiária, o que de modo 
algum a desmerece, pelo contrário: vista assim, a alegoria suplementa, aliás, aquilo 
que seria, para o Schopenhauer, o essencial, isto é, um acesso exotérico à essência 
metafísica do mundo. Esse artigo pretende interpretar a alegoria em virtude daquilo 
que ela é e pelo que ela vale, em sua forma e função estética.  

 Se o enigmático da existência exige, para sua adequada interpretação pelo 
vulgo, uma forma linguística que lhe seja consorte, portanto, uma escrita e fala 
alegóricas, seria também interessante avaliá-la para além do debate entre formas 
discursivas herméticas (esotéricas) e de massa (exotéricas), pois a relevância 
daquela inata demanda metafísica do homem parece adquirir sua evidência quanto 
mais efetivo for o próprio uso da mediação figurativa que à própria necessidade 
metafísica empresta corpo e alma. Ou dito de outro modo: o próprio fato de o 
mundo “ser enigmático” e carecer de compreensão (linguagem) enquanto tal 
impõe uma indistinção entre “enigma” e a respectiva forma discursiva que lhe 
empresta este sentido, no caso, a alegórica. Enigmático é assim tanto o mundo 
quanto a linguagem eleita para lhe emprestar significado, e isso, não por que tal 
mediação estética (a alegoria) é algo de difícil apreensão – o que seria um 
contrassenso, já que Schopenhauer a pensa de modo exotérico –, mas por que 
seu uso não equivale àquele de uma mera linguagem denotativa direta, 
supostamente naturalista e realista.  

 Visto não mais sob a forma de simples incremento, o assim chamado sensu 
allegorico tem sua função estética confirmada por um anti-especulativo uso 
expositivo do enigma do mundo, isto é, ele vale, assim pretendo mostrar, como 

                                                            
2 SCHOPENHAUER, MRV II, §17, p. 196 (com alterações minhas). Cito o texto da tradução de Jair 
Barboza, mas sempre cotejando com o original em SCHOPENHAUER, 1986. Em casos de alteração, 
como este acima, irei indicar minha intervenção.    
3 Sobre isso, ver SCHMIDT, 1986, p. 43-8, principalmente. No Brasil, há importante material 
produzido sobre o assunto, por exemplo: STAUDT, 2015; DEBONA, 2008. Destaco recente tese de 
doutoramento defendida sobre o tema, com ênfase na discussão sobre a alegoria entre as 
considerações religiosas e poéticas de Schopenhauer: PICOLLI, 2018.  



André Luis Muniz Garcia       105 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

mecanismo discursivo de representação não-direta, como referência simbólico-
figurativa do “em si”, fato pelo qual seus termos não visam a oferecer um acesso 
cientificamente demonstrável do que o mundo é, mas tão somente do que 
esteticamente (alegoricamente) ele pode significar. Daí por quê, dando 
centralidade ao discurso das religiões, Schopenhauer destacou, no capítulo 17 dos 
Suplementos, modalidades de discursos aptos a dar conta tanto do ponto de vista 
metafísico (do enigma do mundo) quanto estético-formal (a alegoria sob o signo 
dos mistérios) da questão. Falar/escrever segundo a língua dos mistérios é 
falar/escrever na forma de uma linguagem não-realista, rica em figuras e figurações; 
é antes uma forma de subverter a paradoxal imagem do “enigma do mundo”, 
supostamente “sem sentido”, apresentando-lhe sim, pelo fato de o homem não 
poder deixar de buscar uma resposta pelo fundamento da existência, uma 
roupagem simbólica, algo cuja evidência é confirmada, segundo Schopenhauer, 
nos diversos modos de fabulação, das parábolas, dos provérbios barrocos, místicos, 
criados pelas massas.  

 Muito do aspecto positivo conferido por Schopenhauer à religião vem da 
incomensurabilidade científica do assim chamado “enigma do mundo”. Limitar 
certos ímpetos especulativos do discurso religioso na decifração do enigma do 
mundo é sim, bem ao gosto do kantismo, uma das tarefas do capítulo 17 do 
Suplementos. O saber (enquanto conhecimento teórico, sob a forma do princípio 
de razão) tem que ser suspenso para dar lugar à fé em um acesso ao “em si” da 
natureza – esse esquema, bem conhecido do(a) leitor(a) do segundo Prefácio da 
Crítica da razão pura, também vale para Schopenhauer. Não confundir visão de 
mundo religiosa com as instituições, com sistema religioso, isso, aliás, se destaca 
como um outro aspecto de sua argumentação a favor de uma positivação desse 
modelo de representação do mundo, no qual domina o vernáculo Glaube e não 
Wissen. Mas levar adiante tais leituras do texto schopenhaueriano só recolocaria 
algumas dificuldades que esse artigo não está disposto a repisar: ter que admitir 
que a linguagem alegórica é apenas discurso de “segunda ordem” ocasionaria 
algumas dificuldades, já que, se são duas formas discursivas de acesso (uma sensu 
proprio e outra, allegorico), tratar-se-ia também de uma dupla modalidade da 
verdade? Está fora de cogitação ter que admitir que Schopenhauer também 
pensaria em duas ordens de verdade, já que, como ele próprio afirma naquele 
capítulo, o uso em sentido alegórico da linguagem “conduz justamente para onde 
a verdade sensu proprio também conduziria […]” (MVR II, §17, p. 215 [com 
alterações minhas]), a saber: para jogar luz à obscura questão sobre nossa 
enigmática existência.  

 Ora, essa relação hierárquica, dominante na literatura secundária, poderia 
ser substituída, como quer o presente artigo, por uma simples distinção entre as 
mediações. Se a hipótese é óbvia, quero testar se as consequências também o são. 
Para tanto, pretendo aqui desenvolver meu argumento seguindo três tópicos 
fundamentais: (i) o contexto e sentido mais precisos a partir dos quais emerge o 
tratamento de Schopenhauer do tema da alegoria; (ii) sua função na reflexão 
estética de Schopenhauer (principalmente com relação à arte poética) e (iii) que 
consequências desses dois tópicos podem ser extraídas para sua filosofia em geral, 
consequências que parecem implicar filosofia da religião e filosofia da arte, algo 
que, mesmo não sendo lá tão inovador, indica um modo interessante de escapar 
aos arremedos acometidos por Schopenhauer em relação à tradição (platônica e 



 106      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

idealista) que ele tanto diz prezar. Pois devo dizer que não considero simples 
licença poética ou mera anedota ilustrativa afirmar, justamente como o faz 
Schopenhauer no segundo tomo de seus Parerga e Paralipomena (doravante P), 
quando novamente trata do fenômeno da religião, que a verdade ambicionada 
pela “metafísica do povo” (discurso religioso) nada mais seria do que “uma 
vestimenta alegórica (eine allegorische Einkleidung)”, o que quer dizer, tal como 
coloca na boca de uma (já alegórica) personagem, Demópheles, que “o profundo 
sentido e finalidade suprema da vida só pode ser, para o povo, expresso e mantido 
simbolicamente […]”, dando a entender com isso que o acesso à verdade tem 
legitimidade metafísica exotérica justo quando toma emprestado o “traje da mentira 
(Gewande der Lüge) […]” (SCHOPENHAUER, P II, p. 383 e 393, respectivamente).4  

 O modo como se dá o acesso e comunicação exotéricos da verdade sobre 
o em si do mundo não poderia mais então prescindir de um outrora antitético 
elemento discursivo, a mentira, tomada aqui não em seu lastreado sentido moral, 
mas enquanto mediação estética de narrativas religiosas (na forma de fábulas, 
parábolas, mistérios etc.), mediação esta que inculca um inocente enganar a quem 
ouve ou lê uma narrativa enigmática reveladora da verdade, tal como escreve o 
próprio Schopenhauer (na boca agora de outra personagem do ficcionado diálogo 
dos Parerga II, Philaletes), quando evoca a imagética da pia fraus de Ovídio5, 
ilustrando com isso que aí o discurso está a se “servir da inverdade como veículo 
da verdade!” (Schopenhauer, P II, p. 394) – ou mesmo: “que a mais importante, 
suprema e sagrada verdade não pode vir à tona de outra maneira a não ser 
representada pela mentira” (Ibidem, p. 397). Enquanto o discurso alegórico existir 

                                                            
4 Traduções dessa obra serão de minha autoria.   
5 SCHOPENHAUER, P II, p. 397. Nas Metamorfoses, o trecho a que se refere Schopenhauer trata 

claramente de um inocente engano: o cenário é mítico, a mulher do nobre Ligdo, Teletusa, está 
grávida, e o pai, indômito pelo nascimento de um menino, jura de morte a possível filha. Ao que 
canta o vate romano: “Contemplado o tempo, já ela mal podia mover o peso do ventre, / quando, 
a meio da noite, num sonho, se apresentou, ou assim pareceu, frente a seu leito, a filha de Ínaco 
/ rodeada do seu cortejo sagrado” (OVÍDIO, 2017, p. 517-51; aqui, livro 9, versos 685-8). A 
apresentação onírica do pedido furta a linguagem de um possível realismo, típico recurso da estética 
do ludíbrio, como será destacado mais adiante, ao pontuar a questão do engano em Schopenhauer. 
A deusa pede para que Teletusa “se furte às ordens do marido” (verso 697), e cheia de alegria 
prepara-se para o pardo, motivo do truque. “Quando a dor aumentou e a carga saiu, por si, à luz 
do dia / e, sem o pai saber, nasceu uma menina, / a mãe, mentindo (mentita), decidiu que como 
rapaz ia ser criada. Todos acreditaram e só a ama tinha conhecimento do engano (era ficti… 
conscia)”, e daqui o contexto da famosa expressão: “Sua piedosa mentira mantinha-se encoberta 
pela fraude. / Era de rapaz a roupa. As feições, atribuíssem-se / a menina ou a rapaz, a ambos 
tornariam belos”. Ibidem, versos 706-13. Muito se argumentou que a expressão pia fraus, que se 
tornou corrente na linguagem ordinária, mas que possuía valor fundamental para a arte poética, 
corresponderia a um aspecto moral da ação que, por não poder ser levada a cabo, precisaria de 
um meio “artificial” e “ingênuo” que a garantisse; ou seja, que a “boa fé” da intenção legitima a 
mentira empregada como meio. Discordo dessa interpretação, pois ela prescinde justo de pensar a 
mentira em seu contexto estético de criação de uma bela imagem, de um belo discurso, o que no 
próprio texto de Ovídio é claro ao propor que a beleza da personagem (o rebento) é garantida por 
uma mendacia. O fato de a deusa pedir, em sonho, para que a grávida jogue com a mentira e 
garanta a beleza é tema recorrente na poesia grega, basta lembrar o (citado como epígrafe deste 
tópico) trecho de Hesíodo na Teogonia. Que as musas e deusas gregas falam mentira é um trunfo 
estético-formal do próprio artista, como nos lembra Nietzsche em um pouco conhecido aforismo 
de Humano, demasiado humano II, Opiniões e sentenças, 188. “As musas como mentirosas – 
“conhecemos a arte de dizer muitas mentiras” – assim cantaram as musas ao se revelarem a 
Hesíodo. Encontramos descobertas fundamentais quando enxergarmos o artista como enganador” 
(NIETZSCHE, 1995, vol. 2, p. 462 [tradução minha]).  



André Luis Muniz Garcia       107 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

como subsidiário (estético) da necessidade metafísica do homem; enquanto existir 
como elemento mediador do “em si” do mundo este “véu da alegoria (Schleier der 
Allegorie)”, então, um duplo aspecto do conhecimento conferido por esse discurso 
será incontornável, a saber: “uma da verdade e uma do engano (des Truges)” 
(Ibidem, p. 398). Essa decisiva consequência de ter que apresentar um acesso à 
verdade fundamental sob a forma da mentira, isto é, alcançar uma “interpretação 
da vida (Auslegung des Lebens)” via recurso estético ao inocente engano ensejado 
por modos de fala e escrita alegóricos, pressupõe, como dito acima, a compreensão 
daqueles outros tópicos supramencionados, para os quais esse artigo pretende 
oferecer uma interpretação de conjunto.  

 

1. UMA CERTA HERANÇA ALEMÃ: ALEGORIA NO CONTEXTO DE UMA TEORIA ESTÉTICA DA 

REPRESENTAÇÃO  
Anda, arauto! À tua moda 

Pois de tempo não dispomos 
Trata de nos descrever, 
Já que alegorias somos  
E nos deve conhecer. 

 
Goethe, Fausto II, versos 5528-32 

 

Em virtude talvez de um certo apego conteudístico, a pesquisa em torno da 

concepção schopenhaueriana de alegoria, tramitando entre a investigação acerca 

do revelar-se da verdade metafísica pela religião e pela arte, mais precisamente, 

pelo discurso místico e o poético, privilegia quase sempre uma exaustiva e cerrada 

interpretação do terminus technicus do autor, os “grandes conceitos” de seu 

filosofar, algo que possui sim sua importância quando se trata de estudo ad hoc; 
mas como se trata aqui apenas de alimentar algumas suspeitas de um estudioso 

não-especialista, prefiro nutrir as expectativas da leitora e do leitor com as 

“migalhas filosóficas” daquelas pesquisas.  

Hent de Vries, em importante artigo sobre a concepção de alegoria na 

filosofia da religião de Schopenhauer, já chamava atenção para um paradoxal uso 

“profano” da alegoria com intuito de, justamente, ilustrar uma esfera “sagrada” ao 

discurso metafísico-religioso: a revelação (Offenbarung) da verdade, o que 

claramente marcaria um distanciamento de Schopenhauer da então em voga 

teologia especulativa, tão propalada, a seu tempo, pela filosofia da história e da 

religião do Hegel maduro.6 O recurso sugerido por de Vries é interessante: propõe 

retomar as bases da estética do primeiro romantismo7, que à época (final dos anos 

                                                            
6 Sobre isso, ver De VRIES, 1991, p. 190. 
7 Já A. Hübscher havia escrito importante artigo sobre a relação de Schopenhauer com o 
romantismo. Segundo ele, não há dúvidas sobre influências diretas já em sua obra capital. „Kein 
Zweifel, �Die Welt als Wille und Vorstellung‘ ist aus dem Umkreis der Romantik heraus erwachsen, 

wie es sich für das Jahrzehnt von 1810 bis 1820 schickt. […] Romantik – als Durchgangsstufe auf 

seinem Wege, nicht als Vollendung seines Weges, das ist die erste Voraussetzung für jede 

Abschätzung von Breiten- und Tiefenwirkung seines romantischen Erlebnisses" (HÜBSCHER, 



 108      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

de 1790) ainda era composto pelo pequeno e inspirado grupo de Jena, imbuídos 

da tarefa conjunta de confeccionar um projeto secular para a arte. Eram 

representantes de uma tradição que visualizava no uso simbólico-profano do 

discurso um potente mediador estético de sua mais fundamental pretensão: uma 

espécie de popularização do acesso ao universal, à “ideia”. Um dos marcos 

históricos desse projeto, o manuscrito assim denominado O mais antigo programa 

sistemático do idealismo alemão, concebido no seio do assim chamado Jena-Kreis, 

dá mostras da ambição:  

Por último, a ideia que unifica tudo, a ideia da beleza, tomada a 
palavra em seu sentido superior, platônico. Pois estou convicto de 
que o ato supremo da razão, aquele em que ela engloba todas as 
ideias, é um ato estético, e de que a verdade e a bondade só estão 
irmanadas na beleza. O filósofo tem de possuir tanta força estética 
quanto o poeta. […] A poesia adquire com isso uma dignidade 
superior, torna-se outra vez no fim o que era no começo – mestra 
da humanidade; pois não há mais filosofia, não há mais história, 
a arte poética somente sobreviverá a todas as outras ciências e 
artes. […] Enquanto não tornarmos mitológicas as ideias, isto é, 
estéticas, elas não terão nenhum interesse para o povo. 
(SCHELLING, 1979, p. 42-3).8 

 

Os paralelos que esse texto guarda com o insurgente romantismo já foi 

objeto de diversos estudos, dos quais destaco aqui os de Manfred Frank (cf. 2015; 

2007). No que tange aos propósitos desse artigo, interessa-me um contexto mais 

particular: de imediato, o leitor ou leitora, com certa afinidade com o texto do livro 

terceiro d’O mundo, pode notar algumas incompatibilidades entre o mencionado 

trecho desse projeto e a reflexão sobre a arte, mais precisamente sobre a poesia, 

tal como lá é empreendida por Schopenhauer; por outro lado, parece-me não 

poder deixar de admitir que, se há profunda discordância sobre a possível síntese 

entre filosofia e poesia, entre o pensar, cuja atividade representativa se dá por 

conceitos, e aquela outra, da poesia, feita por imagens, não se pode deixar de 

admitir que a poesia, para Schopenhauer, também é concebida como modelo 

privilegiado para a mediação do conhecimento da ideia,9 mais ainda quando se é 

lembrado aquele aposto: “em seu sentido superior, platônico”.  

A ideia é forma, mas não em sentido especulativo, a saber, das condições 

de conhecimento segundo o princípio de razão suficiente; ela é, no contexto do 

§32 do livro terceiro d’O mundo, “apenas a objetidade imediata e por isso adequada 

da coisa em si […]” (Schopenhauer, MRV I, §32, p. 241). Ela representa (em sentido 

pleno) o em si do mundo, a vontade, sem ser dele representação (em sentido 

estrito), enquanto forma cognoscível do objeto. A ideia platônica é, afirma 

Schopenhauer, “a mais adequada objetidade possível da vontade ou coisa em si; é 

                                                            
1951/1952, p. 3-4). O texto ainda indica importantes “traços” filosóficos e influências do romantismo 
em sua reflexão sobre poesia e a música.  
8 Citado com pequena modificação minha a partir do original publicado em HEGEL, 1971, Werke 
1, p. 235-236. Como alerta o tradutor Rubens Rodrigues, é impossível determinar a autoria do 
manuscrito.  
9 “[…] o fim de toda arte é a comunicação da ideia […]” (MRV I, p. 314).  



André Luis Muniz Garcia       109 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

a própria coisa em si, apenas sob a forma da representação” (Ibidem, p. 242). Em 

comum com aquele programa do círculo de Jena, vê-se aqui a importância, mutatis 
mutandis, de conceber um alternativo modelo de representação da ideia, mas isso 

com uma enorme diferença: não se concebe uma irmandade entre poesia (arte) e 

filosofia, pois, para Schopenhauer, a arte jamais se fundaria em, ou seria testada 

por, mediações lógico-proposicionais, isto é, arte se furta a uma submissão às 

formas que condicionam todo o conhecimento possível (no caso, o tempo, o 

espaço, a causalidade e a matéria).  Enquanto o mais “claro espelho do objeto” 

(Ibidem, p. 246), a ideia é concebida por Schopenhauer não como a forma-

representação de fenômenos, mas pura forma do “ser-objeto”, o universal-do-
particular, ou em outras palavras: ela refere-se não ao que cada objeto é, mas ao 
ser-objeto enquanto tal, representa por assim dizer a possibilidade de visualização 

e contemplação do universal, do “em si”, como objeto, em um modelo que expõe 

a essência do mundo em forma-objetal. É como se a arte pudesse representar, 
enquanto ideia, a objetidade da “coisa em si” mesmo que, ao fazer isso, signifique-

a segundo algo outro, ou seja, dizendo o singular mas querendo dar sentido a algo 
universal.10 E é somente assim, enfatiza Schopenhauer agora no §35, que 

“concordaremos com Platão, quando atribui um ser verdadeiro apenas às ideias, 

enquanto às coisas no espaço e no tempo, a esse mundo real para o indivíduo, ao 

contrário, reconhece apenas uma existência aparente e onírica”.11  

A longa história de recepção, por Schopenhauer, do conceito “ideia” já foi 

fartamente esmiuçada, aliás com sobra de detalhes pela pesquisa-Schopenhauer 

brasileira, e não será aqui retomada para evitar aquele ritual mimético enfadonho, 

bastando, por ocasião, remeter os leitores e leitoras a esses estudos.12 Comum a 

esses comentários destaca-se a profunda influência (aliás omitida por 

Schopenhauer) do nome de F. von Schelling, considerado, ademais, um dos 

possíveis escritores do supracitado manuscrito sobre O mais antigo programa 
sistemático do idealismo alemão. Sua pertinência para o presente artigo é menos 

por um contexto filológico, por meio do qual se mapeia, localiza e se analisa a 

influência de uma leitura ou discussão intertextual, e mais – o que é sempre uma 

decisão idiossincrática – por apresentar o híbrido espectro do debate sobre o 

estatuto da ideia em um domínio estético, mais precisamente, sobre o acesso ao 

universal via linguagem simbólica. A motivação dessa idiossincrasia não é idólatra, 

no entanto, tem lá sua plausibilidade filosófica: ela reside em buscar avaliar em 

que medida Schopenhauer mantém com (e contra) Schelling uma espécie de 

produtiva tensão. 

                                                            
10 Um dos modos mais tradicionais de abordar essa questão é pela “querela” entre Schiller e Goethe 
sobre a distinção entre duas propostas estéticas de apresentação simbólica, a saber, entre o símbolo 
(apresentação do universal no particular) e a alegoria (exposição pelo particular de algo que 
significa o universal). Seria, claro, relevante tematizar alguns tópicos desse debate, mas isso 
conduziria a outros contextos e argumentos, amplos demais para a pretensão desse artigo. Para 
uma detalhada interpretação dessa discussão, cf. SØRENSEN, 1979, p. 632-41. 
11 Sobre isso, cf. Schopenhauer MRV I, p. 250. 
12 É reconhecida entre os pares a tese de doutoramento de Jair Barboza sobre o tema em BARBOZA, 
2002, passim. Cf. também BRANDÃO, 2009, p. 13-24. 



 110      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

Que o texto d’O mais antigo programa está sugerindo um novo modelo de 

representação, não mais sustentado por mediações ontológicas caducas, esse 

parece ser o modo interessante para se visualizar a importância de Schelling para 

a estética schopenhaueriana. Aquele mencionado modelo de representação 

aludido por Schopenhauer em sua reflexão sobre a ideia havia sido já radicalmente 

tratado por Schelling, a ponto de buscar uma forma de exposição plena do 

universal pela obra de arte que não meramente significasse, mas que fosse capaz 

de ser, numa unidade, a exibição do real (objeto) no ideal (absoluto) (SCHELLING, 

2001, p. 27).13 

Aquilo que nos comove e desperta interesse e satisfação na contemplação 

artística, escreve Schelling em sua Filosofia da arte, compêndio de anotações de 

seus cursos sobre estética em Jena (1802-3) e em Würzburg (1804-5), não são 

“belezas isoladas”, pois “somente o todo é belo”, e “[q]uem portanto não se eleva 

à ideia do todo, é totalmente incapaz de julgar uma obra” (SCHELLING, 2001, p. 

22). Esse trecho apresenta uma intenção implícita: evitar atribuir ao discurso 

artístico fraca função figurativa em sua suprema tarefa de apresentação – 

Darstellung, no original alemão – do universal da natureza (apresentação do 

infinito no finito, em sua terminologia técnica). Se a função estética precípua da 

arte é simbólica, na medida em que comporta representações e na medida em que 

suas representações são signos-imagens, mediações linguísticas cuja pretensão é 

fazer referência a algo exterior, assim, para não incorrer no equívoco de uma 

apresentação particularizada do universal, um modelo de representação cuja forma 

de significação não é “por si”, mas totalmente dependente de uma realidade 

exterior dada ao sujeito; portanto, para evitar esse déficit de universalidade da 

própria linguagem simbólica, ela própria fenômeno do particular, Schelling 

argumenta a favor de uma absoluta autorreferência da linguagem artística, no 

sentido de que a arte tem que, ao significar, referir-se a si própria como ideia 

autônoma, representando belas imagens como um todo ideal da natureza, como 

uma, ele argumenta, apresentação do “absolutamente belo, do belo em si, 

mediante belas coisas particulares” (Ibidem, p. 68). E é para explicar essa difícil 

tarefa de significação universal do mundo pela arte que Schelling traz à tona uma 

reflexão, que se tornaria longeva, sobre a mitologia (Filosofia da arte, §38), arte sui 
generis que exemplifica, segundo Schelling, a possiblidade de não suprimir o 

absoluto (os deuses) quando se está a assinalar, nas mais diversas modalidades 

poéticas, coisas particulares (no caso, as imagens naturais que o representam). A 

mitologia (re)aparece (pois ela consta já, como plano, do último capítulo do 

Sistema do idealismo alemão, de 1800)14 como modelo estético absoluto de 

representação autorreferente, portanto, como arte cuja linguagem simbólica 

suprime qualquer possiblidade de cisão entre significação e ser; quer dizer, pela 

concepção schellinguiana de mitologia não se trata de conceber o simbólico como 

                                                            
13 “De antemão já se poderia, portanto, determinar a tarefa da filosofia da arte assim: expor no ideal 
o real que existe na arte. Só que a questão é precisamente o que significa expor um real no ideal, 
e antes de sabermos isso, não teremos ainda clareza sobre o conceito da filosofia da arte” 
(SCHELLING, 2001, p. 27).  
14 Amplo e detalhado estudo da concepção de mitologia em Schelling encontra-se em GABRIEL, 
2006. 



André Luis Muniz Garcia       111 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

significação de algo, mas sim trata-se de uma absoluta autorreferencialidade desse 

ato por meio do que irromper-se-ia sua autonomia: significar é ser. A mitologia é 

arte de “exposição do absoluto na limitação”, isto é, “mediante belas coisas 

particulares”, mas “sem supressão do absoluto. Essa contradição só é solucionada 

nas ideias dos deuses, que não podem eles mesmos ter novamente existência 

independente, verdadeiramente objetiva, senão no desenvolvimento pleno até um 

mundo próprio e até um todo da criação poética” (SCHELLING, 2001, p. 68), “todo” 

que é justamente a própria mitologia, a figuração absoluta, eterna e autônoma do 

verdadeiro universo em si. “Ela é o mundo e, por assim dizer, o solo unicamente 

no qual podem medrar e subsistir as florações da arte” (Ibidem).  

A mitologia é arte absoluta no sentido de representar plena “indiferença do 

universal e do particular no particular”, quer dizer, por ser autônoma com relação 

a um simples modo particular de significação. Mitologia é a forma estética, cuja 

demonstração científica a Filosofia da arte ambiciona, para uma teoria absoluta da 

representação do absoluto, cuja matéria, por sua vez, é a poesia, em suas diversas 

formas de manifestação (épica, lírica e drama). O modo pelo qual Schelling ilustra 

isso, no §38 de sua Filosofia da arte, recorre a uma metafórica que muito 

provavelmente irá conduzir a atenção dos leitores e leitoras para uma passagem já 

supracitada de Schopenhauer: “A mitologia nada é do que o universo em traje 

superior (im höheren Gewand), em sua figura (Gestalt) superior, o verdadeiro 

universo em si, imagem da vida e do maravilhoso caos da imaginação divina (…)” 

(Ibidem). Mitologia é um modo de apresentação simbólica do mundo em si, do 

incondicionado, é uma “roupa” que permite dar total visualidade estética à verdade 

universal, adornando-a figurativamente, e não é sem razão que os próximos passos 

de seu argumento são direcionados a classificar as modalidades simbólicas de 

figuração do absoluto, empresa essa que traz consigo justo uma restrição à alegoria 

como elemento artístico mediador do universal.  

Aquela exposição (Darstellung) na qual o universal significa o 
particular, ou na qual o particular é intuído por meio do universal, 
é o esquematismo.  
Aquela exposição, porém, na qual particular significa o universal, 
ou na qual o universal é intuído por meio do particular, é 
alegórica.  
A síntese de ambas, onde nem o universal significa o particular, 
nem o particular, o universal, mas onde ambos são absolutamente 
um, é o simbólico. (Ibidem, p. 69). 

 

Discutido nesse passo está a complexa tentativa de conceber, pela 

mitologia, a exposição, a Darstellung enquanto unidade entre o aspecto concreto 

do simbólico (a imagem) e sua universalidade (a ideia). Útil aqui, no entanto, não 

são propriamente as definições de Schelling, sua “demonstração”, o que já foi 

amplamente explorado pela bibliografia secundária, mas sim a semântica dessa 

passagem e, antes ainda, o contexto filosófico para o qual ela nos remete. Schelling 

está levando adiante aqui, como já discutido por famoso artigo de Rubens 

Rodrigues Torres Filho (cf. 1987, p. 128ss.), um debate in loco com a teoria da 

representação estética de Kant, concebida, mais precisamente, no §59 da Crítica da 



 112      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

faculdade de juízo. A relação entre linguagem simbólica e Darstellung recompõe 

inovadora tentativa de Kant de sensificação (Versinnlichung) de conceitos da razão 

(ideias); em outras palavras: o “simbólico”, naquele trecho da terceira Crítica, 

enquanto modelo de uma teoria estética da representação, é um “novo meio” (para 

além dos esquematismos) através do qual a imaginação realiza as operações da 

faculdade de julgar expondo, exibindo o conceito na intuição.  

É certo que o(a) leitor(a) familiarizado com a obra de Kant poderia se 

perguntar se essa operação não coincide já com aquela apresentada na primeira 

Crítica, na qual a mediação da relação entre as formas da intuição (espaço e tempo) 

e o conceito (categorias do entendimento), enquanto condição de possibilidade 

do conhecimento em geral, era feita também por esquemas puros da imaginação, 

o que permitiu lá, a duras penas, a síntese do conceito e da intuição. O problema 

é que nosso juízo de gosto (objeto da terceira Crítica), tal como ele se manifesta 

por exemplo na linguagem poética, constitui-se de uma referência ampliada à 

intuição empírica, a coisas particulares. Nosso juízo estético quer guardar certa 

referência a objetos, visando a significá-los. Isso, segundo Kant, poderia revelar 

então uma antinomia do gosto (§56 e 57 da terceira Crítica), já que supostamente 

não seria possível, nessa remissão ampla ao particular, fundar nossos juízos 

estéticos em conceitos, isto é, de modo universal. É para solucionar esse impasse, 

fazendo uma distinção entre modos de sensificação do conceito, entre concepções 

de conceito e de sua referência concreta, que Kant lança mão da Darstellung como 

modo da representação simbólica, capaz de expor o conceito (universal) na 

intuição (particular), não de forma direta (demonstrando-o), mas sim, 

indiretamente, segundo analogias, isto é, sujeitando o universal à forma-visual, à 
figuração pelo particular (intuitiva) – por uma procedimento que Kant denomina 

ali de hipotipose ou, na equivalência em latim, subjectio sub adspectum.  

Ora, se “[a] prova de nossos conceitos requer sempre intuições […]”, então, 

prossegue Kant ali, é preciso, com o intuito de dirimir dialeticamente aquela 

mencionada antinomia, conceber uma dupla forma de sua sensificação, quer dizer, 

uma dupla forma de o conceito poder fazer referência a objetos, de representar o 

que é intuível:  

Toda hipotipose (apresentação [Darstellung], subjectio sub 
adspectum) enquanto sensificação dupla: ou esquemática, em 
cujo caso a intuição correspondente a um conceito que o 
entendimento capta é dada a priori; ou simbólica, em cujo caso é 
submetida a um conceito, que somente a razão pode pensar e ao 
qual nenhuma intuição sensível pode ser adequada, uma intuição 
tal que o procedimento da faculdade de juízo é mediante ela 
simplesmente analógico ao que ela observa no esquematismo […]. 
Ou seja, este (o intuitivo) pode ser dividido em modo de 
representação esquemático e em modo de representação 
simbólico. Ambos são hipotiposes, apresentações (exhibitiones); 
não são simples caracteres, isto é, denotações dos conceitos por 
sinais sensíveis que os acompanham e que não contêm 
absolutamente nada pertencente à intuição do objeto […]. Todas 
as intuições que submetemos a conceitos a priori são ou esquemas 
ou símbolos, dos quais os primeiros contêm apresentações diretas, 
e os segundos, apresentações indiretas do conceito. Os primeiros 



André Luis Muniz Garcia       113 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

fazem isto demonstrativamente e os segundos mediante uma 
analogia empírica (para o qual nos servimos também de intuições 
empíricas) […]. (KANT, KU, A 254-256).15 

 

Analogias, exemplos, referências indiretas são modos de exprimir a 

linguagem simbólica, capaz de realizar a síntese (não-especulativa) entre conceito 

e intuição. É feita indiretamente, pois ela não concorda com a intuição segundo 
uma regra do procedimento de representação (os esquemas no tempo enquanto 

forma pura, à qual poder-se-ia aplicar um conceito do entendimento, da 

apresentação temporal do objeto), mas concorda apenas segundo “a forma da 

reflexão” (§59). “Forma da reflexão” remete aqui àquele “livre jogo” da imaginação 

em sua representação do intuitivo (no caso, das coisas belas) sem um conceito 
objetivo, objeto do §35 da terceira Crítica;16 remete-nos, portanto, àquilo que Kant 

concebeu como um princípio subjetivo da faculdade do juízo, que é capaz sim de 

estabelecer uma síntese entre sensações e conceitos, porém, sem auxílio de uma 

regra de determinação, pois com ele não se busca outra coisa senão julgar, 

estabelecer uma síntese, sem provas, entre particulares sob a forma de sua 

universalidade. Essa síntese aqui aludida pelo assim chamado juízo reflexionante 

(reflexão estética) ocorre justamente como forma não-especulativa da Darstellung, 
aquela modalidade estética de exposição concreta do conceito que ocorre via 

analogia, via linguagem figurativa, os assim chamados “exemplos”, em suma: por 

meio de símbolos, como escreve Kant na continuidade de seu argumento na 

terceira Crítica §59. “Assim um estado monárquico”, comenta Kant sobre o estatuto 

simbólico da analogia e dos exemplos sugestionados por uma reflexão estética, “é 

representado por um corpo animado, se ele é governado segundo leis populares 

internas, mas por uma simples máquina (como porventura um moinho), se ele é 

governado por uma única vontade absoluta, em ambos os casos, porém, 

simbolicamente. Pois entre um Estado despótico e um moinho não há na verdade 

nenhuma semelhança, mas certamente entre as regras de refletir sobre ambos e 

sua causalidade” (KANT, KU, A 256-257).  

Kant conclama seus leitores à investigação desse domínio estético da 

reflexão, como se a partir dele se pudesse descortinar um novo horizonte para a 

filosofia, uma tarefa indispensável se se quer compreender melhor de que modo 

nossa “linguagem está repleta de semelhantes apresentações indiretas segundo 

uma analogia, pela qual a expressão não contém o esquema próprio para o 

conceito” (Ibidem, A 257), isto é, não contém uma regra de determinação, “mas 

simplesmente um símbolo para a reflexão” (Ibidem). Essa linguagem simbólica é, 

aliás, o que opera, nas palavras de Kant, a necessária Übertragung (transposição), 

uma atividade – me permitam dizer – metafórica, que faz passar “de um objeto 

da intuição a um conceito totalmente diverso, ao qual talvez uma intuição jamais 

                                                            
15 KU abrevia a Kritik der Urteilskraft (Crítica da faculdade de juízo), segundo nomenclatura utilizada 
pela pesquisa Kant internacional, seguido da paginação da edição da Akademie, aqui utilizada pelo 
tradutor desta obra para o português (e utilizada por mim), Valério Rohden.   
16 Sobre isso, ver: WACHTER, 2008.  



 114      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

poderá corresponder diretamente” (Ibidem). E seu exemplo decisivo é este: “[…] 

todo nosso conhecimento de Deus é simplesmente simbólico” (Ibidem).17  

A teoria estética da representação está, portanto, fundada em uma potente 

concepção figurativa da reflexão, uma inovação da terceira Crítica que pavimentou 

um novo rumo para filosofia na virada do século XVIII, haja vista aqui o caso de 

Schelling, mas não só! 

Kant já havia antevisto que “[e]ste assunto foi até agora pouco analisado [e 

mereceria] uma investigação mais profunda” (KANT, KU, A 257). No caso de 

Schelling, o simbólico abarca a unidade entre aquelas duas formas de Darstellung 
propostas pela terceira Crítica: uma que parte do universal, do conceito enquanto 

ideia, para as partes, para o múltiplo (via esquemas); e outra que, no caminho 

inverso, parte do indivíduo, do particular, para significar o universal (via alegoria). 

No entanto, na perspectiva de Schelling, ambos, esquematismo e alegoria, seriam, 

em si, impotentes para fazer jus a tarefa filosófica de um modelo autônomo de 

representação do incondicionado, tarefa que ele e seu grupo em Jena (parte, 

fundadores do primeiro romantismo, parte do idealismo alemão) teria conferido à 

arte (e não à metafísica especulativa), mais precisamente, à poética mitológica, 

como narra aquele “mais antigo” programa do idealismo. 

O recurso à alegoria, todavia, aparece um tanto quanto deslocado do 

contexto dos argumentos de Kant na terceira Crítica. A solução dialética de Kant 

da antinomia do gosto é apresentada de modo binário, a partir de uma distinção 

entre dois pontos de vista (esquema e símbolo) sobre o problema da Darstellung, 

tornando dialeticamente distintos, e não logicamente contraditórios, os modos 

(tese e antítese) de conceber a sensificação do conceito. Schelling introduz a 

mediação da alegoria como necessária, para explicitar uma modalidade da 

Darstellung que havia ficado descoberta pela terceira Crítica, a saber, de 

significação do universal por meio de um particular, talvez tomando parte numa 

conhecida querela entre Schiller e Goethe sobre a distinção entre alegoria e 

símbolo.  

Por alegoria Schelling ilustrou o procedimento simbólico (parcial) que, ao 

dizer algo (o particular), pretende simultaneamente significar, representar outra 
coisa (o universal), atitude que, assim concebida, não possui qualquer autonomia. 

Não há uma identidade entre particular (natureza, finito) e universal (infinito), ou 

seja, entre o real e o ideal, se o ato de significar, de exposição, é conjugado como 

ação verbal que exige “objeto direto”. Assim, a linguagem continua presa à 

armadilha da referencialidade. A almejada autonomia da Darstellung, sua 

autorreferência e identidade, não autoriza reduzir o procedimento de significação 

do absoluto à mera alegoria, também não aos esquemas (que representam o 

                                                            
17 O(a) leitor(a) poderá notar que estou subtraindo aqui, e isso intencionalmente, a discussão sobre 
a dimensão ética da reflexão estética de Kant. É possível consultá-la na obra citada de A. Wachter 
(Das Spiel in der Ästhetik) e em outros tantos comentários à terceira Crítica, como os capítulos XII 
e XIII do muito citado livro de G. Lebrun (2002). Cf. também OSTARIC, 2010, p. 22-39. Considero 
suficiente remeter o(a) leitor(a) a esses textos. 



André Luis Muniz Garcia       115 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

caminho inverso do alegórico) isoladamente.18 Haveria ainda um terceiro elemento, 

carente de prova científica, afirma Schelling, síntese que forneceria uma unidade 

entre esquematismo e alegoria, à qual Schelling denomina justamente símbolo, 

ampliando e balizando, com relação à posteridade, o campo semântico do termo 

tal como ele constatava em Kant.  

 

2. ALEGORIA E POESIA NO LIMIAR ENTRE IDEALISMO E PRIMEIRO ROMANTISMO 
É evidente que o poeta imitador 
não tem pendor natural para tal 

parte da alma […] Seria justo 
então pegá-lo e colocá-lo numa 

posição corresponde à do 
pintor, […] criando obras que, 
confrontadas com a verdade, 

têm pouco valor […]. Do 
mesmo modo, diremos que o 

poeta imitador cria uma 
constituição má dentro da alma 
de cada um, porque favorece o 

que ela tem de irracional […], 
mantendo-se, porém, bem 

afastado da verdade. 
 

 Platão, República, 605a-c. 
 

Há um fio condutor comum aos posicionamentos acima mencionados que 
aqui valeria novamente frisar. Em Kant e Schelling, tratava-se de conceber um 
modelo estético capaz de enfrentar os impasses de uma teoria da representação 
simbolicamente fundada, pois a linguagem encontra seu limite de exposição do 
universal justo ali quando entra em cena a fala, a escrita, ato que, 
convencionalmente, guardaria estreita relação com a apresentação de significados 
para referentes concretos. Schelling nega a autonomia da alegoria por enxergar 
nela uma via frouxa do simbólico: falar do particular, mas significando algo outro, 
seu universal. Ele quer a síntese entre este e seu caminho inverso, com vistas a 
suprimir possíveis contingências da exposição da ideia à intuição, quer dizer, da 
apresentação do universal sob a forma-visual do particular, da imagem, da palavra. 
Mas o descarte da alegoria como mediador estético privilegiado de significação 
real do ideal por parte do projeto estético-idealista de Schelling (a dizer, seu projeto 
de uma mitologia como síntese entre filosofia e arte) é vivamente criticado pela 
tradição do primeiro romantismo, por ver ali um velado (e ilegítimo) deslocamento 
do conhecimento propriamente estético (via mediações exclusivamente artísticas), 
rumo a uma concepção científica da arte, submetendo assim o campo estético a 
uma gramática filosófica, conceitual, isto é, tratando a arte ainda como ancilla 
philosophiae.19 Com aguda reflexão sobre o papel da linguagem poética e sua 

                                                            
18 Sigo aqui a argumentação de Rubens Rodrigues: “Ser e significar ao mesmo tempo é a 
originalidade do simbólico, e somente a atenção a ambas as perspectivas evita que se desnature o 
mito, sacrificando o ser à significação. Não há ironia nos deuses gregos, seu sentido não reside em 
nenhum além exterior e longínquo – e é preciso tomar essas figuras em sua realidade própria de 
Darstellung absoluta para não mutilar sua verdadeira dimensão” (TORRES FILHO, 1987, p. 135-
136).  
19 Sobre isso, ver: BEHLER, 1992, p. 59ss. Ver também: SELIGMANN-SILVA, 2005, principalmente 
as últimas três seções do capítulo VII.   



 116      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

função iminentemente alegórica20 – pois “pensando originalmente, a linguagem é 
idêntica à alegoria […]” (SCHLEGEL, 2016, p. 551) – penetra-se novamente no 
centro da discussão sobre uma teoria estética da Darstellung, e talvez uma das 
máximas poéticas mais ilustrativas do primeiro romantismo, e que, 
simultaneamente, exibe já uma grande desconfiança com a proposta de Schelling, 
seja um conhecido pólen de Novalis: “Nós procuramos por toda parte o 
incondicionado (das Unbedingte), e tão só encontramos coisas (Dinge)” 
(NOVALIS, 1978, p. 413). 
 O componente poético que o primeiro romantismo acreditava ser necessário 
para a exposição (figurativa) do universal, quer dizer, da beleza, da “obra de arte 
que eternamente forma a si mesma” (SCHLEGEL, 2016, p. 524), como escreve F. 
Schlegel, compromete-se com o resgate da alegoria como elemento central de 
significação e representação plenas de mundo, pois, para seus adeptos, observa 
Márcio Seligmann-Silva, “não há poesia nem prosa puras, […] a linguagem nunca 
se deixa reduzir nem à pura auto-referencialidade (se a imagem sempre é alegórica, 
ela sempre “está para um outro”), nem tampouco à pura denotação” (SELIGMANN-
SILVA, 2005, p. 313). A poesia, enquanto legítima Darstellungskunst, carece ser 
compreendida como exposição de sua própria busca, tradução artística de seu 
anseio pelo inefável, apresentação via formas estéticas do inexponível, e isso, no 
intuito de introduzir uma interpretação menos filosófica (leia-se: teórica [científica]) 
e mais artística (leia-se: estética [beleza]) da necessidade humana de dar concretude 
ao incondicionado, de sua crença na realidade do ideal, na intuição do “que há de 
mais elevado” expresso pela contemplação da bela obra de arte. “Noutras palavras: 
toda beleza é alegoria. O que há de mais elevado, justamente por ser inefável, só 
pode ser dito alegoricamente” (SCHLEGEL, 2016, p. 524). Ou como quer Novalis, 
acentuando a irmandade entre linguagem poética e a forma estética do enigmático, 
algo que pode remeter o leitor e a leitora diretamente ao tema da representação 
religiosa do em si do mundo em Schopenhauer.  
 

O sentido para a poesia tem muito em comum com o sentido para 
o misticismo. Ele é o sentido para o próprio, pessoal, 
desconhecido, misterioso, que deve ser revelado, o 
necessariamente casual. Ele expõe o inexponível. Ele vê o 
invisível, sente o que não se pode sentir etc.21 

 
O modo pelo qual o incondicionado pode ser sensibilizado/significado por 

um conteúdo real, isso exigiria conceber a arte como forma de expressão não-
pura, condicionada, não mais incólume à própria contingência, ao caráter 
fragmentário da linguagem; trata-se, nos dizeres de Novalis, de atividade infinita,22 
que faz confluir forma estética (alegoria) e modelo de apresentação do todo 
(poesia), uma atividade que exprime o universal poeticamente pelo particular, 
ambicionando, desse modo, sua exposição antiespeculativa pela mediação da 
poética do fragmento, recurso conhecido na estética do primeiro romantismo: 
apresenta-se o “acabado”, “perfeito”, o “incondicionado”, via recurso à poética do 
que é “inacabado”, “incompleto”, “indeterminado”. Nesse sentido, a alegoria é 

                                                            
20 Sobre o tema da alegoria no primeiro romantismo, principalmente em F. Schlegel, ver: FRANK, 
2015, p. 287-306, páginas nas quais o autor trata preponderantemente do tema.  
21 NOVALIS, apud SELIGMANN-SILVA, 2005, p. 315.  
22 Em sua interpretação sobre o objeto da filosofia, Novalis concebe, em seus Fichte-Studien, o “ser” 
como movimento pleno, em atividade, “vindo-a-ser”, e a tarefa de compreendê-lo, por sua vez, 
como uma “atividade indeterminada”, sendo que o saber que daí poderia emergir (filosófico) “[…] 
apenas [pode] ser revelado através do ser e o ser, somente através da atividade”. Cf. NOVALIS, 
1978, p. 148.  



André Luis Muniz Garcia       117 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

atividade infinita do ato de dizer o universal, do dizer o incondicionado através do 
que é relativo, parcial, o que, diretamente, projeta uma crítica do primeiro 
romantismo à tarefa do filósofo de estabelecer um modelo puro e total – 
especulativo – da representação pela arte, como vislumbrava Schelling.  

Aliás, o poeta, personagem a quem essa tradição alemã incumbiu tão difícil 
tarefa, parece entrar triunfante pela antiga porta da qual foi, já desde o platonismo, 
expulso, e não é outra a convicção que o próprio Schopenhauer nele deposita. 
Sua afirmação no capítulo 37 dos Suplementos é contundente nesse sentido e nos 
faz pensar em ressonâncias desta tradição romântica em seu pensamento estético:  

 
Embora o poeta, como qualquer artista, exiba-nos sempre apenas 
o singular, o individual; ainda assim o que ele conheceu e quer 
propiciar-nos é a ideia (platônica), a espécie inteira; […] 
aparentemente lida com o particular, mas em verdade lida com 
aquilo que existe em toda parte e em todos os tempos […] a poesia 
nos quer fazer conhecer as ideias (platônicas) dos seres por 
intermédio do singular e à maneira do exemplo: a filosofia nos 
quer ensinar a conhecer no todo e universalmente a essência 
íntima das coisas que aí se exprime. (SCHOPENHAUER, MRV II, 
§37, p. 512). 

 
O propósito da poesia é mostrar-nos num exemplo “o que é a essência e 

existência do ser humano” (Ibidem, p. 518), afirma no supracitado capítulo, e a 
primazia do drama trágico é para ele indiscutível. Se, por um lado, a irredutível 
posição de Schopenhauer segundo a qual a tarefa da arte poética é o conhecimento 
intuitivo da ideia, posição que o aproximava do modelo de representação estético-
idealista de Schelling, por outro, a dissociação rigorosa entre mediação filosófica 
(conceito) e artística (alegoria) acentua a impossibilidade de demonstração do 
acesso ao “enigma do mundo” pela poesia, já que ela não pode ser subsumida sob 
a forma do fazer filosófico (conhecimento do universal pelo princípio de razão). 
Se a exposição simbólica do universal é possível, ela só pode ser feita na forma 
do exemplo, do particular, ou seja, só pode ser alegoricamente fundada, e isso a 
favor dos românticos, também próximo a Kant – mas contra Schelling. O símbolo, 
aliás, representante em Schelling da unidade entre esquemas e alegoria, se torna 
uma forma “bastarda” de alegoria no livro III d’O mundo (§50). É nesse livro aliás 
que Schopenhauer dá mostras de sua posição limiar entre idealismo (no caso, de 
Schelling) e o primeiro romantismo (com Novalis e Schlegel).  
 A reflexão schopenhaueriana sobre o estatuto da alegoria para a arte é 
amplo e pretende percorrer não só a poesia, mas também a pintura, por exemplo. 
Quem já se deparou com as seções finais do livro III d’O mundo pode ter 
dificuldades, como eu, com a reflexão feita por Schopenhauer em torno do tema 
da alegoria, falo aqui de certa variação do seu valor para as artes plásticas e para 
a poesia.  Schopenhauer é categórico: o uso da alegoria na pintura deve ser 
rechaçado, já que a pintura dá ao artista o intuitivo e, ao se valer da alegoria na 
composição pictórica, o artista conduz o conteúdo sensível ao conceito, fato que, 
no caso da poesia, não ocorre, pois aqui, afirma Schopenhauer, “a relação é 
inversa: [na poesia] o que é dado imediatamente em palavras é o conceito, e o 
próximo passo é sempre ir deste ao intuitivo, cuja exposição tem de ser executada 
pela fantasia do ouvinte” (SCHOPENHAUER, MRV I, p. 317). Com sutil, porém 
relevante, contraposição a Schelling, a poesia parte de conceitos, de palavras 
abstratas (sua matéria), em direção ao imediatamente intuitivo, a ideia (o “ser-
objeto”), e para tanto se vale justo de um procedimento alegórico para significar 
algo outro daquela universalidade abstrata (o conceito).  



 118      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

 O erro do uso da alegoria na pintura (que, no fundo, trata-se de uma crítica 
ao artifício retórico, pela pintura, da ekphrasis) estabelece, por sua vez, claro 
distanciamento da estética de J. J. Winckelmann, para quem as imagens, quanto 
mais adquirem a forma de conceitos gerais, tanto mais conseguem expor com 
universalidade um modelo ideal de beleza. Nos manuscritos que compõem seus 
Pensamento sobre a imitação das obras gregas na pintura e na escultura, encontra-
se sua conhecida proposta de fundir o trabalho imagético do poeta com aquele do 
pintor e do escultor. O artista plástico, segundo Winckelmann, “busca se mostrar 
tal como um poeta, pintando figuras por meio de imagens, isto é, alegoricamente” 
(WINCKELMANN, 2002, p. 55). Alegoria é uma mediação, um procedimento 
estético empregado para aludir a conceitos através de imagens, pois apenas 
mediante conceitos apresenta-se “a capacidade [humana] de sentir (empfinden) o 
belo na arte”, permitindo assim com que imagens operem uma transcendência 
(Ibidem, p. 212).23 As deficiências das artes plásticas na Grécia clássica teriam sido 
supridas com o contínuo exercício de imitação, pelo pintor e escultor, da atividade 
alegórica do poeta grego, imbricando poesia e artes plásticas num mesmo impulso 
artístico.  
 Essa interpretação já havia sido alvo de conhecida crítica “iluminista” por 
parte de G. E. Lessing no início de seu Laocoonte ou sobre os limites da pintura e 
da poesia24, e com ela parece consentir Schopenhauer no livro III d’O mundo. 
Aquilo que a ideia “representa” – a própria forma do em si do mundo – é perdida 
quando tornada conceito pela imagem pictórica, pois perder-se-ia aí a própria 
ideia, “o absolutamente intuitivo” (§49), e com isso também a possibilidade de um 
acesso artístico à verdade universal. A máxima horaciana – Ut pictura poiseis –, 
tão influente na conquista do espaço pictórico iniciada por Giotto e que recebe na 
estética de Winckelmann um acabamento crítico, é rechaçada. Estaria 
Schopenhauer assumindo uma posição demasiadamente iluminista, ao não querer 
o contágio da alegoria pictórica na poesia, tal como Lessing, que quis privar o 
drama (vide o exemplo de seu Natan, o sábio) da influência das artes escultóricas? 
Impossível destinar devida atenção a essa questão aqui.  
 Arte iminentemente intuitiva é a poesia, na qual unicamente a alegoria pode 
combinar, com a ajuda da fantasia, a imagem da “universalidade transparente e 
abstrata dos conceitos” com uma referência intuitiva imediata, ou seja, obtendo 
dessa universalidade “um precipitado concreto, individual, [a saber,] a 
representação intuitiva” (SCHOPENHAUER, MRV I, p. 321). Todas as ideias, todos 
os graus de objetivação da vontade, do “em si” na natureza “são exponíveis pela 

                                                            
23 A mitologia grega tal como concebida pela poesia épica de Homero é, nesse sentido, exemplar 
para Winckelmann. Baseado nela a pintura grega teve seu grande e triunfante desenvolvimento, 
como ele próprio escreve: „Im Altertume hingegen war eine jede Vorstellung der Geschichte einer 
Gottheit in dem geweihten Tempel auch zugleich als ein allegorisches Gemälde anzusehen, weil 
die ganze Mythologie ein Gewebe von Allegorie war. Homers Götter, sagt jemand unter den Alten, 
sind natürliche Gefühle der verschiedenen Kräfte der Welt; […] “E o complemento desse argumento 
é bastante relevante para se pensar a proximidade entre poesia e pintura na Grécia clássica: „Das 
Gemälde des Parrhasius wird allezeit ein Beweis bleiben, dass die Alten gelehrter als wie in der 
Allegorie gewesen“. Ibidem, p. 138-9.  
24 “A ofuscante antítese do Voltaire grego [subent. Winckelmann], que a pintura seja uma poesia 
muda e a poesia uma pintura falante, não se encontra por certo em nenhum manual de ensino. Era 
uma ideia, como muitas outras que Simônides tivera, cuja parte verdadeira é tão evidente que 
cremos ter de passar por cima do falso e do indeterminado que ela traz consigo. No entanto os 
antigos não o ignoraram, mas, ao restringir o julgamento de Simônides sobre o efeito das duas 
artes, não se esqueceram de precisar que, não obstante a semelhança desse efeito, elas assim são 
diferentes tanto nos objetos como no modo de sua imitação […]. […] [Foi uma falsa interpretação 
que] deu origem na poesia à mania da descrição e na pintura a da alegoria […]” (LESSING, 2016, 
p. 337). 



André Luis Muniz Garcia       119 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

poesia” (Ibidem, 322), isto é, a linguagem alegórica da poesia é responsável por 
operar a adequada mediação estética para a apresentação do em si do mundo; é 
capaz de tornar conceitos (palavras abstratas) intuições da essência metafísica do 
mundo, do incondicionado, e nisso Schopenhauer enxerga o próprio 
desenvolvimento artístico das modalidades de composição poética: a poesia 
descritiva (narrativa histórico-poética); a poesia épica e, por fim e no mais alto 
grau de evolução dessa arte, a exposição pela lírica e pela tragédia, esta, por sua 
vez, “o ápice da arte poética” (Ibidem, 333).    
 

 
3. DOUTA IGNORÂNCIA: ALEGORIA E A ESTÉTICA DO ENGANO   
 

A isto se relaciona, de igual 
maneira, a ocasional  

vontade de o espírito se deixar 
iludir, talvez 

pressentindo travessamente que 
as coisas não são assim,  

de que apenas se convenciona 
que sejam assim,  

um gosto na incerteza e 
ambiguidade, um jubiloso  

fruir da arbitrária estreiteza e 
descrição 

de um canto, do extremamente 
próximo, da fachada,  

do que é ampliado, diminuído, 
deslocado, embelezado […] 

 
Nietzsche, Para além de bem e 

mal, 230. 
 

A forma poética, suas variantes métricas e rítmicas, sua força imagética, 

acomete o(a) ouvinte, o(a) leitor(a) de um arrebatamento sedutor, consegue fundir 

nele(a) uma significação do ser-objeto, um “sentido real” (a expressão é de 

Schopenhauer) dos diversos graus de objetivação da vontade, transpondo – num 

procedimento que só faz sentido se não for mediado por “por quês” – a palavra 

abstrata em intuição imediata. Aqui, no entanto, caberia uma pergunta: mas de que 

modo concebe essa “imediatez”, já que ao longo de todo seu argumento 

Schopenhauer está a supor um procedimento, uma mediação? Foi frisada, ao longo 

deste artigo, uma mediação (alegoria) para o imediato intuitivo, para a ideia. Desse 

modo, o que quer dizer propriamente essa imediaticidade? Acesso direto? 

Supressão do conceito como exclusiva forma de mediação? Mas não seria um tanto 

quanto problemático, depois desse longo percurso, assumir, em Schopenhauer, o 

registro simbólico da alegoria enquanto apresentação direta, denotativa, uma 

referência objetiva ao em si? É preciso recapitular um tema central na argumentação 

de Schopenhauer, a fim de jogar luz a esse questionamento; falo aqui de um 

resgate do entendimento de Schopenhauer da mediação estética da alegoria em 

seu assumido papel de “mentira” (poética).  

 No capítulo 37 dos Suplementos, o impactante procedimento estético da 

poesia é descrito como “misterioso lenocinium”, pois através de técnica ilusória (a 

versificação poética) “pensamentos distorcidos e falsos ganham […] uma aparência 

de verdade” (SCHOPENHAUER, MRV II, p. 514). Reconhece-se já essa estratégia, 



 120      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

ela está presente, como acima mostrado, na reflexão de Schopenhauer sobre o 

estatuto da alegoria na visão de mundo religiosa. Lá se dizia: é como se a verdade 

pudesse ser vestida com o “traje da mentira”, considerando-se mentira não em seu 

sentido moral ou epistêmico, mas sim enquanto mediação estética ilusionista, 
consorte à própria forma estética da linguagem sensu allegorico. A ilusão 

(fundamental para satisfação da necessidade metafísica do homem) gerada pela 

religião seria esta: supor alcançar efetivamente a essência metafísica do mundo, 

abandonando a universalidade abstrata do conceito para experimentar, sob a forma 

da figuração mística, uma intuição da vontade. Esse esquema vale também para a 

poesia.  

 Em suas preleções sobre estética na Universidade de Berlim, publicadas sob 

o título Metafísica do belo, Schopenhauer (re)afirma a tese segundo qual todo 

grande poeta “tem o dom do intuitivismo”, para o que destaca o nome de Dante, 

exemplo do “tipo” poeta, já que a grandeza de sua poesia residiria em “possuir a 

verdade do sonho”, e ele complementa: “Dante nos permite coisas inimagináveis, 

como em sonho; elas nos iludem justamente assim” (SCHOPENHAUER, MB, p. 

198). Em primeiro plano está a estética barroca do sonho como recurso poético 

para interpretação da vida a partir do metro da ilusão, amplamente divulgada 

também pelo barroco alemão,25 mas que certamente tornou-se canônica na 

literatura na boca da personagem Segismundo, retratado na comédia A vida é 
sonho de Calderón de La Barca – aliás, autor dileto de Schopenhauer: “Que é a 

vida? Um frenesi. / Que é a vida? Uma ilusão, / uma sobra, uma ficção; / o maior 

bem é tristonho, porque toda a vida é sonho, e os sonhos, sonhos são” (DE LA 

BARCA, 2007, p. 73). Sobreposto esse recurso barroco à poesia de Dante, nota-se 

a estética do arrebatamento ilusório das imagens alegóricas, ao fazer o(a) leitor(a) 

imaginar “coisas inimagináveis”. A fantasia opera, portanto, pela mediação do 

sonho, uma realidade que de outro modo não seria acessível, e justo a essa 

realidade captada por procedimentos ilusórios Schopenhauer denomina ali: 

verdade onírica. O que esta expressão tem de valioso para uma estética da alegoria 

precisaria ser discutido a parte, em artigo mais audacioso e esmerado do que 

consta destas considerações finais.   

 Talvez aqui, no âmbito de uma verdade onírica, poesia e misticismo possam, 

como já queria o primeiro romantismo, compartilhar o mesmo leito. Distantes de 

uma linguagem realista, poeta e místico optam por um recurso estético à 

“linguagem onírica”, o que acentua a rejeição a um mero referencialismo (a 

linguagem buscando significar estruturas extralinguísticas), permitindo, isto sim, 

como em nossos sonhos, uma (como já propunha Novalis) “significação livre”26. À 

guisa de uma conclusão seria importante apresentar algumas consequências dessa 

posição schopenhaueriana, um tanto quanto paradoxal, deve-se dizer, pois 

Schopenhauer parece assumir aí que há um verdadeiro acesso ao em si do mundo 

pela poesia, mas isso sob a seguinte condição: é necessário assumir certa atração 

                                                            
25 Sobre isso, ver: BARNER, 2002. 
26 A confrontar com a interpretação que lhe empresta Novalis: “O sonho é frequentemente 
significativo e profético, porque é um efeito da natureza da alma – e portanto consiste na ordem 
de associação – Ele é significativo como poesia – mas também devido a isso, significativo de 
modo irregular, totalmente livre”. Citado por SELIGMANN-SILVA, 2005, p. 313 (nota 10).  



André Luis Muniz Garcia       121 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

lúdica exercida pelo poema, que nos atrai e nos conduz pelo encanto de uma 

inocente mentira – aludindo aqui a já citada pia fraus –, ou seja, sob o manto de 

um procedimento estético ilusionista que nos seduz e engana, no sentido de fazer 
com que algo passe despercebido, sem que careçamos saber seu porquê e seu 

como. E de relance vemo-nos lançados aos bastidores do clássico tema do poeta 

como mentiroso, como enganador.  

 É conhecida a radical oposição de Sócrates à poesia homérica enquanto 

elemento formador da cultura grega. A objeção, que é abertamente problematizada 

nos livros II, III e X da República, introduz alguns elementos úteis para a 

compreensão daquilo que em Schopenhauer aparece como elogio estrito ao uso 

da mentira no sentido de ser um poderoso recurso estético de comunicação da 

verdade. Ao citar Homero (mas também os tragediógrafos!) como modelo de 

discurso que privilegia a mentira, em sua ilusória identificação entre o mundo e 

discurso (poético), Sócrates afirma diretamente a Adimanto: 
 

[…] Ninguém de bom grado aceita ser enganado (ψεύδεσθαι) na 
parte mais importante de si mesmo e sobre questões muito 
importantes… Ao contrário, mais que tudo, temem ter a mentira 
lá instalada. […] É que pensas que estou falando algo solene… 
Mas estou falando que deixar-se enganar em sua alma e 

permanecer enganado a respeito do que é real (περὶ τὰ ὄντα), 

ser ignorante (ἀμαθῆ εἶναι) e nela manter a mentira, tendo-a 
como coisa sua, é o que menos admitiriam e mais odiariam [os 
homens] em tal situação. (PLATÃO, A república, 382a-b)    

 

A mentira deve ser banida da cidade justa senão porque ela engana e faz 

permanecer ignorante aquele que por ela é cultivado. A relação intrínseca entre 

engano e ignorância é decisiva para a compreensão do estatuto da mentira na 

poesia, já que implica a comunicação e apreensão de conteúdos sobre os quais 

não se carece perguntar pelo “o que é”. Pela mentira não se legitima o saber, já 

que mentir e enganar são atitudes que se contrapõem diametralmente à verdade, 

e a verdade é o que não nos passa percebido (ἀλήθεια). Nesse contexto, a função 

moral negativa da poesia é testada: censura-se ao poeta sua tarefa de educador, já 

que promove um lógos, um discurso, que prescinde da verdade; ele cultivaria uma 

forma de vida que afirma a ignorância. Sua “injustiça” (aspecto moral) assenta-se 

no uso desregrado da mentira como mediadora daquilo que ambiciona comunicar 

e ensinar. A poesia é, por definição, causa de corrupção da pólis justa por 

dissimular o saber, o conhecimento, via recursos poético-retóricos, uma vez que 

torna “o que é real” consorte a imagens, a “verossimilhanças”. A poesia, assim, é 

reprovada como promotora da padeia grega justo por permitir a ignorância (o 

“deixar-se-enganar” sobre o ser em si das coisas); a educação pela poesia flerta 

com o engano e a mentira, o que nos obrigaria a reconhecer a necessidade de 

“certa” ignorância na construção e consolidação da cultura grega. Recorde-se aqui, 

como exemplo, daquele elogio de Sócrates a Estersícoro no Fedro, por ter 

composto uma justa réplica (o que, no entanto, o levou à cegueira) às falsidades 

contatadas por Homero sobre Helena, alegando: “não é verídica esta versão / não 

andaste em naus bem cobertas / não vieste às torres de Troia” (PLATÃO, Fedro, 

243a-b). Por cultivar mentiras, ludíbrios, enganos, a poesia é responsável pelos 



 122      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

vícios, pelos males, ali onde reina a ignorância. O poeta é sim “capaz de causar 

dano às pessoas de bem” e nisso “está o maior perigo” (PLATÃO, A república, 
605c). O livro X da República tem conhecido desfecho sobre o assunto: no lugar 

da poesia é eleita a filosofia, legítima guardiã da paideia.  
   Nada mais estranho, portanto, ao platonismo do que o resgate de uma 

forma estética ilusionista – no caso, a alegoria – para mediar a relação do homem 

com aquela face profunda e essencial do mundo à qual visa apreender27. Mas essa 

licença artística não é mais tabu em alguns casos da estética alemã pós-terceira 

Crítica. Só para ficar aqui com um caso, aquele do primeiro romantismo: nele o 

acesso privilegiado da filosofia à ideia é rechaçado, algo amplamente assumido 

por correntes estéticas alternativas ao idealismo (leia-se Hegel, pois Schelling é um 

caso-limite). O quanto a ironia de Schlegel e Novalis, por exemplo, à pretensão de 

sistematização do absoluto pelo discurso científico-filosófico; o quanto suas 

estratégias estéticas de retomada de uma linguagem mitológica, onírica, barroca, 

para fins de expressão daquilo que transcende ao homem, e que por isso mesmo 

tanto o instiga; em suma: o quanto isso influenciou o primeiro romantismo, 

careceria de outro estudo à parte.28 Mas não resta dúvida quanto ao 

recrudescimento levado a cabo por procedimentos estéticos tão estranhos ao 

cânone filosófico (idealismo), quero dizer, à reflexão especulativa, oriundos de 

profundo estudo da arte greco-romana, a contar pela atração dos românticos por 

recursos ilusórios que despertam no(a) ouvinte e no(a) leitor(a) um certo prazer 

pelo deixar-se enganar, um “prazer na ilusão” (a expressão é de um jovem e voraz 

leitor de Schopenhauer – Nietzsche).29 Quanto ao elogio do engano enquanto 

alternativa poética à “verdade” (especulativa) dos filósofos, permitam-me lembrar 

aqui um espirituoso pólen de Novalis publicado, em 1798, na revista Ateneu.  

 
Quanto mais ignorante se é por natureza, tanto mais capacidade 
para o saber. Cada conhecimento novo faz uma impressão muito 
mais profunda, mais vívida. Observa-se isso claramente ao 
ingressar numa ciência. Por isso através do excessivo estudar se 
perde capacidade. É uma ignorância oposta à primeira ignorância. 
Aquela é ignorância por deficiência — esta por excedência de 
conhecimento. Esta última costuma ter os sintomas do ceticismo — 
É porém um ceticismo spurius — por fraqueza indireta de nossa 

                                                            
27 Contra-ataque a esse posicionamento teve aliás conhecido encaminhamento na estética de Hegel, 
não só em virtude de sua crítica à mediação alegórica, mas, principalmente, em sua crítica à 
pretensa autossubsistência do ilusionismo, de suas categorias formais e consequências artísticas, na 
estética. “[…] parece que sempre permanecerá prejudicial para a arte o fato de necessitar do engano 
[Täuschung], mesmo que de fato se submeta a fins sérios e produza efeitos sérios. Pois o belo 
possui sua vida na ilusão [im Scheine]. Mas reconhece-se com facilidade que um fim último 
verdadeiro em si mesmo não precisa ser produzido por meio do engano [Täuschung]. E mesmo 
que por meio dele a arte consiga aqui e ali atingir algum fomento, isso só poderá acontecer de 
modo restrito; e mesmo assim o engano [Täuschung] não poderá valer como o meio mais adequado. 
Pois o meio deve ser adequado à dignidade da finalidade, sendo que a ilusão [Schein] e o engano 
[Täuschung] não podem gerar o verdadeiro, mas somente o verdadeiro pode gerar o verdadeiro” 
(HEGEL, 2015, p. 30. Cotejado e com alterações minhas a partir da edição alemã: HEGEL, 1971, 
Werke 13, p. 17).      
28 Importante citar, nessa direção, a interpretação dessa temática por Karl Bohrer (1989).  
29 Dentre inúmeras passagens, ver Nascimento da tragédia, seção 12. In: NIETZSCHE, 1999, vol. 1, 
p. 83. 



André Luis Muniz Garcia       123 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

faculdade de conhecer. Não se está em condições de penetrar a 
massa e vivificá-la completamente em forma determinada — a força 
plástica não é suficiente. Assim o espírito de invenção de cabeças 
jovens, e dos exaltados — assim o afortunado golpe de mão do 
iniciante, ou do leigo rico de espírito, tornam-se facilmente 
explicáveis. (NOVALIS, 1988, p. 87). 

 

Não é mais estranho ao ouvido de um cultivado(a) autor(a) ou leitor(a) do 

início do século XIX a frase de Schopenhauer, segundo a qual a verdade pode ser 

comunicada, com certa força de atração, por uma inverdade; ou que a verdade é 

acessada, no caso da linguagem alegórica, sob “o traje da mentira”. Mencionada já 

por Jair Barboza, e mesmo considerando-se as intransponíveis divergências 

argumentativas e conceituais, não é estranho, por exemplo, também ao jovem 

Schelling, escrever, próximo ao ano daquele supracitado pólen de Novalis, no seu 

Sistema do idealismo alemão, que a função simbólica, uma vez expressão do que 

é finito (pela linguagem ordinária), mente (lügt), engana-nos sobre a apresentação 

de um “infinito sensível”30. É certo que sua pretensão especulativa em demonstrar 
o possível acesso estético, pelo símbolo (e não pela alegoria, exclusivamente), à 

ideia, ao absoluto, derraparia num verdadeiro saltus mortalis, caracterizado pela 

lacuna entre a finitude e particularidade semiótica do símbolo e a 

incomensurabilidade semântica do infinito. Mas quando se trata de expor o 

inexponível, o deixar algo passar despercebido é recurso estético subjacente, 

contagioso. Admitir o “fingimento” (a expressão é de Jair Barboza) como estratégia 

para apresentar a concreção sensível do universal soa conhecida retórica romântica 

para exaltar os limites de compreensão do incompreensível (absoluto), e Schelling 

não parece ter deixado de perseguir tal solução quando insistiu na centralidade da 

linguagem do mito como modo privilegiado de apresentação estética do mundo, 

mas isso, sem se dar conta de que o problemático estava em outro lugar, a meu 

ver, na compatibilização entre filosofia e poesia, entre reflexão especulativa (teoria) 

e estética (arte)31. Leia-se, por exemplo, quão mais lépido escreve Schopenhauer, 

no segundo tomo dos Parerga, sobre a pretensão da mitologia de propiciar aos 

ouvintes (gregos) um acesso alegórico aos “proto-tipos de todas as coisas e 

relações”.  
Mais do que qualquer outra a mitologia dos gregos sempre deu 
estofo a interpretações alegóricas, pois ela convida a isso, 
porquanto empresta esquemas para a sensificação 
[Veranschaulichung] de quase todos os pensamentos 
fundamentais, sim, ela contém de certa maneira os proto-tipos 
[Urtypen] das coisas e relações, que justamente transparecem 
[durchscheinen] sempre e em todo lugar como tais; ela surge 
propriamente do impulso lúdico dos gregos de a tudo personificar. 
Por isso os mitos foram já compreendidos, desde os mais antigos 
tempos, já desde Hesíodo, alegoricamente. Assim, por exemplo, 
são na verdade apenas alegorias morais quando ele (Teogonia, 
versos 211 ss.) menciona as crianças da noite e logo adiante as 
crianças de Éris, sendo elas: esforço, dano, fome, dor, luta, morte, 

                                                            
30“É no fingimento (na mentira) do símbolo que a grandeza relativa devém um “espelho” da 
grandeza absoluta, da infinitude” (BARBOZA, 2002, p. 213).   
31 Tento mostrar como Nietzsche se atentou para esse problema e procurou enfrentá-lo em: 
GARCIA, 2017. 



 124      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

contenda, mentiras [Lügen], injustiça, desgraça e juramento. […] 
Também para todo sistema cosmológico e metafísico há de se 
encontrar, pela mesma razão, uma alegoria existente na mitologia. 
(SCHOPENHAUER, P II, pp. 482-3). 

 

Ali onde a filosofia não prospera na satisfação da necessidade metafísica do 

homem, das massas, isto é, na exposição intuitiva do em si do mundo; ali onde 

mediações lógico-proposicionais encontram seu limite; justo aí entra em cena a 

tarefa lúdica da poesia, das mediações estéticas, a manifestar sob a forma alegórica 
da verossimilhança, da aparência da verdade, as protoformas das coisas.  

 Sim, Schopenhauer assume aquele esoterismo platônico de acordo com o 

qual uma linguagem simbólica, um discurso figurativo é “ignorante” quanto ao 

manejo rigoroso do conceito e suas consequências. Mas a ignorância é aqui 

condição, e não déficit, do uso estético da linguagem (seja poética ou religiosa), 

pois é nela que se encontra o critério de satisfação da necessidade metafísica do 

homem, uma espécie de phármakos (para usar, aliás, uma expressão do próprio 

Platão32) útil e válido para promover certo contentamento no homem33, em virtude 

de sua “fáustica” busca pelo “ideal”, pelo acesso ao que lhe transcende, via sonho 

(ilusão) do imutável e divino.34 Quando essa  pia ignorância, inerente à revelação 

religiosa da verdade, está tão próxima da arte poética (o que as aproxima é o sensu 
allegorico); ali onde o ilusionismo poético confunde-se com a forma antinaturalista, 

antirrealista, enigmática dos mistérios, como é o caso com a mitologia, ora, justo 

aí o saber filosófico é barrado e taxada sua inconveniência e impropriedade, e em 

seu lugar uma experiência artística, simbólica, é convocada, uma via ilusória da 

verdade – a “verdade onírica” –, pelo que nos deixamos enganar inocentemente 

acerca da essência do mundo, sim, um ludíbrio momentâneo, mas desejado e 

afirmado de modo declaradamente exotérico agora como via da “resignação, […] 

[da] renúncia, não apenas da vida, mas de toda a vontade de vida mesma” 

(SCHOPENHAUER, MRV I, p. 333). Se a poesia, ali onde ela se torna uma práxis 

religiosa, quando ela se torna mitologia; se ela se encontra então arraigada às 

experiências e vivências mais elementares de um povo, sendo o poeta seu espelho, 

não teríamos aqui a mentira, contada por uma linguagem poético-alegórica 

pungente, operando uma função mediadora da redenção? De uma redenção, pela 

poesia, estética – e não… ascética? 

 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  
BARBOZA, Jair. Infinitude objetiva e estética: natureza e arte em Schelling e 
Schopenhauer. São Paulo: Editora Unesp, 2002. 

                                                            
32 Cf. PLATÃO, A república, 389b. 
33 Contra uma referência direta, que beneficiasse uma compreensão exotérica da verdade pela 
linguagem alegórica, Schopenhauer afirma no capítulo 17 dos Suplementos: “A verdade não pode 
aparecer nua diante do povo” (SCHOPENHAUER, MRV II, p. 202). 
34 Esse, aliás, um dos Leitmotiven do Fausto II, que pretende cantar, já no seu início, a “ânsia 
humana”, como espelho refletindo, a vida. “Surge magnífico o arco multicor! / Nítido ora, ora no 
éter se espalhando, / Imbuindo-o de aromático frescor. / Vês a ânsia humana nele refletida; / 
Temos, no espelho colorido, a vida” (GOETHE, 1997, p. 210 [versos 4725-27]).   



André Luis Muniz Garcia       125 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

BARNER, Wilfried. Barockrhetorik: Untersuchungen zu ihren geschichtlichen 

Grundlagen. Tu ̈bingen: Niemeyer, 2002. 

BEHLER, Ernst. Frühromantik. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 1992. 

BOHRER, Karl. H. Die Kritik der Romantik. Der Verdacht der Philosophie gegen 
die literarische Moderne. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1989. 

BRANDAO, Eduardo. A noção de idéia em Schopenhauer à luz da filosofia de 

Schelling. In: WERLE, Marco A. et al. (Orgs.). Arte e Filosofia no Idealismo Alemão. 

São Paulo: Barcarolla, 2009. 

DE LA BARCA, Calderón. A vida é sonho. Trad. Renata Pallottini. São Paulo: Hedra, 

2007. 

DE VRIES, Hent. Zum Begriff der Allegorie in Schopenhauers Religionsphilosophie. 

In: SCHIRMACHER, Wolfgang (Hsg.). Schopenhauer, Nietzsche und die Kunst. 
Band 4. Wien: Passagen Verlag, 1991. 

DEBONA, Vimar. As formas da razão no pensamento de Schopenhauer e a 
possibilidade de uma razão ético-mística. Dissertação de Mestrado em Filosofia. 

Pontifícia Universidade Católica do Paraná. Curitiba, 2008. 

FRANK, Manfred. Auswege aus dem deutschen Idealismus. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp, 2007.  

______. Einführung in die frühromantische Ästhetik: Vorlesungen. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp, 2015. 

GABRIEL, Markus. Der Mensch im Mythos: Untersuchungen über Ontotheologie, 

Anthropologie und Selbstbewusstseinsgeschichte in Schellings Philosophie der 
Mythologie. Berlin/New York: Walter de Gruyter, 2006. 

GARCIA, André L. M. O teórico e o antiteórico ponto de vista de Nietzsche sobre 

a ciência: discutindo com a interpretação naturalista. Revista Limiar, v. 4, 2017. 

GOETHE, Johann Wolfgang von. Fausto. Trad. Jenny Klabin Segall. Belo Horizonte: 

Editora Itatiaia, 1997. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Werke. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1971.  

______. Cursos de estética.  Vol. I. Trad. Marco Aurélio Werle. São Paulo: Edusp, 

2015. 

HÜBSCHER, Arthur. Der Philosoph der Romantik. Schopenhauer-Jahrbuch, Band 

34, 1951/1952. 

KANT, Immanuel. Crítica da faculdade de juízo. Trad. Valério Rohden et al. São 

Paulo: Forense Universitária, 2012. 

LEBRUN. Gérard. Kant e o fim da metafísica. São Paulo: Martins Fontes, 2002.  

LESSING, Gothold. E. Laocoonte: ou sobre os limites da pintura e da poesia. In: 

LESSING, G., E. Obras. Trad. Jacó Guinsburg et al. São Paulo: Perspectiva 2016. 



 126      A arte da apresentação do mundo 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Sämtliche Werke: Kritische Studienausgabe in 15 Bänden. 

Band 1. Hg. G. Colli und M. Montinari. Berlin/New York: Walter de Gruyter/DTV, 

1999. 

NOVALIS. Fragmente und Studien. In: Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich von 

Hardenbergs. Band II. MA ̈HL, Hans-Joachim und SAMUEL, Richard (Hg.). 

München/Wien: Carl Hans Verlag, 1978. 

OSTARIC, Lara. Works of genius as sensible exhibitions of the idea of the highest 

good. Kant-Studien, v. 101, 2010. 

OVÍDIO. Metamorfoses. Trad. Domingos Lucas Dias. São Paulo: Editora 34, 2017. 

PICOLI, Gleisy. T. Os limites da linguagem e o místico na filosofia de A. 
Schopenhauer. Tese de Doutorado em Filosofia. Universidade Estadual de 

Campinas. Campinas, 2018.  

PLATÃO. A república. Trad. Anna Lia Amaral de Almeida Prado. São Paulo: Martins 

Fontes, 2006. 

______. Fedro. Trad. José Cavalcante de Souza. São Paulo: Editora 34, 2016. 

SCHELLING, Friedrich. W. J. O mais antigo programa sistemático do idealismo 
alemão. Coleção “Os Pensadores”. Trad. Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: 

Editora Abril Cultural, 1979. 

______. Filosofia da arte. Trad. Márcio Suzuki. São Paulo: Edusp, 2001. 

SCHLEGEL, Friedrich. Conversa sobre poesia, In: Fragmentos Sobre Poesia e 
Literatura: 1797-1803 / Conversa Sobre Poesia. Trad. Márcio Suzuki et al. São Paulo: 

Editora Unesp, 2016. 

SCHMIDT, Alfred. Die Wahrheit im Gewande der Lüge: Schopenhauers 
Religionsphilosophie. München/Zürich: Piper, 1986. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche Werke in fünf Bänden. LÖHNEYSEN,  

Wolfgang v. (Hrsg). Stuttgart/Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986. 

______. Metafísica do belo. Trad. Jair Barboza. São Paulo: Editora Unesp, 2001. 

______. O mundo como vontade e representação (Tomo I). Trad. Jair Baborza. São 

Paulo: Editora Unesp, 2005. 

______.  O mundo como vontade e representação (Tomo II). Trad. Jair Barboza. 

São Paulo: Editora Unesp, 2015. 

SELIGMANN-SILVA, Márcio. O local da diferença: ensaio sobre memória, arte, 
literatura e tradução. São Paulo: Editora 34, 2005. 

STAUDT, Leo. Alegoria religiosa e a alegoria na filosofia de Schopenhauer. In: 

CARVALHO, Ruy et al. (Orgs.). Nietzsche — Schopenhauer: metafísica e significação 
moral do mundo. Editora da UECE: Fortaleza, 2015.  

SøRENSEN, Bengt A. Die »zarte Differenz«: Symbol und Allegorie in der asthetischen 

Diskussion zwischen Schiller und Goethe, In: HAUG, W. Formen und Funktionen 

der Allegorie. Stuttgart: J.B. Metzler, 1979. 



André Luis Muniz Garcia       127 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 103-127, JUL./DEZ. 2018 

TORRES FILHO, Rubens. R. O simbólico em Schelling, In: Ensaios de filosofia 
ilustrada. São Paulo: Editora Brasiliense, 1987. 

WACHTER, Allexander. Pólen: Fragmentos, Diálogos, Monólogo. Trad. R. R. Torres 

Filho. São Paulo: Iluminuras, 1988. 

______. Das Spiel in der Ästhetik: Systematische Überlegungen zu Kants “Kritik der 
Urteilskraft”. Berlin / New York: Walter de Gruyter, 2008. 

WINCKELMANN, Johann J. Gedancken über die Nachahnmung der Griechischen 
Wercke in der Mahlerey und Bildhauer-Kunst. In: Kleine Schriften,Vorreden, 
Entwürfe.  Walter de Gruyter, Berlin, 2002. 

 

 

Recebido em: 03-08-2018 

Aceito para publicação em: 02-11-18 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

   

O MUNDO COMO ARQUÉTIPO E COMO SOMBRA: SOBRE A 
ASSIMILAÇÃO DE SCHOPENHAUER DA TEORIA DAS IDEIAS DE 

PLATÃO 
THE WORLD AS ARCHETYPE AND AS SHADOW: ON SCHOPENHAUER'S 

ASSIMILATION OF PLATO'S THEORY OF IDEAS 
 

 

 
GUILHERME MARCONI GERMER1  

Universidade de São Paulo (USP) — Brasil 
guilhermeguita@gmail.com 

 

 

 

RESUMO: Nos propomos neste artigo a contribuir à apreciação da assimilação de Schopenhauer da 
teoria das Ideias de Platão, por meio da comparação da interpretação schopenhaueriana dessa 
doutrina com sua exposição platônica. Para tanto, partiremos do roteiro de leitura da teoria das 
Ideias de Platão recomendado por Schopenhauer em suas preleções na Universidade de Berlim 
(1820), e que destaca trechos de Filebo, A República e O Banquete. Após sua análise, defenderemos 
que Schopenhauer assume e ressignifica a distinção platônica entre o mundo como protótipo e 
cópia, associando o primeiro às forças naturais fundamentais, e o segundo, aos fenômenos do 
princípio de razão suficiente. Mostraremos também que Schopenhauer espera “corrigir” a 
“psicologia racional” de Platão, com o argumento de que “o conhecimento sem a intuição, que é 
intermediada pelo corpo, não possui estofo algum”, seguido da radicalização da teoria platônica 
de que o belo facilita o conhecimento das Ideias 

PALAVRAS-CHAVE: Belo. Modelos. Essências. Idealismo. Vanidade. 

ABSTRACT: In the following article we intend to investigate Schopenhauer’s assimilation of Plato’s 
theory of Ideas by means of its comparison with the Platonic original exposition. We will follow as 
a guiding line Schopenhauer’s presentation of Plato’s theory as it is offered in the series of lectures 
given by him at the University of Berlin (1820), which takes into consideration passages from 
Philebus, Republic and Symposium. We will argue that Schopenhauer subscribes the Platonic 
distinction between the Idea as the permanent prototype and the sensible as an ephemeral copy 
and resignifies it, associating the former with the natural and fundamental forces, and the latter to 
phenomena which fall within the realm of the principle of sufficient reason. We will try to show 
that Schopenhauer hopes to “correct” Plato’s “rational psychology” with the argument that 
“knowledge without intuition, which is mediated by the body, has no content”, followed by the 
radicalization of the Platonic theory that the beautiful “facilitates” the knowledge of the Ideas. 

KEYWORDS: Beautiful. Models. Essences. Idealism. Vanity. 

 

 

                                                            
1 Pesquisador de Pós-doutorado da Universidade de São Paulo (USP). 

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



Guilherme Marconi Germer        129 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

INTRODUÇÃO 

Schopenhauer entende que Platão e Kant foram os “dois maiores filósofos 

do Ocidente”2 (MVR I, §31, p. 237). No seio de ambas as filosofias se encontram 

“dois grandes e obscuros paradoxos”, que “são o melhor comentário um do outro, 

na medida em que se assemelham a dois caminhos completamente diferentes que 

conduzem a um mesmo fim” (Ibidem). Esse fim consiste na “essência do mundo”; 

e os dois paradoxos são, respectivamente, as “Ideias eternas ou formas imutáveis 

(ειδη)” (Ibidem),3 e a coisa em si mesma (noumeno). As Ideias constituem o 

“principal dogma” da doutrina platônica, “objeto séculos afora de reflexão, 

contenda, escárnio e veneração de muitas inteligências diferentes e bem 

informadas” (Idem, p. 236). A coisa em si kantiana, embora soe como algo muito 

distinto das Ideias, “em virtude das individualidades extraordinariamente diferentes 

de seus autores”, difere delas “por uma única determinação” (Idem, p. 237), a 

saber, o fato de não ser objeto para um sujeito do conhecimento. As Ideias 

platônicas, pelo contrário, são, segundo Schopenhauer, o objeto que ainda não 

entrou na forma da experiência ordinária, isto é, na forma do princípio de razão 

suficiente, cuja expressão pode ser resumida com as seguintes palavras: “Nada é 

sem uma razão pela que é” (SG, §5, p. 15). Ou ainda em termos mais simples, elas 

não ingressaram nos moldes do principium individuationis, que consiste na união 

do tempo, do espaço e da lei de causalidade. Por outro lado, as Ideias se 

subordinam à forma “original, principal e mais universal” (WWV I, p. 252) da 

representação, vale dizer, a de ser objeto para um sujeito. Por se adequar a essa 

forma, mas se livrar daquela outra, Schopenhauer conclui que a Ideia é a 

objetivação mais imediata e adequada possível da coisa em si mesma: “A Ideia é a 

coisa em si por inteiro, apenas sob a forma da representação: e aqui se encontra 

o fundamento da grande concordância entre Platão e Kant” (MVR I, p. 242). Como 

                                                            
2 Os livros de Schopenhauer citados a partir do original alemão têm por base a edição das obras 
completas do filósofo alemão organizadas por W. F. von Löhneysen (1986), cujas referências 
completas podem ser localizadas nas Referências bibliográficas. As traduções para o português aqui 
utilizadas com base nesses livros são de nossa autoria, e as abreviações a partir das quais nos 
referimos aos mesmos são as seguintes: 
Die Welt als Wille und Vorstellung, Band I — WWV I;  
Die Welt als Wille und Vorstellung, Band II (Ergänzungen) — WWV II; 
Kritik der kantischen Philosophie — KK; 
Über die vierfache Wurzel des Satzes vom zureichenden Grunde — SG; 
Über die Freiheit des Willens — F. 
Uma exceção foi feita para os dois seguintes livros, referidos a partir das seguintes abreviações: 
Parerga und Paralipomena, Band I — PP I; 
Parerga und Paralipomena, Band II — PP II. 
Eles também foram traduzidos para o português por nós, porém, com apoio na edição das obras 
de Schopenhauer organizadas por Rudolf Steiner (1985), cujas referências completas podem ser 
igualmente localizadas nas Referências bibliográficas.  
Quando nos valemos da tradução de Jair Barboza dos tomos I e II de O mundo como Vontade e 
como Representação (2005 e 1015, respectivamente), utilizamos as seguintes abreviações: 
O mundo como vontade e como representação — MVR I; 
O mundo como vontade e como representação (Suplementos) — MVR II. 
3 Platão utiliza diferentes termos para se referir às Ideias. Além de είδη e ιδέα, também usa μορφή 
(forma), παράδειγμα (paradigma, modelo ou arquétipo), γένος (gênero, classe), φύσις (natureza), 

ουσία (essência), e expressões como “... αὐτὸ”, “o próprio ...” ou “... κατ´αὐτὸ, “... em si mesmo”. 
Para mais detalhes sobre o léxico platônico em relação às Ideias, cf. ROSS, 1951, p. 12-16. Para um 
comentário sobre a Teorias das Ideias, cf. ANNAS, 2013, p. 83-87; e PENNER, 2006, p. 234-262. 



 130      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

a grande ambição da filosofia é “aprender a conhecer mais de perto (näher kennen 
zu lernen) a coisa em si mesma” (P II, §21, p. 23) — ela não poderá contornar as 

Ideias de Platão. 

A respeito das Ideias platônicas, Schopenhauer considera que sua 

“expressão mais breve e sucinta [...] foi dada por Diógenes Laércio (III, 12): ‘Platão 

ensina que as Ideias existem na natureza como protótipos (παραδείγματα), já as 

demais coisas apenas se assemelham a elas e são suas cópias” (MVR I, §25, p. 191). 

No conhecimento desse objeto independente do principium individuationis, 

Schopenhauer afirma ser necessário uma purificação análoga no sujeito do 

conhecimento. Afinal, o sujeito cognoscente é o correlato de todo objeto, de modo 

que para intuirmos a pura objetividade ou as Ideias das coisas, devemos nos 

depurar o máximo possível de toda e qualquer individualidade. Tal 

individualidade, segundo o filósofo, está intimamente associada a um corpo, o qual 

é a expressão orgânica de uma força vital chamada de vontade. Todos os objetos 

que conhecemos por meio do principium individuationis possuem uma relação de 

interesse mais ou menos direta com o corpo, e assim, com a vontade. Assim, 

somente quando apreendemos um objeto de modo independente, isto é, no ponto 

raiz de todas as suas relações com outros objetos, é que contemplaremos sua pura 

objetidade, sua essência e sua Ideia. Nessa intelecção, o sujeito espelha o objeto 

em sua consciência com tamanha intensidade, que se pode dizer que ele se 

dissolve no objeto, e apaga, momentaneamente, a cisão entre si (o sujeito) e o 

objeto. Essa fusão vem acompanhada de uma fruição de todo especial, 

caracterizada por uma espécie de prazer intelectual e que se deve ao fato de que, 

nessa experiência, o sujeito se liberta da fonte de toda necessidade, carência e 

sofrimento: a vontade. Embora o intelecto seja predominante nessa libertação, o 

tipo de saber necessário para tanto não pode ser o estritamente racional, abstrato 

e conceitual, pois esse é completamente derivado da experiência, intermediada 

pelo corpo, e quanto mais se afaste dessa fonte original (a experiência), mais 

perderá quanto à riqueza intuitiva. Assim, dado que a experiência é a “mais 

próspera das fontes de todo conhecimento” (KK, p. 578), a apreensão da essência 

do mundo, isto é, das Ideias, deverá ser duplamente intelectual, intuitiva e com 

base nos dados dos sentidos. O conhecimento em seu sentido mais forte, em outros 

termos, deverá ser sempre estético, de modo que a apreensão das Ideias equivale 

à genuína e rara experiência do belo. 

Esses são os traços mais gerais da interpretação estética de Schopenhauer 

da teoria das Ideias de Platão. Embora muito tenha sido escrito sobre essa 

ressignificação da doutrina do grego, raramente se aprofundou na leitura 

propriamente dita do moderno dos textos de Platão.4 Com o fim de contribuir ao 

                                                            
4 Alguns dos trabalhos mais importantes publicados no Brasil sobre a referência de Schopenhauer 
às “Ideias de Platão”, que embora muito meritórios na abordagem da teoria schopenhaueriana, não 
a cotejam com sua fonte de inspiração, são os seguintes (cf. CIRACÌ, 2016 e 2010; BARBOZA, 2006 
e 2001; DA SILVA, 2013; LAZARINI, 2018 e 2017). O primeiro deles impressiona, em especial, pelo 
nível de aprofundamento na teoria de Schopenhauer das “Ideias de Platão”, e seu vínculo, 
especificamente, com o neoplatonismo de Paul Natorp. Embora também seja o único desses textos 
a fazer uma breve menção aos diálogos e conceitos de Platão (cf.  CIRACÌ, 2016, p. 43), a relação 
de Schopenhauer com o discípulo de Sócrates não está no centro de seu enfoque, o que se 
evidencia já no fato das Referências Bibliográficas não incluírem nenhuma obra de Platão. 



Guilherme Marconi Germer        131 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

preenchimento dessa lacuna, nos propomos a dar esse passo atrás e comparar a 

teoria do belo e das Ideias de Schopenhauer com alguns dos diálogos mais 

importantes de Platão que lhe serviram de base de inspiração. Esse trabalho se vê 

facilitado pelo fato de Schopenhauer ter recomendado um “roteiro de leitura” ao 

aprendizado das Ideias em Platão, em suas preleções na Universidade de Berlim, 

em 18205. Nesse roteiro, o filósofo destacou alguns trechos da República, o Filebo 

e o Banquete, cuja estrutura básica será apresentada na sequência6. Após essa 

reconstrução, defenderemos que Schopenhauer procura complementar a lição de 

Sócrates de que o Mesmo pode ser visto como uno e como múltiplo (a partir de 

dois pontos de vistas distintos), por meio da associação das forças naturais e 

fundamentais, e de sua generalização mais perfeita, a Vontade, ao uno, e dos 

fenômenos do principium individuationis ao múltiplo. Posteriormente, buscaremos 

mostrar como Schopenhauer espera “corrigir” (P I, §4, p. 52) o principal “erro” de 

Platão, a saber, sua “psicologia racional [...] contraproducente e impossível”, com 

a radicalização da teoria platônica de que a experiência do belo conduz, de 

maneira privilegiada, ao conhecimento das Ideias.  

 

O MESMO COMO UNO E MÚLTIPLO: O CONHECIMENTO DA IDEIA E A OPINIÃO DO 

DEVIR 

As primeiras passagens que Schopenhauer considera serem de leitura 

fundamental à compreensão das Ideias de Platão são: Filebo 14e-16d, 57c-62c. Na 

primeira delas, Sócrates reprova Protarco por ter repetido as esquisitices ditas por 

todo mundo a respeito do uno e do múltiplo, e que se caracterizam, sobretudo, 

pela mistura do uno com o múltiplo. Conforme Sócrates, somente uma opinião 

pueril poderá ocorrer a alguém que:  

Por exemplo, separasse em pensamento os membros e as partes 
de determinada coisa e chegasse à conclusão de que todos esses 
segmentos são essa coisa única, para, logo depois, rir de si mesmo 
e refutar-se, por ter sido obrigado a enunciar uma proposição 
monstruosa, com afirmar que o uno é múltiplo e infinito, e o 
múltiplo não é mais do que um. (PLATÃO, 1974, 14e).7 

 

Segundo o sábio, tudo “correrá às mil maravilhas” se, pelo contrário, o uno 

e o múltiplo não forem misturados, mas se admitir que “o Mesmo (ταὐτὸν), como 

uno e como múltiplo (ἓν καὶ πολλὰ), é identificado pelo pensamento e que circula, 

                                                            
5 A tradução das mesmas foi publicada no Brasil na seguinte versão: SCHOPENHAUER, 1820 [2003]. 
6 Não nos debruçaremos, aqui, por limitação de espaço, sobre a enorme discussão especializada 
entorno de tais passagens, mas apenas ofereceremos ao leitor uma leitura estrutural dos trechos 
destacados, indicando os termos gregos básicos e recomendando algumas leituras, em nota de 
rodapé, que possam ser de utilidade ao aprofundamento dos mesmos. Quanto ao “roteiro” proposto 
por Schopenhauer, também não o comentaremos por inteiro, mas nos deteremos em suas principais 
referências, a saber, o primeiro destaque realizado (Filebo), o último (Banquete) e os pertencentes 
ao diálogo dono dos mais extensos realces, e mais referido por Schopenhauer em sua obra 
completa (República). 
7 Para um comentário especializado desta passagem e o seu contexto cf. BRAVO, 2010, p. 25- 30; 
e MUNIZ; RUDEBUSCH, 2004, p. 394-405. 



 132      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

agora e sempre, por tudo o que falamos” (PLATÃO, 1974, 15d). Com essa asserção, 

Sócrates entende que o uno e o múltiplo deixam de ser confundidos, e respeitadas 

suas diferenças, apenas se admite que a mente pode identificar o Mesmo, no qual 

o uno e o múltiplo se encontram. Em uma linguagem mais schopenhaueriana, se 

poderia dizer que o Mesmo pode ser observado a partir de dois pontos de vistas 

distintos: como uno e como múltiplo. Afinal, essa dupla admissão não fere o 

princípio de não contradição, pois ambos os predicados, aparentemente, 

contrários, não são atribuídos ao mesmo objeto sob o mesmo aspecto, de modo 

que não há nenhuma oposição a essa lei geral do pensamento. Na sequência, 

Sócrates afirma que nossa propriedade de detectar o Mesmo, ora como uno, ora 

como múltiplo, é “inerente ao nosso pensamento, e jamais envelhece” (Idem. 15e). 

Pela exaltação de sua descoberta, os jovens se atrapalham, pois a aplicam a tudo, 

“ora enrolando o múltiplo num só, ora, desenrolando-o e subdividindo-o” 

(Ibidem). Nas antípodas desse procedimento, porém, se encontra um caminho 

“prometeico, amável e belo” (Idem, 16b-c), que já foi indicado pelos antigos e que 

é muito mais fácil de apontar e de nele se perder, do que percorrê-lo de fato. Sua 

direção é sugerida por Sócrates com as seguintes palavras, ainda que assaz 

oraculares: 

Tudo o que se diz existir provém do uno e do múltiplo (ἐξ ἑνὸς  
… καὶ πολλῶν) e traz consigo, por natureza, o finito e o infinito. 
Uma vez que tudo está coordenado dessa maneira, precisamos 

procurar em todas as coisas uma ideia (μίαν ἰδέαν) peculiar, pois 
sem dúvida nenhuma a encontraremos. Depois dessa primeira 
ideia, teremos de procurar mais duas, se houver duas, ou mais 
três, ou qualquer outro número, procedendo assim com todas, até 
chegarmos a saber não apenas que a unidade primitiva é una e 
múltipla e infinita, como também quantas espécies ela contém. 
(Idem, 16c-d).  

 

Essa lição se torna mais clara no segundo período do texto destacado por 

Schopenhauer. Entre 57c-62c, Sócrates e Protarco concordam em que todas as artes 

(τέχνη) possam ser divididas em duas partes, uma mais pura, precisa, autêntica e 

“animada pelo verdadeiro impulso filosófico” (Idem, 57d), e outra inferior e 

“preocupada com números e medidas” (Ibidem). Os “mestres de discussões 

infindáveis” — ataca Sócrates, se referindo aos sofistas — se contradizem com 

frequência por não observarem essa divisão de todas as artes. Assim, ao se 

apresentarem como sábios, mas desconhecedores dessa separação, recebem o 

inevitável protesto da dialética (grosso modo, a filosofia), que cobra a preferência 

para si mesma. Diante do embate entre a arte da persuasão e a dialética, Sócrates 

afirma que a primeira tem a primazia “quanto a grandeza, excelência e utilidade 

(Ὠφελοῦσα)” (Idem, 58c). Contudo, no que concerne ao amor pela “clareza e 

precisão e a suprema verdade (ἀληθέστατον), por modesta que seja e de reduzido 

emprego na prática”, só pode ser saciado no emprego da dialética. Afinal, a 

dialética é o fruto principal da “faculdade naturalmente inclinada a amar a verdade 

(τοῦ ἀληθοῦς) e disposta a tudo fazer para alcançá-la” (Idem, 58d). Um critério, 

porém, ainda mais claro e objetivo para essa distinção é apresentado por Sócrates 



Guilherme Marconi Germer        133 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

com as seguintes palavras: “O conhecimento mais verdadeiro (ἀληθεστάτην ... 

γνῶσιν) é o que se ocupa com o ser (τὸ ὂν), os entes (τὸ ὄντως) e o que por 

natureza é sempre igual a si mesmo (τὸ κατὰ ταὐτὸν ἀεὶ πεφυκὸς πάντως)” (Idem, 

58a). Esse critério, que define “em mais alto grau a pureza da inteligência e do 

pensamento”, é atendido apenas por uma parte escassa nas “artes e todos os que 

a ela se dedicam” (Idem, 58e), pois a ampla maioria das técnicas e pessoas se 

contentam com meras opiniões sobre o que é por um lado, mas não é por outro; 

ou é em um momento, e logo deixa de sê-lo. Por exemplo, os investigadores da 

natureza: esses estudam “a vida inteira, como nasceu este mundo e quais são os 

efeitos e as causas que nele ocorrem” (Idem, 59a). Seus objetos, portanto, “nunca 

se conservam no mesmo estado nem se conservarão no futuro e muito menos se 

conservam no presente” (Idem, 59b). Sendo assim, praticamente nada é 

apreendido por eles que sempre existe, e que permanece igual a si mesmo. Seu 

saber, portanto, pode ser desprezado como não “evidente, às luzes da mais 

rigorosa verdade” (Ibidem). De modo que semelhante distinção, assim como “a 

fixidez, a pureza e a verdade [...] só ocorrem nas coisas que sempre se conservam 

sem liga nem mudança, ou, pelo menos, nas que mais se aproximam delas, 

devendo todo o resto ser considerado secundário e inferior” (Idem, 59c). Em suma, 

apenas o ser permanente e eterno pode ser objeto de um conhecimento exato, 

nítido e perfeito. E como a inteligência e a sabedoria são as designações a que 

damos o mais alto valor, será um “emprego exatíssimo e justo” (Idem, 59d) reservá-

las a esse conhecimento, e reprovar todas as demais posições ante o que se mistura 

e se transforma, como mera opinião obscura. 

 

OPINAR É DORMIR, CONHECER É ESTAR DESPERTO 

Depois do Filebo, Schopenhauer recomenda a leitura de trechos do diálogo 

de Platão que pode ser considerado o seu preferido, uma vez que ocupa a maior 

extensão no roteiro de leitura das Ideias em Platão, e que é o livro mais citado por 

Schopenhauer em O Mundo como Vontade e Representação: a República.8 Suas 

passagens destacadas são: 475e-480a, 506a-519b, 526d-534c, 595b-598c. Na 

primeira delas, a distinção anterior entre o conhecimento do ser e a opinião do 

devir é introduzida com uma metáfora radical, que prepara o leitor ao que pode 

ser avaliado como o cume da referida relação nesse livro: a tragédia da caverna. 

Conforme Sócrates, os “homens práticos [...] e amantes de espetáculos 

(φιλοθεάμονες)” (PLATÃO, 2016, V, 476b) se distinguem dos filósofos 

(φιλοσόφους) por se limitarem à opinião sobre o devir, enquanto que unicamente 

os filósofos se elevam ao conhecimento do ser. No tema da beleza, por exemplo, 

a maioria se deleita apenas com a contemplação de objetos belos, mas é incapaz 

de “perceber e de amar a natureza do belo em si” (Ibidem). Os filósofos, pelo seu 

turno, já argumentam que não seria possível a contemplação de muitos objetos 

belos, se uma única beleza não se expusesse em todos eles; o que também vale a 

todos os demais objetos, que sempre multiplicam pelo menos uma Ideia unitária. 

                                                            
8 Para uma introdução acessível à República de Platão, cf. ANNAS, 1981. 



 134      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

Na sequência, Sócrates propõe a metáfora mencionada, segundo a qual os filósofos 

são comparáveis a pessoas despertas, e a maioria, a indivíduos adormecidos: 

- Quem aceita a existência de coisas belas (καλὰ … πράγματα), 

porém, nem acredita que possa existir a beleza em si mesma (αὐτὸ 
δὲ κάλλος), nem admitiria que o levassem a esse conhecimento, 

és de opinião que vive a sonhar (ὄναρ) ou que esteja acordado 

(ὕπαρ)? Reflete um pouco: sonhar (ὀνειρώττειν), para alguém, 
quer esteja dormindo, quer esteja desperto, não consiste em tomar 
a imagem de alguma coisa, não pelo que ela é como imagem, mas 

pela própria coisa com a qual ela se parece (τὸ ὅμοιόν τῳ μὴ 
ὅμοιον ἀλλ᾽αὐτὸ ἡγῆται εἶναι ᾧ ἔοικεν)? 
- Eu, pelo menos — respondeu [Glaucon] —, direi que um indivíduo 

nessas condições está sonhando (ὀνειρώττειν). 
- E agora: quem, ao contrário disso, admite a existência do belo 

em si (αὐτὸ καλὸν) e se mostra capaz de contemplá-lo, assim como 

as coisas que dele participam (μετέχοντα), sem jamais confundir 
uma com as outras, como te parece que viva: sonhando ou 
acordado? 

- Bem acordado (ὕπαρ) (Idem, 476c-d). 
 

Após essa comparação, Sócrates pergunta a Glaucon como seria possível 

acalmar os dorminhocos, caso esses se encolerizassem contra a comparação 

apresentada; e assim, como separá-los dos filósofos com “boas maneiras, sem dar-

lhe a perceber que se encontram perturbados” (Idem, 476e). A solução a que 

chegam é a de que é mais conveniente chamar os que “contemplam as coisas 

como são em si mesmas e sempre idênticas a si mesmas (ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ 
ὡσαύτως)” (Idem, 479e), e portanto, que se “comprazem com a essência das 

coisas” (Idem, 480a), simplesmente de filósofos ou de amigos da sabedoria. Quanto 

aos que “se afeiçoam aos belos sons e às cores e a tudo o mais da mesma espécie, 

e se comprazem na sua contemplação, porém, não admitem a existência da beleza 

em si mesma (αὐτὸ … τὸ καλὸν)” (Ibidem), nem de qualquer outra Ideia, o mais 

seguro é denominá-los apenas de filodoxos (φιλοδόξους) ou de amigos da opinião 

(δόξα). 

O critério apresentado para ambas as divisões é o mesmo do Filebo: o 

conhecimento dialético constitui a “mais poderosa das faculdades” (Idem, 477d) — 

argumenta Sócrates — posto que seu objeto é o ser puro, permanente e eterno. A 

natureza da opinião, por sua vez, recebe uma nova especificação: ela consiste em 

uma “faculdade equidistante do conhecimento (ἐπιστήμην) e da ignorância 

(ἄγνοιαν)” (Idem, 478d), sendo que o correlato da última é o indizível não-ser. O 

objeto da opinião, portanto, não ultrapassa o não-ser em obscuridade e 

inexistência, e tampouco o ser, em claridade e existência. Deve ser algo 

intermediário (μεταξὺ) entre ambos, portanto. De modo que se a maioria “não 

admite que lhe falem em unidade da beleza ou da justiça ou do que quer que seja” 

(Idem, 479a), e enxerga tudo somente no plural e sob a impureza do devir, não 

lhe resta senão opinar sobre vultos oníricos.  



Guilherme Marconi Germer        135 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

Retornemos ao exemplo da beleza (PLATÃO, Hipias Maior, 1925, 288b et. 

seq.): essa é admirada pela maioria nos objetos diversos, mas nunca em sua 

unidade. Assim, quando o sofista Hípias diz que a definição da beleza é uma bela 

mulher, o vulgo a aceita, porque até aí alcança a sua apreciação. Ante essa 

definição, porém, Sócrates questiona se uma bela mulher não seria mais feia do 

que uma bela deusa. E ao receber a resposta afirmativa do sofista, lhe redargui 

que, conforme seu próprio discurso, uma bela mulher é bela e feia ao mesmo 

tempo; logo, não pode definir a beleza à luz do mais exigente conhecimento, de 

modo que se essa definição sacia a interrogação do homem comum, é apenas 

porque esse se contenta com opiniões. Os objetos da opinião, segundo Sócrates, 

sempre têm múltiplos e antagônicos sentidos, “sendo impossível conceber 

exatamente qualquer deles nem como ser nem como não-ser, nem como ambos 

ou nenhum” (PLATÃO, 2016, V, 479c). Sua definição mais precisa é, portanto, que 

a opinião se encontra entre o ser e o não-ser: estando para o primeiro tal como o 

sonho está para a vigília. 

 

 

AS ALEGORIAS DA LINHA, DO SOL E DA CAVERNA 
No maior período da República (506a-519b) destacado por Schopenhauer, 

Sócrates complementa a metáfora anterior com três novas alegorias que desdobram 

em novas perspectivas a oposição entre o conhecimento do ser e a opinião do 

devir. Tratam-se das conhecidas comparações do sol, da linha e da caverna.9 Em 

seu início, Platão coloca a questão que pode ser considerada como a principal e a 

mais enigmática de sua obra: o que é o bem (ἀγαθὸν)?10  

Segundo Sócrates, os guardiões e governantes-filósofos da pólis devem 

saber distinguir o que é o bem. Diante da impaciência de Adimanto para que 

Sócrates responda a essa questão diretamente e com as próprias palavras, o sábio 

confessa não estar à altura da tarefa, e portanto, propõe ensinar sobre um “filho e 

fruto do bem, que se parece muito com ele” (PLATÃO, 2016, VI, 506e). Após a 

aceitação dessa proposta pelos interlocutores, Sócrates lhes pede para 

rememorarem o acordo anterior de que existem muitas coisas belas (πολλὰ καλά) 

e muitas coisas boas (πολλὰ ἀγαθὰ), mas que também há o belo em si 

(αὐτὸ...καλὸν), o bem em si (αὐτὸ ἀγαθόν), e “para cada coisa das que então 

apresentamos como múltiplas (πολλὰ) corresponde uma ideia particular (ἰδέαν 
μίαν), a única que denominamos ‘O que existe’ (ὃ ἔστιν)” (Idem, VI, 507b). 

Relembrado isso, Sócrates estabelece que as coisas múltiplas “são vistas, porém 

não pensadas (νοεῖσθαι); enquanto que estas, as ideias, são pensadas, porém não 

vistas” (Ibidem). Quanto à capacidade de perceber os objetos visíveis, se trata ela 

                                                            
9 Para uma discussão especializada, cf.: FINE, 1978, p. 121-39; FERGUSON, 1921, p. 131-52; 1922, 
p.15-28; 1934, p. 190-210; 1962, p. 188-93. 
10 Não teremos espaço para desenvolver esse tema aqui, mas mencionaremos, em termos gerais, 
que Schopenhauer adere à concepção de Platão de que o bem, o belo e o conhecimento (das 
Ideias) possuem uma identidade em comum. Apenas compararemos aqui a proximidade dos dois 
últimos conceitos em ambos os filósofos, e após a análise do trecho destacado do Banquete, 
comentaremos algo sobre sua identidade com o bem. 



 136      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

da vista, a qual, diferentemente dos demais sentidos, é a única que, além de seu 

próprio poder e do objeto percebido, exige um terceiro elemento para que possa 

perceber, a saber, a luz (φῶς). Essa última provém do sol, que é o “filho do bem”. 

Afinal,  o sol está no mundo  visível, “nas mesmas relações para a vista e as coisas 

vistas como o bem [está] no mundo inteligível (ἐν τῷ νοητῷ τόπῳ)  para o 

entendimento e as coisas percebidas pelo entendimento (τε νοῦν καὶ τὰ 
νοούμενα)” (Idem, VI, 508c). Em suma: assim como os olhos não enxergam nada 

de noite, na ausência da luz solar, mas em sua presença, o fazem com perfeição — 

a alma, também:   

Quando se fixa em algum objeto iluminado pela verdade 

(ἀλήθειά) e pelo ser (τὸ ὄν), imediatamente o apreende (ἐνόησέν) 
e o reconhece (ἔγνω), e se revela inteligente (νοῦν ἔχειν); quando, 

porém, se volta para o que é mesclado de trevas (τὸ...σκότῳ), para 

o que se forma e desaparece (τὸ γιγνόμενόν τε καὶ ἀπολλύμενον), 
passa apenas a opinar (δοξάζει) e fica turva, mudando a toda hora 

[...] como se perdesse por completo a inteligência (νοῦν οὐκ 
ἔχοντι). Idem, VI, 508d). 

 

Portanto, se a luz é o que aclara os objetos visíveis aos olhos do corpo, é o 

ser e a verdade o que ilumina os objetos cognoscíveis à inteligência, isto é: ao 

“olho da alma”. Assim como o sol é considerado senhor ou rei de nosso mundo, 

por ser a fonte de toda luz, a Ideia do bem pode ser avaliada como a soberana 

entre as Ideias, uma vez que é a origem de todo conhecimento e verdade. Esse 

esclarecimento é apresentado por Sócrates, novamente, com o recurso à analogia, 

nos seguintes termos: 

O que comunica a verdade aos objetos conhecidos e ao sujeito 
cognoscente a faculdade de conhecer, podes afirmar que é a ideia 
do bem; é a fonte primitiva do conhecimento e da verdade [...]. 
Assim como há pouco nos foi lícito admitir que a luz e a visão 
têm analogia com o sol, porém que seria erro identificá-los com 
ele, agora podemos considerar conhecimento e verdade como 
semelhantes ao bem. (Idem, VI, 508e-509a). 

 

Além da capacidade de serem vistas, Sócrates relembra que as coisas visíveis 

também recebem do sol, “a geração, o crescimento e a alimentação” (Idem, VI, 

509b). E perfila que, de maneira análoga, as coisas cognoscíveis extraem do bem 

não apenas sua inteligibilidade, mas também sua essência e ser. O bem, contudo, 

não é a essência — distingue o filósofo — “senão algo que excede de muito a 

essência, em poder e dignidade” (Ibidem). No que concerne à relação do bem 

com o sol, tratam-se de dois poderes distintos: “Um reina no gênero e na sede do 

inteligível (νοητόν); o outro, no mundo visível (ὁρατόν)” (Idem, VI, 509d). Nessa 

metáfora, a hierarquia entre ambos ainda não é abordada, o que só será realizado 

nas duas construções seguintes. 

“Ó Apolo! Quanta superioridade” (Idem, VI, 509c) — exclama Glaucon, 

“rindo às gargalhadas” ante a explanação socrática segundo a qual o Bem é 

“superior” à essência e à existência. Ao ver que os ouvintes se agitam entre o 



Guilherme Marconi Germer        137 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

êxtase e o escárnio, Sócrates propõe uma nova imagem ilustrativa, conhecida como 

“a Linha dividida”, que visa aprofundar a lição anterior. Essa comparação é 

introduzida com as seguintes orientações: 

Imagina uma linha cortada em duas partes desiguais, a qual 
dividirás, por sua vez, na mesma proporção: a do gênero visível 

(τοῦ ὁρωμένου γένους) e a do inteligível (τὸ τοῦ νοουμένου). 
Assim, de acordo com o grau de clareza ou obscuridade (σαφηνείᾳ 
καὶ ἀσαφείᾳ) de cada uma, acharás que a primeira seção do 

domínio visível consiste em imagens (εἰκόνες). Dou o nome de 
imagens, em primeiro lugar, às sombras; depois aos simulacros 
formados na água e na superfície dos corpos opacos, lisos e 
brilhantes, e a tudo mais do mesmo gênero […]. Imagina agora a 

outra seção, da qual a anterior é simples imagem (ἔοικεν): os 
animais à volta de nós, o mundo das plantas e o conjunto de 
objetos fabricados pelo homem. (Idem, VI, 509d). 

 

Assim, dos dois recortes iniciais e desiguais da linha, que correspondem ao 

domínio “superior” do inteligível e ao “inferior” do visível, em termos de clareza e 

verdade, esse último é dividido em imagens (isto é, as sombras, os reflexos e os 

simulacros das coisas) e os objetos visíveis das quais aquelas imagens resultam. 

No concernente ao maior setor da linha, vale lembrar, o do inteligível, Sócrates o 

decompõe, novamente, em duas frações desiguais: a das hipóteses, que 

preenchem seu campo menor, e a dos princípios ou ideias, que completam o 

maior. Com as seguintes palavras, Sócrates analisa, metaforicamente, o domínio do 

inteligível: 

Numa das suas subdivisões, a alma (ψυχὴ), empregando como 
imagem os objetos imitados na seção anterior [o mundo visível], 

vê-se obrigada a instituir suas pesquisas a partir de hipóteses (ἐξ 
ὑποθέσεων) e sem prosseguir na direção do  princípio (ἐπ᾽ἀρχὴν), 
mas na da conclusão (ἐπὶ τελευτήν); na outra porção, a alma 
também parte de hipóteses, para um princípio absoluto, e sem 

fazer uso de imagens (εἰκόνων), como no caso anterior, avança 

apenas com o auxílio das suas próprias ideias (εἴδεσι). Idem, VI, 
510b). 
 

Como evidencia a Linha, Sócrates acredita que as relações de verdade e 

originalidade, ou de inverdade e cópia, podem ser estabelecidas não apenas entre 

as duas subclasses do conceito de inteligível e de visível, como o símile do sol já 

apresentara, mas também entre os campos globais do inteligível e visível. Em 

outros termos: o mundo visível é uma imagem ou cópia do mundo inteligível, o 

qual é o seu modelo, e no âmago de cada um deles a relação cópia-original se 

repete fractalmente. Cobrado por mais explicações, Sócrates recorre ao exemplo 

da matemática: nela se admite “o par e o ímpar, as figuras, três espécies de ângulos” 

(Idem, VI, 510c) — enfim, uma série de hipóteses, que embora apresentadas “como 

conhecidas por todos, [esses últimos] não se sentem na obrigação de justificá-las 

nem perante eles mesmos, nem perante os outros, por considerarem-nas evidentes 

para todo mundo; partindo desse ponto, prosseguem em sua exposição até 

chegarem” (Ibidem) a conclusões, as quais concordam logicamente com as 



 138      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

premissas pressupostas, isto é, com as hipóteses. Contudo, como essas nunca 

foram justificadas, mas apenas pressupostas, deve-se recorrer a desenhos visíveis, 

com a prerrogativa de que esses serão deixados de lado após a explicação. Com 

base nesse procedimento típico da matemática, Sócrates conclui que os raciocínios 

matemáticos — donos, ademais, de um altíssimo grau de exatidão e clareza — são 

superiores, em termos de conhecimento do ser, às opiniões dos objetos 

contraditórios e efêmeros da visão. Contudo, como eles ainda se baseiam em 

hipóteses injustificadas (senão com o recurso a objetos visíveis), são superados 

pelo pensamento puramente inteligível, que serve de modelo aos raciocínios 

matemáticos, assim como esses servem de modelo às relações entre os objetos 

visíveis. Em última instância, os matemáticos se valem em seus raciocínios de 

figuras visíveis, “muito embora não pensem nelas, mas nas outras, as formas 

primitivas com que elas se parecem” (Idem, VI, 510d). Além disso, eles não 

racionam “acerca das figuras traçadas, mas do quadrado em si, da diagonal em si 

mesma” (Ibidem), e etc. As imagens visíveis, por fim, são meros “trampolins” à 

“visão do que só pode ser percebido pelo pensamento” (Idem, VI, 511a). Essa 

última visão, por sua vez, à qual impulsiona toda a matemática, sem chegar nela 

por si só, é a das Ideias.  

Sócrates conclui a Linha com o seguinte esquema das faculdades humanas 

e seus objetos, no que respeita à hierarquia de sua maior ou menor participação 

na verdade: razão (νόησιν), entendimento (διάνοιαν), fé (πίστιν) e conjectura 

(εἰκασίαν). As duas primeiras compõem os dois graus distintos de ciência, cujo 

objeto é o ser inteligível, permanente, puro e evidente. E as duas faculdades 

inferiores constituem os dois níveis desiguais da opinião, a qual se restringe tanto 

aos objetos sensíveis, contraditórios e efêmeros, como às suas imagens, sombras e 

reflexos.  

Essa metáfora encerra o Livro VI da República, e é sucedida, no início do 

Livro VII, pelo que Schopenhauer considera como a “passagem mais importante 

de toda a obra de Platão” (KK, p. 566): a alegoria da caverna.11 Na introdução desse 

mito, Sócrates pede aos ouvintes para compararem “nossa natureza, conforme seja 

ou não educada, com a seguinte situação” (PLATÃO, 2016, VII, 514a). Nas palavras 

de Schopenhauer, Sócrates fantasia que:  

Os homens, firmemente acorrentados numa caverna escura, não 
viam nem a autêntica luz originária, nem as coisas reais, mas 
apenas a luz débil do fogo da caverna, e as sombras de coisas 
reais passando à luz desse fogo atrás de suas costas: eles 
opinavam, contudo, que as sombras eram a realidade e que a 
determinação da sucessão dessas sombras seria a verdadeira 
sabedoria. (KK, p. 566). 

 

Liberto um dos prisioneiros, e “obrigado a levantar-se, a virar o pescoço, 

andar e olhar na direção da luz, não apenas tudo isso lhe causaria dor, como 

também o deslumbramento o impediria de ver os objetos cujas sombras até então 

enxergava” (PLATÃO, 2016, VII, 515c). Até esse momento, o liberto não tinha 

                                                            
11 Para uma reconstrução sucinta da alegoria, cf. COSTA RÜGNITZ, 2018.   



Guilherme Marconi Germer        139 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

jamais visto os objetos reais, de modo que sua visão dos mesmos deveria começar 

com o vulto das coisas, com as quais estava acostumado, de noite e sob a luz do 

luar. Após o sofrimento oriundo do novo hábito, os olhos do emancipado 

conseguiriam vencer o ofuscamento do sol e contemplariam, com crescente 

nitidez, os seres verdadeiros. Ele, então, se fascinaria com tudo, e antes de mais 

nada, com o sol, o qual concluiria ser a causa de tudo o que “ele e seus 

companheiros estavam acostumados a distinguir” (Idem, VII, 516c). Ao se lembrar 

da alienada morada da qual viera, se compadeceria de seus companheiros, e 

aceitaria quaisquer sacrifícios para nunca mais ter que retornar ali. Caso fosse 

forçado a fazê-lo, porém, no caminho de volta à caverna, teria, primeiro, os “olhos 

obnubilados pelas trevas” (Idem, VII, 516e) e não conseguiria distinguir as sombras 

no fundo da morada subterrânea. Ao ver seus companheiros em disputas 

constantes sobre a ordem de sucessão das sombras no fundo da caverna, não 

conseguiria voltar a valorizar essas competições. Diante de seu desprezo com o 

que, para os habitantes da caverna, era o real e verdadeiro, esses provavelmente 

se irritariam com o filósofo, e diriam que seu passeio “lá por cima lhe estragara a 

vista” (Idem, VII, 517a). Caso ainda assim o filósofo tentasse libertar os 

companheiros e conduzi-los à verdade solar, presumivelmente, seria morto por 

eles, se tivessem condições para fazê-lo. 

Após o relato, cujo fim deixa em suspense se se trata mesmo de uma 

tragédia, Sócrates passa a interpretá-lo dizendo que o mundo visível é comparável 

a um cárcere subterrâneo, e a “luz do fogo que nele esplende com a energia do 

sol. Quanto à subida para o mundo superior e a contemplação do que lá existe” 

(Idem, VII 517b), ambos representam “a ascensão da alma para a região inteligível 

(τὸν νοητὸν τόπον) [...] No limite extremo da região do cognoscível” — onde 

Sócrates indica que se encontra o filho do bem: o sol. Em conclusão, a ideia do 

bem é “a causa (αἰτία) de tudo o que é belo e direito (ὀρθῶν τε καὶ καλῶν), a 

geratriz, no mundo visível, da luz e do senhor da luz, como no mundo inteligível 

é dominadora, fonte imediata da verdade e da inteligência (ἀλήθειαν καὶ νοῦν), 
que precisará ser contemplada por quem quiser agir com sabedoria (ἐμφρόνως 
πράξειν)” (Idem, VII, 517c). Sobretudo após essas palavras, se evidencia que o 

argumento socrático da superioridade do mundo ideal sobre o visível, que 

permaneceu latente no símile do sol e foi introduzido na alegoria da linha, não 

apenas é retomado, mas radicalizado, dramática e soteriologicamente, no mito da 

caverna. Afinal, a libertação do mártir e seu retorno para auxiliar os companheiros 

— ambos movimentos garantidos por uma força externa — representam o processo 

de conhecimento do ser permanente, que se eleva sobre as opiniões quanto ao 

efêmero e o aparente, e a necessidade da transmissão desse saber à sociedade. No 

seio dessa lição, se encontra a metáfora de que todo ser humano possui a faculdade 

inata ou o órgão do conhecimento capaz de se virar “das coisas perecíveis, até que 

se torne capaz de suportar a vista do ser e da parte mais brilhante do ser” (Idem, 

VII 518c): o bem. Por outro lado, o poder externo que garante a ativação e o 

compartilhamento desse poder é a educação (παιδεία), que deve ser garantida 

pelo Estado justo e soberano. A educação, segundo Sócrates, não deve planejar 

“conferir vista à alma, pois vista ela já possui; mas por estar mal dirigida e olhar 



 140      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

para o que não se deve, a educação promove aquela mudança de direção” (Idem, 

VII 518d) da visão, isto é, do devir, aparente e evanescente, para o ser, eterno e 

sempre igual a si mesmo.  

Embora muito tenha sido escrito contra a concepção de arte de Platão, não 

se pode esquecer o fato de que sua visão da educação inclui, também, a música, 

além da ginástica e a matemática. No que concerne ao seu desprezo pelos objetos 

sensíveis, representado na Linha pelo segmento inferior e na Caverna pelas 

sombras projetadas, Schopenhauer afirma que ele consiste em um dos lados do 

primeiro idealismo da história da filosofia, que se completa com a admissão das 

Ideias. Essa doutrina tinha sido precedida, poeticamente, por Píndaro, que 

declamou que “o homem é o sonho de uma sombra” (σκιας οναρ ανϑρωποι, MVR 

I, §5, p. 60). Além dele, Sófocles também precedeu o idealismo com os seguintes 

versos: “Vejo que nós, viventes, nada somos senão figuras ilusórias, imagens de 

sombras (σκιας) fugidias” (Ibidem). Por fim, o hinduísmo, muito antes, tinha 

ensinado que o mundo visível está encoberto pelo Véu de Maia, que consiste em 

um “efeito mágico, [...] uma aparência inconstante e inessencial, em si destituída 

de ser, e comparável à ilusão de ótica e ao sonho” (KK, p. 528). Platão, porém, 

não estacionou seu pensamento no ceticismo, mas o elevou à altura da filosofia, 

uma vez que contrabalanceou o desprezo pelo mundo aparente do devir, com o 

argumento de que, para além do último, perduram as Ideias eternas. 

 

A MATEMÁTICA E A MÚSICA NA BASE DA EDUCAÇÃO IDEAL 

Definido o papel da educação como o de arrastar a alma “das trevas para a 

luz” (PLATÃO, 2016, VII, 521c), ou mais especificamente, “do devir transitório para 

o ser verdadeiro” (Idem, VII, 521d), Sócrates interroga Glaucon sobre qual deve 

ser a arte ou o conhecimento que melhor realizará essa conversão. Com essa 

questão em mente, ambos retornam à discussão sobre a pedagogia iniciada no 

Livro III, e a partir de sua conclusão de que a educação deve ser composta por 

ginástica para o corpo, e música (o que inclui a poesia e o teatro) e matemática 

para a alma, especificam que a ginástica, que “se ocupa do mundo transitório do 

devir, tendo sido instituída com vistas ao crescimento e ao declínio do corpo” 

(Idem, VII, 521e), não pode compor o conhecimento superior procurado, que 

conduz às Ideias. A música, embora aparente superá-la nesse objetivo, tampouco 

será por si só eficaz. É verdade que quando ensinada por “artistas felizmente 

dotados e capazes de descobrir por toda a parte o belo e o gracioso” (Idem, III, 

401c), e não por meros imitadores, a educação musical supera qualquer outra, no 

concerne ao ensinamento dos jovens “a amarem e a imitarem os belos discursos e 

a se harmonizarem com eles” (Idem, III, 401d), desde a infância. Isso ela consegue 

“pela influência do hábito (ἔθος)” (Idem, VII, 522a), e a partir de seus três 

componentes básicos: harmonia, ritmo e discurso. Por meio da harmonia 

(ἁρμονίαν), a música torna os jovens “acordes” (Ibidem), caso saiba “imitar a 

linguagem da [...] sabedoria e da bravura” (Idem, III, 399c), promovendo neles a 

imitação da virtude. Através do ritmo (ῥυθμός), que “assim como a harmonia, 



Guilherme Marconi Germer        141 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

resultam da boa [...] maneira de falar” (Idem, 400d) — a qual, por sua vez, se origina 

da simplicidade da alma e do “caráter ornado de beleza e bondade” (Idem, 400e) 

— a música produz a aparência da graça, que é “irmã e cópia fiel da [...] ponderação 

e da retidão de conduta” (Idem, 401a). E com os discursos (λόγος), que nunca 

devem representar o “vício, a intemperança, a baixeza e a indecência” (Idem, 

401b), mas apenas ofereceram modelos para os “bons costumes” (Ibidem), a 

música logra inculcar nos jovens o amor da beleza, como uma “brisa que sopra de 

uma região salubre [...] Porque serve de veículo ao decoro” (Idem, 401d), ela “deixa 

a alma [dos jovens] honesta” (Ibidem), de modo que: 

Quem nesse domínio desfruta da educação adequada [...] passa a 
elogiar as coisas belas e a acolhê-las alegremente na alma, para 
delas alimentar-se e tornar-se nobre e bom, e a censurar, com toda 
a justiça, o feio, dedicando-lhe ódio nos anos em que ainda careça 
de entendimento para compreender a razão do fato; mas, uma vez 
chegada a razão, dar-lhe-á as boas-vindas com tanto maior alegria, 
por se lhe ter tornado familiar em todo o processo de sua 
educação. (Idem, III, 401e-402a).  

 

Diferentemente do que às vezes se professa, portanto, Sócrates avalia a 

música e a poesia como pilares indispensáveis de toda educação de qualidade. 

Como, porém, a música ainda se corresponde mais com os sentidos e paixões do 

que com o intelecto, ela não se identifica, no sentido mais estrito do termo, com a 

sabedoria. Além disso, sua lição da virtude ocorre por meio da imitação da última, 

e não por meio de sua prática direta. Por esses motivos, Sócrates afirma, com 

bastante severidade, que o “conhecimento que vá dar no bem é o que na música 

não se encontra” (Ibidem).12 

Em suma, Sócrates conclui que embora condição necessária, a educação 

artística é apenas um preâmbulo, uma “introdução”, insuficiente para o 

conhecimento das Ideias. “O conhecimento por nós procurado, que leva 

naturalmente à reflexão; porém, nunca é usado como fora preciso, na sua 

capacidade única de conduzir a alma para o ser” (Idem, VII, 523a) — é avançado, 

segundo o sábio, sobretudo, pela matemática.13 A valorização dessa ciência é 

exposta por Platão entre 522c-534c da República, do qual Schopenhauer destaca 

526d-534c, o que exclui a defesa de Sócrates da importância da ciência dos 

números e do cálculo. No trecho sublinhado, os interlocutores abordam a 

geometria, a “ciência da dimensão em profundidade” (PLATÃO. 2016, VII, 528d) e 

a astronomia, a qual “trata dos movimentos dos sólidos” (Idem, VII, 528e). Essas 

três ciências (ou seja: aritmética, geometria e geometria plana e astronomia, 

acrescidas de uma quarta: harmonia), em termos gerais, devem compor, para 

Sócrates, a base da educação científica dos jovens: não porque servem de base a 

todas as técnicas úteis — como defende inicialmente Glaucon e é reprovado por 

Sócrates, por parecer “temer a acusação do vulgo de aconselhar estudos pouco 

                                                            
12 Mais adiante, defenderemos que a postura rigorosa com a qual Sócrates trata a arte em certos 
momentos é contrabalanceada por outras declarações que, como as anteriores, são muito mais 
aprovativas quanto a esse bem cultural. 
13 Para o papel da matemática no pensamento platônico, cf.: ANNAS, 2013, p. 81-83; CORNFORD, 
1932, p. 38-52, e p. 173-90; BURNYEAT, 2000, p. 1-81.  



 142      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

práticos” (Idem, VII, 527e). Antes disso, a matemática é preciosa porque 

impulsiona em direção às Ideias, uma vez que sua “única” fonte é o “amor do 

conhecimento” (Idem, VII, 527b). Especialmente a geometria alavanca ao 

“conhecimento do ser eterno, não do que ora surge, ora desaparece”, pois através 

dela “se purifica e reanima em cada um de nós certo órgão da alma, estragado e 

cego por outras ocupações, apesar de ser muito mais de desejar a sua conservação 

do que a de mil olhos, pois é exclusivamente por seu intermédio que a verdade é 

percebida” (Idem, VII, 527e). Junto à geometria, a astronomia também é destacada 

como fundamental na elevação ao ser, graças à sua “propriedade de arrastar a alma 

para a verdade e de formar de tal maneira o espírito filosófico, que levamos para 

cima o que indevidamente conservamos cá por baixo” (Ibidem). A purificação 

dessa propriedade se deve ao fato de que “as variegadas constelações do 

firmamento, bordadas no elemento visível” (Idem, VII, 529c), são o que “de mais 

belo e perfeito no seu gênero se possa imaginar”, ainda que estejam: 

Por baixo das verdadeiras constelações, no que diz respeito aos 
movimentos da velocidade e da lentidão em si mesmas, de acordo 
com os quais o verdadeiro número e todas as verdadeiras figuras 
tanto se movem em relação umas com as outras como arrastam o 
que nelas se contém, fenômenos esses que só podem ser 

aprendidos pela razão e pela inteligência (λόγῳ … καὶ διανοίᾳ), 
não pela vista. (Idem, VII, 529d). 

 

Em virtude de sua oposição à simples visão, que fora da astronomia só logra 

captar objetos efêmeros e contraditórios, Sócrates defende que “precisamos usar 

como exemplos essas pinturas variegadas do céu, a fim de alcançarmos” (Ibidem) 

o conhecimento do Ser eterno, perfeito e invisível. Na busca desse “outro 

conhecimento”, a matemática é indispensável, pois nela se convence com muito 

mais facilidade de que a verdade não repousa nos sentidos, mas no intelecto. Nessa 

última compreensão culmina o método dialético, segundo Sócrates: sua conclusão 

é difícil de ser assimilada apenas pelo fato de estarmos lidando, nesse momento, 

não mais com imagens da verdade, mas com a própria verdade. Pressionado por 

Glaucon para que esclareça esse cume do saber, Sócrates apenas confessa que 

ambos não se encontram no melhor momento para se aprofundarem nesse fim, e 

alega estar seguro de que “não há outro método (μέθοδος) [senão o a dialética] 

para investigar sistematicamente a essência das coisas” (Idem, VII, 533b). No termo 

desse período do diálogo, Sócrates retoma a metáfora do Livro III de que o filósofo 

é aquele que está desperto e que contempla o ser, enquanto que a maioria 

permanece dormindo e sonhando com sombras e associa, inclusive, a matemática 

ao sono, com as seguintes palavras: 

Em geral, as artes (τέχναι) se ocupam com as opiniões (δόξας) e 

os  desejos (ἐπιθυμίας) dos homens e seus respectivos processos 
de formação e fabricação [...] As demais, que, conforme 

admitimos, de algum modo apreendem o verdadeiro ser (τοῦ 
ὄντος), a geometria e ciências correlatas, vemos como a respeito 

do ser o que fazem é sonhar (ὀνειρώττουσι) [...] por só recorrerem 
a hipóteses, em que não tocam por não saberem fundamentá-las 
[...] O método dialético é o único que rejeita as hipóteses para 



Guilherme Marconi Germer        143 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

atingir diretamente o princípio (ἀρχὴν) e consolidar suas 
conclusões, e que puxa brandamente o olho da alma do lamaçal 
bárbaro em que vivia atolado, a fim de dirigi-lo para cima (Idem, 
VII 533b-c). 

 

Veremos que em Schopenhauer há uma crítica ainda mais severa ao fato da 

matemática não consistir no cume de todo conhecimento, uma vez que, segundo 

sua visão, essa ciência se baseia na mera forma a priori dos fenômenos e pouco 

informa, portanto, sobre seu conteúdo mais íntimo. Já a concepção platônica de 

que o cume do conhecimento “só pode ser aprendido pela razão e pela inteligência 

(λόγῳ … καὶ διανοίᾳ), não pela vista” (Idem, VII, 529d), compõe o cerne de sua 

“psicologia racional”, que segundo Schopenhauer, possui um interesse secreto na 

tese da imortalidade de uma suposta alma imaterial e desvinculada com o corpo 

material. Além disso, Schopenhauer afirma concordar com a crítica de Kant de que 

todo saber completamente independente da experiência e intuição, intermediadas 

por sua vez pela sensibilidade corporal, é vazio e inútil, de modo que não há outra 

correção para Platão senão a de abandonar essa concepção puramente abstrata de 

conhecimento e radicalizar sua noção de que a beleza (cujo primeiro grau é físico 

e corporal) é fundamental ao saber ideal. 

 

A ARTE IMITATIVA, A ARTE CRIATIVA E A ESCADA DA BELEZA 

O último destaque que Schopenhauer faz da República de Platão no roteiro 

das Ideias se dirige ao polêmico Livro X, 595b-598c. É muito significativo o fato de 

que esse roteiro finalize com a passagem que contém aquilo que o pessimista 

avalia ser “a fonte de um dos maiores e mais reconhecidos erros daquele grande 

homem, a saber, a depreciação e rejeição da arte, em especial da poesia” (MVR I, 

§41, p. 286). Essa crítica, porém, parece ser contrabalanceada por Schopenhauer 

em seus próprios conselhos de leitura, nos quais nos apoiamos aqui, uma vez que 

eles se concluem com a recomendação da consulta de 206b-212a do Banquete. 

Nesse último diálogo, as artes já não são rejeitadas, mas avaliadas como um degrau 

imprescindível do que se convencionou chamar de “a escada da beleza”. A tensão 

entre ambas as passagens e posturas de Platão ante a arte pode ser dissolvida caso 

nos atentemos ao fato de que Platão condena, no Livro X, as artes imitativas, mas 

aclama, no Banquete, as artes criativas. Diante dessa dupla acepção do sentido de 

arte em Platão, se torna manifesto que o grego não é apenas um adversário da 

arte, pois também a alça a uma altura muito nova e respeitável, como pilar 

indispensável da educação — que, como vimos, consiste no poder externo 

indispensável à libertação espiritual da caverna. Uma distinção análoga entre a arte 

genuína, libertadora e instrutiva, por um lado, e a “pseudoarte”, que se reduz à 

imitação conceitual e à falsificação da realidade, por outro, também será proposta 

por Schopenhauer, na esteira de Platão. 

Entre 595b-598c da República, Sócrates critica os artistas imitativos (τοὺς 
μιμητικούς) por “corromperem o claro entendimento do ouvinte, a menos que 

estes disponham do antídoto adequado: o conhecimento de sua verdadeira 



 144      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

natureza” (PLATÃO, 2016, X, 595b). No início do ataque, Sócrates confessa possuir 

uma “velha afeição a Homero e uma reverência que lhe dedica desde criança” 

(Ibidem) — o que, como já dito, evidencia a ambivalência — para além de qualquer 

antagonismo intolerante — da proposta de República em relação à arte. Antecipado 

esse aspecto, Sócrates pede para Glaucon se recordar, uma última vez, da teoria 

das Ideias, segundo a qual ambos admitiram “uma ideia única que abrange as 

diferentes pluralidades a que damos o mesmo nome” (Idem, X, 596a); por 

exemplo, as ideias de mesa e de cadeira, que englobam, respectivamente, todas as 

mesas e cadeiras, e assim por diante. “Costumávamos, também, dizer que os 

obreiros desses móveis têm em mira a ideia segundo a qual um deles apronta leitos 

e outros as mesas de que servimos, e assim para tudo o mais. Porém, a ideia em 

si mesma (τήν… ἰδέαν αὐτὴν), o obreiro não fabrica” (Idem, X, 596b): essas, para 

dizê-lo de alguma maneira, são produzidas por Deus. Contudo, o obreiro produz 

uma série de cópias semelhantes às Ideias, e por meio de seu estudo, se esforça 

por se aproximar cada vez mais dos modelos perfeitos. Caso alguém andasse pelo 

mundo com um espelho refletindo tudo o que visse — satiriza Sócrates, com sua 

ironia típica — seria capaz de algo, aparentemente, semelhante ao poder de Deus: 

o de criar tudo o que fosse visível: “O sol e tudo o que há no céu” (Idem, X, 596e), 

os seres vivos, os artefatos e etc.. Se a multidão ainda aplaudisse esse sujeito e o 

considerasse como um criador e o conhecedor universal, caberia, porém, objetar-

lhe que esse indivíduo não cria nem conhece nada, mas reproduz tudo, isto é, 

copia e imita. Os objetos de sua gincana não são originais, mas meros reflexos dos 

objetos visíveis; os quais também copiam e espelham as Ideias eternas, de modo 

que os artistas miméticos se encontram, ou “três graus abaixo do rei e da verdade” 

(Idem, X 597e), isto é: das Ideias. Se não merecem aplauso nenhum, muito menos 

poderão se encarregar da formação da alma dos jovens ingênuos: pois esses 

acreditam em tudo o que escutam, e caso recebam lições contraditórias, as 

introjetarão no seu ânimo ainda não-racional. Como semelhante crítica avassala a 

maioria dos que se apresentam à sociedade como artistas, Sócrates resume que 

uma cidade justa não poderá admitir poetas, os quais serão convidados a se 

retirarem dela (Idem, III, 398a). 

Em 206b-212a de O Banquete, o argumento desenvolvido por Platão parece 

ser o completo inverso da expulsão. Conforme a sacerdotisa Diotima, que instrui 

Sócrates sobre o amor (Eros, ἔρως), esse último “é amor de ter consigo sempre o 

bem (τὸ ἀγαθὸν)” (PLATÃO, 1972a, 206a). Junto ao bem, o que “necessariamente 

se deseja (ἐπιθυμεῖν)” (Idem, 207a) é a imortalidade. Contudo, essa fortuna é 

exclusiva dos deuses, de modo que os homens mortais só podem participar dela 

parcialmente e com a ajuda de um gênio intermediário, o qual é o amor. Eros, 

portanto, leva os homens a conceberem, “não só no corpo como na alma” (Idem, 

206c); e assim, pela geração e concepção, roubamos um quinhão da imortalidade 

divina. A eternidade dos deuses, naturalmente, é mais completa: consiste no fato 

de que eles permanecem absolutamente iguais a si mesmos. Para o homem, só é 

possível algo menor: “Pelo fato de deixar o que parte e envelhece um outro ser 

novo, tal qual ele mesmo era”, é que “o mortal participa da imortalidade, no corpo 

como em tudo mais” (Idem, 208b). Nesse processo, a Beleza (τὸ καλόν) é 



Guilherme Marconi Germer        145 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

imprescindível, pois consiste na “Moira e Ilitia do nascimento” (Idem, 206d); isto 

é, na divindade que preside a parturição. Na companhia do belo, portanto, “o que 

está em concepção, acalma-se, e de júbilo transborda, e dá à luz e gera” (Ibidem). 

Conclusivamente, o amor procura sempre o belo para parir em seu seio; de modo 

que o amor é “o amor da geração e da parturição no belo” (Idem, 206e).  

O primeiro grau em que a concepção ocorre é físico e corporal: por meio 

do amor, os velhos deixam em seu lugar jovens semelhantes, “conseguindo para 

si imortalidade (ἀθανασία), memória e bem-aventurança por todos os séculos 

seguintes” (Idem, 208e). Em um grau ainda mais elevado, aqueles fecundados não 

no corpo, mas na alma, parem “o que convém à alma conceber e gerar” (Idem, 

209a); isto é, “o pensamento e o mais da virtude”. No primeiro degrau dessa 

eternidade ampla e duradoura, se encontram “todos os poetas criadores (οἱ ποιηταὶ 
... γεννήτορες) e todos aqueles artesãos que se diz serem inventivos (εὑρετικοὶ), 
mas [...] a mais bela forma de pensamento é a que trata da organização dos 

negócios da cidade e da família, e cujo nome é prudência e justiça” (Ibidem). Esses 

homens fecundados na alma procuram sempre a companhia das belas mentes e 

corpos, pois é na união com elas que eles se vêm levados a conceber e criar com 

mais potência. A comunidade surgida entre esses semi-deuses é muito maior, como 

também é mais firme sua amizade, uma vez que são “mais belos e mais imortais 

os filhos que têm em comum”. Assim, “qualquer um aceitaria obter tais filhos mais 

que humanos, depois de considerar Homero e Hesíodo, e admirando com inveja 

os demais bons poetas, pelo tipo de descendentes que deixam de si, e que uma 

imortal glória e memória lhes garantem, sendo eles mesmos o que são” (Idem, 

209d). O mesmo também é pensado das virtuosas gerações deixadas pelos grandes 

estadistas, como Licurgo de Esparta, e Sólon, de Atenas, que não por acaso também 

era poeta. Conforme José Cavalcante de Souza, “a ordem em que aparecem os 

exemplos da poesia e da legislação parece sugerir a preeminência da primeira 

sobre a segunda. Conferir todavia, República X, 597 e ss., em que Platão, ao 

contrário, explica a superioridade da segunda” (DE SOUZA, Nota de Rodapé 136, 

In: PLATÃO, 1972a, p. 47). Mais do que inferior à legislação, a poesia aparenta, 

mesmo, no Livro X, ser completamente dispensável e até nociva à pólis justa. 

Contudo, acreditamos que a aparente contradição se dissipa caso nos atentemos à 

importante distinção de que, em República X, Sócrates critica os  imitadores (τοὺς 
μιμητικούς), enquanto no Banquete, Diotima elogia os artistas e “poetas criadores” 

(οἱ ποιηταὶ ... γεννήτορες. PLATÃO, 1972a, 209a). A principal diferença entre 

ambos está em que apenas os segundos preparam a alma à “mais perfeita 

contemplação do amor” (Idem, 210a), e que só é alcançada pelo seguinte caminho: 

quem foi encaminhado, desde jovem, a “dirigir-se aos belos corpos” (Ibidem), e 

amando um só corpo, gerou sob sua inspiração belos discursos; e depois disso, 

também aprendeu a considerar mesquinho esse amor, e passou a considerar a 

beleza da alma como “mais preciosa que a do corpo” (Idem, 210b). E então, 

primeiro contemplou o belo “nos ofícios e nas leis” (Idem, 210c), e depois, foi 

transportado para o cume do saber: 

A fim de que veja também o belo das ciências, e olhando para o 
belo já muito, sem mais amar como um doméstico a beleza 



 146      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

individual de um criançola, de um homem ou de um só costume, 
não seja ele, nessa escravidão, miserável e um mesquinho 
discursador, mas voltado ao oceano do belo e, contemplando-o, 
muitos discursos belos e magníficos ele produza, e reflexões, em 

inesgotável amor à filosofia (φιλοσοφίᾳ), até que aí robustecido e 

crescido contemple ele uma certa ciência, única, (τινὰ ἐπιστήμην 
μίαν) tal que o seu objeto é o belo [...] mesmo, por si mesmo, 

sendo sempre (αὐτὸ καθ᾽ αὑτὸ μεθ᾽ αὑτοῦ μονοειδὲς ἀεὶ ὄν), 
enquanto tudo o que é belo dele participa (μετέχοντα), de modo 

tal que, enquanto nasce e perece (γιγνομένωντε … καὶ 
ἀπολλυμένων) tudo mais que é belo, em nada ele fica maior ou 
menor, nem nada sofre [...] Somente então, quando vir o belo com 
aquilo com que este pode ser visto, ocorrer-lhe-á produzir não 

sombras de virtude (οὐκ εἴδωλα ἀρετῆς), porque não é em sombra 
que estará tocando, mas em reais virtudes , porque é no real 

(ἀληθῆ) que estará tocando. (Idem, 210c-d; 211b; 212a). 
 

Com essas palavras, Platão conclui a lição da escada da beleza, no 
Banquete, a partir de um movimento que identifica, no cume da experiência 

estética, a beleza, a virtude e o conhecimento das Ideias. Essa identidade pode ser 

considerada como a herança mais importante recebida pelo “pensamento único” 

(MVR I, p. 19) de Schopenhauer de toda a história da filosofia. Ela foi desdobrada 

por Platão em muitos ângulos ao longo de sua obra, por exemplo, entre 227d-229a 

de Sofista, em que o Estrangeiro de Eleia explica o mal como a ausência de justiça, 

beleza e sabedoria, e com base na seguinte comparação com o mal físico: enquanto 

esse resulta da fealdade e da enfermidade, que consistem, respectivamente, em 

falta de medida e conflito de suas partes entre si, o mal espiritual provém, 

analogamente, da ignorância e da discórdia (essa última chamada pela maioria de 

maldade, e caracterizada pela covardia, intemperança e injustiça). Assim como 

fealdade corporal e físico — ou seja, um conceito estético — a ignorância — isto é, a 

falta do conhecimento — também se define pela “deformidade genérica” (PLATÃO, 

1972b, 228a) e assimetria, oriundos ambos da “falta de medida” (Ibidem), em seu 

caso, espiritual. Já a discórdia psíquica ou maldade em sentido estrito — ou seja, 

um conceito moral — também deve ser entendida como “uma corrupção qualquer 

nascida da ruptura do acordo entre o que a natureza havia tornado afim” (Ibidem) 

— logo, como o análogo psicológico da enfermidade corporal. A fealdade e a 

ignorância são curadas, respectivamente, pela ginástica e educação (científica), ao 

passo que a enfermidade e a discórdia são corrigidas, respectivamente, pela 

medicina e Justiça (virtude). O mais importante aqui é assinalar que se o mal é 

definido por Platão nesse diálogo como algo indissociável da ignorância e da 

fealdade, parece que o bem deve ser compreendido como algo indissociável da 

beleza e da sabedoria.  

Essa explicitação é ainda mais evidente no argumento de Sócrates no 

Protágoras, 356b- 358d. Segundo Sócrates, a virtude, o valor e a felicidade 

consistem na sabedoria de se pesar “na balança as coisas agradáveis e 

desagradáveis, as próximas e as afastadas” (PLATÃO, 1972a, 256b); e concluir, com 

acerto, “quais levam vantagens sobre as outras”. Assim, o virtuoso e o mais sábio 

é o mais feliz, porque sabe julgar quais entre os objetos que estão a seu alcance 



Guilherme Marconi Germer        147 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

proporcionam mais ou menos prazer e mais ou menos dor. Ou, no caso de ambos 

os objetos oferecidos proporcionarem, simultaneamente, dor e prazer, o sábio sabe 

medir qual deles é maior: a dor ou o prazer. Assim, “quem erra na escolha dos 

prazeres e sofrimentos, isto é, dos bens e dos males, erra por falta do 

conhecimento” (PLATÃO, 2002, 257c) — conclui Sócrates. E quem possui a arte de 

medir, isto é, a ciência da “verdadeira relação das coisas” (Idem, 356e), “assegura 

à própria alma tranquilidade” e salvação. Como “todas as ações que têm por fim 

uma vida agradável e sem sofrimento [...] também são belas [...]. Todos os atos 

belos serão, de igual modo, bons e úteis” (Idem, 358b). O conceito do Bem, na 

realidade, assim como o de sua identidade com o de Belo e Verdadeiro, exigem 

uma abordagem muito mais profunda e que não será empreendida aqui14. Em vista 

de nossos fins, apenas chamamos a atenção a alguns elementos que atestam a 

proximidade desses três conceitos, o que permanecerá no coração do “pensamento 

único” schopenhaueriano. 

Para além de Platão, Schopenhauer afirma concordar com Kant em que a 

Moral e a eudemonologia (a busca da felicidade) devem ser separadas, de modo 

que a virtude ou o Bem não pode incluir nenhum egoísmo em sua motivação. Sem 

o apelo a um dever incondicional e que, assumidamente, talvez nunca tenha sido 

efetivo na realidade, Schopenhauer defende que a motivação empírica da virtude 

só pode ser o raro e autêntico sentimento da compaixão (Mitleid), cujos graus 

positivos e negativos são, respectivamente, o da justiça (isto é, a privação da lesão 

alheia) e o da caridade (ou seja, a contribuição direta no alívio da dor do outro). 

O fundamento metafísico desse fenômeno consiste na capacidade humana de, 

excepcionalmente, ter uma experiência que supera os limites subjetivos e 

unilaterais do principium individuationis (isto é, o tempo, o espaço e a causalidade, 

como em breve elucidaremos mais detidamente). Uma vez que essa mesma 

possibilidade de superação define, para Schopenhauer, a essência do bom, do belo 

e do deciframento metafísico da existência, e uma vez que o esclarecimento 

metafísico das três especificidades fundamentais dessa possibilidade unitária 

delimitam o fim dos três lados principais de sua filosofia, chamados por ele de 

metafísicas da natureza, do belo e dos costumes, o autor conclui que a sua doutrina 

não é um sistema, mas um “pensamento único”. Diferentemente de um sistema, 

em que certas partes fundamentam outras partes, mas não são fundamentadas por 

eles, em um pensamento única, todos os seus lados contêm em si e suportam os 

demais, e também são inversamente contidos e suportados por eles. A diferença 

entre eles não diz respeito ao seu conteúdo, mas apenas ao grau de visibilidade 

do Mesmo conteúdo. Enfim, como a unidade entre o Bom, o Belo e o Verdadeiro 

não possui nenhum antecedente mais importante na história da filosofia do que 

Platão, é evidente que a proposta de construção de um pensamento único é uma 

herança schopenhaueriana recebida de Platão. Na sequência, nos limitaremos a 

examinar a assimilação e ressignificação de Schopenhauer da intimidade dos dois 

                                                            
14 Embora em Protágoras, o bom seja identificado com o prazer por Sócrates, em República, 
perguntado por Glaucon: “O que é o bem? Sem dúvida, não te referes ao prazer?”, Sócrates 
responde: “Deus nos livre disso” (PLATÃO, 2016, 509a). Assim, o conceito do Bem é afastado 
categoricamente do de prazer.  



 148      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

pilares menos importantes dos três mais fundamentais da filosofia: entre o 

conhecimento das Ideias e o belo.  

 

A VONTADE, AS FORÇAS FUNDAMENTAIS DA NATUREZA E O PRINCIPIUM INDIVIDUATIONIS 

Se Sócrates defende que “o Mesmo, como uno e como múltiplo, é 

identificado pelo pensamento e circula, agora e sempre, por tudo o que falamos” 

(PLATÃO, 1974, 15d); Schopenhauer observa, analogamente, que o mundo é 

composto por Ideias e fenômenos, os quais desdobram as primeiras em sua forma 

particular, o principium individuationis. Essa expressão é composta pelas formas 

subjetivas e a priori dos sentidos externo e interno, a saber, respectivamente, o 

tempo e o espaço, acrescidos da essência da união de ambos. Essa essência 

consiste, do ponto de vista subjetivo, na forma do entendimento, a lei de 

causalidade, e pela perspectiva objetiva, na matéria, que suporta toda 

transformação e não é senão fazer-efeito15. Segundo Schopenhauer, Platão não 

chegou a essa “expressão superior”, explícita e a priori do principium 
individuationis; contudo, deu um passo significativo rumo a ela, ao declarar que o 

mundo visível é um “fenômeno, nele mesmo nulo, cuja significação e realidade 

são emprestadas do que nele se expressa” (MVR I, §31, p. 237): as Ideias. De modo 

conectado com isso, Platão também negou “às Ideias o que só é possível pelas 

formas do principium individuationis, a saber, a pluralidade do igual, o nascer e o 

perecer” (Ibidem); e isso o torna o primeiro precursor filosófico do idealismo 

transcendental, cujo avanço consiste mais na explicitação e especificação dos 

componentes da forma subjetiva, universal e necessária do fenômeno, do que na 

distinção entre a Ideia e o fenômeno, que já fora antecipada por Platão em sua 

oposição entre arquétipo (modelo) e a imagem (sombra).  

Nas primeiras palavras de Da Quadrúplice da Raiz do Princípio de Razão 
Suficiente, Schopenhauer também sublinha que Platão reconheceu, até certo 

ponto, e antes Kant, inclusive, a “aprioridade” das leis de homogeneidade e de 

especificação, quando as descreveu como “divinas” e “prometeicas”. Conforme o 

moderno, ambas as operações consistem em procedimentos básicos do 

pensamento, sem os quais a filosofia e a ciência seriam impossíveis. Com as 

seguintes palavras, o conteúdo transcendental de ambas as leis e sua antecipação 

platônica é comentada por Schopenhauer: 

Platão, o divino, e o assombroso Kant unem suas vozes enfáticas 
para recomendarem uma regra para o método de todo filosofar e 
toda ciência em geral: deve-se acatar suficientemente duas leis, a 
da homogeneidade e a da especificação, em igual medida e sem 
o prejuízo uma da outra. A lei de homogeneidade nos diz que, 

                                                            
15 O filósofo especifica que o tempo é a condição da sucessão, e o espaço, da justaposição. Se 
apenas um deles existisse, não haveria simultaneidade, permanência e duração, e portanto, 
tampouco matéria e causalidade. Matéria e causalidade consistem, destarte, no entrelaçamento do 
tempo e do espaço: suas propriedades mais fundamentais, como impenetrabilidade, extensão, 
divisibilidade infinita, indestrutibilidade e mobilidade, são consequências desse entrelaçamento. 
Sendo assim, afirmar que a essência da matéria seja fazer-efeito, ou que a forma do entendimento 
seja a lei da causalidade, são expressões que se distinguem apenas pelo fato da primeira exprimir 
de modo objetivo, e a segunda, subjetivo, essa mesma condição a priori do fenômeno.  



Guilherme Marconi Germer        149 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

por meio da observação das semelhanças e das concordâncias das 
coisas, devemos considerar seus tipos, que reunimos em espécies, 
e essas, em gêneros, até alcançarmos os conceitos mais elevados 
e que tudo englobam. Dado que essa é uma lei transcendental, 
isto é, essencial em nossa razão, ela presume a concordância da 
natureza consigo própria, o que é expresso na antiga sentença: 
Entia praeter necessitatem non esse multiplicanda. A lei da 
especificação já é exprimida por Kant assim: Entium varietates non 
temere esse minuendas. Ela significa que devemos distinguir 
corretamente entre as espécies reunidas em um conceito genérico 
e que abrange muito em si; e que também devemos diferenciar 
entre os tipos menores e maiores que são considerados sob os 
mesmos conceitos. Ela nos adverte, por fim, que precisamos evitar 
darmos qualquer salto entre os tipos e gêneros, ou subsumir os 
tipos menores e os completos indivíduos, imediatamente, sob o 
conceito geral da espécie. Todo conceito é capaz de ser dividido 
em outro ainda menor, e nenhum abaixa até a mera intuição. Kant 
ensina que ambas as leis são transcendentais, isto é, princípios da 
razão que postulam a concordância a priori das coisas consigo 
próprias. Platão parece dizer o mesmo quando afirma que essas 
regras, às quais toda ciência deve o nascimento, nos foram trazidas 
da morada dos Deuses, junto com o fogo de Prometeu. (SG, §1, 
p. 11).16 

  

Em O Mundo como Vontade e Representação, Schopenhauer acrescenta 

que, conforme Platão, “a capacidade para o filosofar consiste [...] no conhecimento 

do uno no múltiplo e do múltiplo no uno” (MVR I, §15, p. 137. Cf. idem, §22, p. 

169). Assim, para além da delimitação transcendental da fronteira a priori do sujeito 

e objeto, o autor defende que o homem tem “uma capacidade um pouco mais 

potenciada [...] de vislumbrar nos seres particulares a sua universalidade, as suas 

Ideias” (MVR II, Cap. 41, p. 569). Essas, como ainda são objetos ou representações 

de um sujeito cognoscente, não se identificam com a coisa em si mesma, que por 

definição é independente de qualquer representação. Contudo, como as Ideias não 

se subordinam à forma do principium individuationis, podem ser definidas como 

as representações ou objetivações adequadas ou perfeitas da coisa em si. Após sua 

entrada em cena no mundo do principium individuationis, são desdobradas, 

multiplicadas e relativizadas. Contudo, em si mesmas permanecem intactas, 

unitárias e eternas, como um arco-íris permanente sobre uma cascata de inúmeras 

gotas passageira. Que nessa propriedade excepcional, e de fato, genial da 

intelecção humana, de intelecção das unidades essenciais em meio à torrente 

fenomênica, repouse o grande valor de todas as realizações da filosofia, artes e 

ciências também é uma lição platônica, à qual Schopenhauer reconhece aderir com 

as seguintes palavras: 

Quase todos os homens consideram, a todo tempo, serem esse ou 

aquele homem (τις ανθρωπος), junto com os corolários que se 

seguem disso. Porém, que eles sejam o homem (ὁ ανθρωπος), 
dotado dos corolários que o acompanham, lhes vêm à mente 
muito raramente, muito embora nesse último reconhecimento se 

                                                            
16 Em nota, Schopenhauer cita: Platon, Phileb. p. 219-223; Politic. p. 62, 63; Phaedr. p. 361-363, Ed. 
Bip. Kant, Kritik der reinen Vernunft, Anhang zur transzc. Dialetik. 



 150      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

encontre o principal. As raras pessoas que se entregam mais à 
última do que à primeira proposição são os filósofos. A orientação 
dos demais está restrita ao fato de que eles veem nas coisas apenas 
o particular e o individual, não o seu universal. Apenas os mais 
bem dotados enxergam nas coisas particulares o seu universal, e 
tanto mais, quanto maior for o grau de sua eminência [...] Toda 
aquela orientação do espírito ao universal é a condição 
indispensável das verdadeiras realizações na filosofia, na poesia, 
nas artes e nas ciências em geral. (PP II, §2, p. 7-8).  

 

Quanto à natureza dessas Ideias fundamentais, Schopenhauer afirma 

discordar de Sócrates quanto à existência de uma Ideia de mesa, de cama, e etc. 

Segundo o alemão, esses últimos fenômenos desdobram Ideias mais originárias, 

preenchidas pelas forças mais fundamentais da natureza. Essas, portanto, devem 

ser distinguidas das causas e efeitos, pois diferentemente de ambos, estão além de 

toda temporalidade e fundamento. A “causa é no essencial: a transformação 

anterior que provoca a posterior com necessidade” (F, p. 566). A mudança 

posterior é o seu efeito; e o portador de ambas, a matéria. Além dessas três 

condições a priori, a saber, a causa, o efeito e a matéria, o pensador afirma que 

não haveria transformação alguma sem o pressuposto de uma força natural. Afinal, 

é da última que provém a capacidade transformadora, a causalidade propriamente 

dita, a partir da qual a causa produz seu efeito. Desse modo, se a causa é o fator 

externo, isto é, a configuração objetiva da matéria, que permite a manifestação de 

uma força natural e transformadora, essa não é senão o fator interno do devir. Com 

as seguintes palavras, esse pressuposto essencial e íntimo do vir a ser fenomênico 

é esclarecido e exemplificado pelo pensador:  

De modo algum a causa traz o seu efeito ao mundo por si só, ou 
o produz do nada. Pelo contrário, sempre há algo ali, sobre o que 
ela age; de modo que ela apenas provoca uma transformação 
nesse tempo, nesse lugar e sobre esse ser determinado, e de 
maneira apropriada à natureza desse ser: em que deve existir a 
força transformadora, portanto. Assim sendo, todo efeito se origina 
de dois fatores, um interno e outro externo; isto é: a força 
originária do ser, a partir da qual o efeito é produzido [fator 
interno], e a causa determinada, que obriga essa força a se 
manifestar aqui e agora [fator externo] [...]. Por exemplo, que o 
âmbar atraia, neste momento, o floco é o efeito: sua causa é o 
atrito anterior e a proximidade do âmbar, e o que efetiva este 
processo e nele se salienta é a força natural da eletricidade. 
(Ibidem). 
 

Schopenhauer ensina que as forças fundamentais devem ser pressupostas 

por toda etiologia científica, como qualitas oculta da matéria. A filosofia, porém, 

que se dedica à penetração no âmago do mundo, e se nega a entender o último 

apenas como mera representação de um sujeito cognoscente, vê nessas forças as 

“condições prévias e pressupostas de toda causa e efeito, mediante as quais a 

essência íntima das coisas se desdobra e manifesta” (MVR I, §26, p. 192). Desse 

modo, a filosofia, enquanto uma metafísica imanente, que procura decifrar o 

enigma do mundo a partir do próprio mundo, define essas forças como a 



Guilherme Marconi Germer        151 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

“objetidade imediata da coisa em si” (Idem, §32, p. 242); ou, em termos ainda mais 

sintéticos: como as Ideias de Platão. Como essas últimas:  

As forças naturais são isentas de toda mudança. Neste sentido, 
estão fora de todo o tempo; e por isso mesmo, existem sempre e 
em todos os lugares, onipresentes e inesgotavelmente; sempre 
prontas a se exteriorizarem no fio condutor da causalidade, tão 
logo surja ocasião para isso. A causa, pelo contrário, assim como 
seu efeito, são sempre algo particular, uma transformação 
particular. A força natural somente é o universal e imutável. (SG, 
p. 60). 

 

Na natureza elementar, Schopenhauer assevera que todo devir é 

engendrado, necessariamente, por uma causa em sentido estrito (Ursache, fator 

externo), e uma força física, como as da gravidade, eletricidade, 

“impenetrabilidade, coesão, resistência, dureza, inércia, peso e elasticidade” (F, p. 

567); ou uma força química, como as que permitem as “afinidades eletivas por 

certas relações estequiométricas” (Ibidem) dos elementos. Ambos os tipos de 

forças, portanto, definem as Ideias ou os graus mais básicos de objetivação da 

coisa em si mesma na natureza. O vir a ser vegetal, por sua vez, que também 

abrange a “parte vegetativa, e portanto, inconsciente (bewußtlosen) da vida 

animal” (SG, p. 62), já é provocado pelo estímulo (Reiz, fator externo), que dá 

ocasião à manifestação das mais diversas forças vitais da natureza vegetal, bem 

como a da parte vegetativa das forças vitais animais: elas constituem, portanto, as 

Ideias ou os graus intermediários de objetivação da coisa em si. Por fim, os 

fenômenos animais, que ocorrem sempre a partir de um motivo (Motiv, fator 

externo), o qual consiste em uma representação do intelecto, só são possíveis 

graças à expressão das forças vitais animais, também chamadas de vontade: eis as 

Ideias ou os graus mais elevados de objetivação da coisa em si no mundo. 

Excepcionalmente no homem, sua individualidade alcança um nível tão 

significativo, que “cada homem pode ser visto como [...] uma Ideia própria” (MVR 

I, §26, p. 193), denominada caráter. A vontade, portanto, que engloba o caráter, 

consiste no cume da objetivação da coisa em si na natureza, de modo que é muito 

mais adequado chamar o gênero das forças naturais — aos olhos da filosofia, ao 

menos — de Vontade, do que de meras forças naturais. Afinal, essa última expressão 

se associa melhor aos graus mais baixos de objetivação da coisa em si, e o mais 

perfeito e imediato é que deve dar a chave de compreensão ao mais imperfeito e 

mediato, e não o inverso. Nessa generalização metafísica do conceito de Vontade, 

o filósofo afirma que também contribui o fato de nossa própria vontade ser a única 

força vital da natureza conhecida por nós diretamente, “entre os bastidores e […] 

conforme sua essência mais íntima” (SG, p. 173). Assim, se a filosofia deve superar 

o egoísmo teórico, que consiste na limitação da visão do mundo apenas como 

representação mental (ou “sonho de uma sombra”), ela só pode fazê-lo, sem 

recorrer a conceitos muito amplos e vazios de conteúdo como Ser e Absoluto, por 

meio da denominação da essência do mundo de Vontade de viver. Entre a Vontade 

una, eterna e livre, e os fenômenos múltiplos, necessários e efêmeros do 

principium individuationis, se arvoram as Ideias eternas de Platão. 



 152      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

A CRÍTICA DE SCHOPENHAUER À PSICOLOGIA RACIONAL DE PLATÃO E SUA RADICALIZAÇÃO 

DA TEORIA PLATÔNICA DE QUE O BELO FACILITA O CONHECIMENTO DAS IDEIAS 

A principal crítica de Schopenhauer a Platão se dirige à sua psicologia 

racional, que segundo o primeiro, foi refutada pela Crítica da Razão Pura de Kant, 

mas pode ser corrigida pela radicalização da intimidade do conhecimento das 

Ideias com a experiência estética do belo. Mais especificamente, Schopenhauer 

defende que se não pode existir conhecimento sem referência à experiência, 

intermediada pelos sentidos corporais, então, a escada da beleza, que segundo 

Platão, consiste em um caminho indispensável à intelecção das Ideias, e se inicia 

com o amor corporal, se torna o espaço por excelência do saber ideal. Em outros 

termos: se não existem mais, após a crítica kantiana, conceitos puramente abstratos, 

que valem como verdades eternas e são captados diretamente pela razão; mas há 

apenas objetos belos e que facilitam a intuição das essências fundamentais, a partir 

da “mais próspera das fontes de todo conhecimento” (KK, p. 578), a experiência, 

e em virtude de sua superioridade estética; então a fruição predominantemente 

intelectual do belo e do conhecimento são uma só e a mesma. Vejamos mais em 

detalhes essa correção e radicalização de Platão proposta por Schopenhauer:  

Que “Platão tenha apreendido de maneira pura a distinção” (MVR I, §49, p. 

310) entre conceitos e Ideias — escreve Schopenhauer — eis algo que “eu não posso 

afirmar. Antes, muitos de seus exemplos e elucidações sobre as Ideias são 

aplicáveis apenas aos conceitos. Contudo, abandonemos essas suas páginas e 

sigamos o nosso próprio caminho, alegres por termos observado o vestígio de um 

grande e nobre espírito”. Conforme Schopenhauer, os conceitos são criados pela 

faculdade de abstração, que ao destituir as diferenças intuitivas das representações 

(formais ou materiais) da experiência, e identificar o que sobrou desse processo a 

uma palavra, cria os gêneros racionais e abstratos, isto é, as representações das 

representações, ou em um só termo: os conceitos. Quanto maior for a sua esfera, 

mais se distanciará da fonte “mais próspera de todo conhecimento” (KK, p. 578), 

a experiência, e menos se comunicará, em termos de “perceptividade, 

definibilidade e distinguibilidade gerais” (WWV II, p. 472). Por sua natureza 

secundária e derivada, os conceitos são “completamente indeterminados no 

interior de sua esfera, determinados apenas segundo os seus limites” e 

“inteiramente esgotáveis em sua definição” (WWV I, §49, p. 328). Em virtude 

também de seu caráter compacto e maleável, são muito úteis à vida prática e às 

ciências; contudo, sua carência de riqueza intuitiva os impede de “conceder vida 

interior própria a uma obra” (Idem, §51, p. 330). De modo que são “eternamente 

infrutíferos”, sobretudo, na arte. 

 No domínio estético, Schopenhauer herda de Platão o repúdio contra os 

imitadores e copiadores da natureza ou da obra alheia. Segundo sua concepção, o 

artista não pode reproduzir, mas deve antecipar a natureza, isto é, entendê-la “em 

suas meias palavras e, então, exprimir puramente o que ela apenas balbuciava. O 

artista imprime [por exemplo] no mármore duro a beleza da forma que a natureza 

malogrou em milhares de tentativas, coloca-a diante dela e brada: ‘Eis o que querias 

dizer’” (MVR I, §45, p. 297). A arte, portanto, mais do que qualquer outro campo, 



Guilherme Marconi Germer        153 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

deve apresentar um conhecimento intuitivo e a priori do mundo; isto é, comunicar 

um a priori não no sentido kantiano, que concerne apenas à forma subjetiva do 

fenômeno (simplificada pelo principium individuationis); mas no sentido de 

conteúdo íntimo ou essência do mundo, e que mantém sua unidade em todos os 

lados e tempos: ela deve facilitar o conhecimento das Ideias platônicas. Em outros 

termos, o a priori sublinhado pela filosofia transcendental de Kant delimita o como 

(universal e necessário) dos fenômenos. As ciências, pelo seu turno, expõem os 

porquês dos mesmos. E a arte do gênio penetra, de modo puro e intuitivo, no quê 

do homem e do universo. Nas antípodas dessa contribuição, o imitador e o 

maneirista, embora muitas vezes aplaudidos pela maioria da humanidade, 

merecem todas as críticas apresentadas por Platão nos Livros III e X da República. 
Afinal, eles não expõem Ideia alguma, e se obtêm o aplauso dos contemporâneos, 

é apenas porque esses são, em sua maioria, obtusos, e só podem conceber e se 

apegar a conceitos. Contudo:  

Após alguns anos, tais obras se tornam inapreciáveis, visto que o 
próprio espírito da época, ou seja, os conceitos imperantes, nos 
quais elas se enraizavam, mudaram. Apenas as obras autênticas, 
hauridas imediatamente da natureza e da vida permanecem, como 
estas, eternamente joviais e com o vigor originário, pois não 
pertencem a idade alguma, mas à humanidade. (Idem, §49, p. 313). 

 

Schopenhauer é ainda mais severo do que Platão em sua crítica ao que 

pode ser chamado de “pseudoarte”. Segundo o pessimista: “São poucos os 

romances que não devem ser reprovados pelo fato de apresentarem as coisas e os 

acontecimentos humanos como, propriamente, não acontecem na realidade” (PP 

II, §403, p. 309). O Don Quijote, de Miguel de Cervantes, consiste em uma sátira 

genial desse triste fato de que a maioria das exposições sequer copiam, mas 

falsificam o real. Essa deformação, frequente, sobretudo, no caso dos romances, 

exerce um efeito nefasto na formação mental dos jovens. Afinal, “em virtude de 

sua ingenuidade, eles não apenas acreditam no conteúdo dos romances, mas 

realmente, os incorporam a seu espírito, e criam assim uma série de expectativas 

que jamais serão preenchidas” (Ibidem). Conclusivamente, o conceito é o 

universalia ou unitas pos rem (o universal ou a unidade depois das coisas, WWV 

II, Cap. 29, p. 472), e as Ideias, o universalia ou unitas ante rem (o universal ou a 

unidade antes das coisas). O conceito pode ser comparado a um “receptáculo 

morto no qual o que se põe fica efetivamente lado a lado, do qual nada pode ser 

retirado (por juízo analítico) senão o que nele se pôs (por reflexão sintética)”. A 

Ideia já “desenvolve em quem a apreendeu representações novas em relação ao 

conceito que lhe é homônimo: se assemelha a um organismo vivo, desenvolvendo 

a si mesmo, dotado de força de procriação, e que produz o que não estava lá 

contido” (MVR I, §49, p. 311). Sua superioridade se deve ao fato de ser 

“absolutamente intuitiva, e embora abarque uma multidão infinita de coisas 

isoladas, é inteiramente determinada, nunca sendo conhecida pelo simples 

indivíduo, mas apenas por quem se destituiu de todo querer e individualidade e 

se elevou ao puro sujeito do conhecimento” (Ibidem). Somente a Ideia, portanto, 

comunica, de modo rico e intuitivo, o “elemento puramente objetivo” dos 



 154      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

fenômenos, isto é, a “expressão completa de sua essência”, independentemente de 

todas as relações, ou, desde uma perspectiva mais materialista, a soma ou o “ponto 

raiz de todas as relações” (WWV II, Cap. 29, p. 470). Seu correlato necessário é o 

puro sujeito do conhecimento, o qual se destitui de toda individualidade, e assim, 

se liberta da subordinação à Vontade corporal, fonte de toda carência e 

insatisfação; em um movimento que só pode ser marcado por uma fruição de todo 

especial: pois na contemplação estética, a origem de toda necessidade e penúria é 

silenciada pela raiz. 

A respeito ainda da conexão entre a beleza e o conhecimento, 

Schopenhauer anota que a palavra “‘schön’ (belo), do alemão, está 

indubitavelmente conectado com ‘to show’ (revelar), do inglês, e 

consequentemente, deve significar ‘showy’, ‘what shows well’ — o que revela bem, 

portanto aparece com clareza e distinção na percepção intuitiva — logo, as Ideias 

eternas de Platão” (PP II, §219, p. 107). Contudo, se tudo é a multiplicação de, pelo 

menos, uma Ideia, logo: “Todas as coisas são belas” (WWV I, §41, p. 298). Apesar 

dessa verdade, o relativismo ou o ceticismo estético podem ser evitados, caso se 

distinga que, quando dizemos que algo é belo, afirmamos, mais precisamente, que 

é mais belo do que os demais objetos. A superioridade estética ocorre, em parte, 

“na medida em que uma coisa particular exprime de modo puro a Ideia de sua 

espécie mediante proporções bem claras, puramente determinadas e inteiramente 

significativa de suas partes, reunindo, em si, todas as exteriorizações da Ideia de 

sua espécie e manifestando-a com perfeição”; e em parte, na medida em que a 

Ideia mesma, que se expressa no objeto, pertence a “um grau superior de 

objetidade da Vontade, e por conseguinte, diz muito mais, é mais significativa” 

(Ibidem)17. De modo associado a essa segunda condição, o autor defende que 

como o homem abriga os “segredos mais íntimos” (WWV II, Cap. 17, p. 231) da 

Vontade, e também os expõe pelos fenômenos mais agudos, nítidos, trágicos e 

heroicos possíveis, ele é “belo antes do que qualquer outra coisa, de modo que a 

revelação de sua essência é o fim supremo da arte” (WWV I, §41, p. 298). Em suma, 

a arte é um “meio de facilitação do conhecimento da Ideia” (MVR I, §37, p 265), 

tanto mais indispensável, quanto maior é o grau de objetivação da Vontade, em 

cuja interioridade se pretende penetrar. No que concerne aos graus mais rasteiros 

de sua visibilidade, o filósofo afirma que o belo natural já supera o belo artístico, 

quanto à determinação da exposição de suas essências. Conforme o autor, 

portanto, a Ideia também pode ser conhecida fora da arte, e inclusive, em meio à 

barafunda dos fenômenos — capacidade essa em que repousa o ápice da 

genialidade. No nível intermediário da genialidade, se encontram aqueles 

indivíduos que embora sejam incapazes de intuírem e exporem as Ideias a partir 

de si próprios, podem conhecê-las com o auxílio do belo natural e artístico. Por 

fim, também existem aqueles que não possuem sensibilidade sequer para o belo 

natural, e procuram por todo lado apenas o vantajoso, o útil e o estímulo da causa-

                                                            
17 Sinteticamente, Schopenhauer associa ao belo (ou ao mais belo) os seguintes conceitos clássicos: 
originalidade, proporção (medida), significação, determinação, grandeza e pureza. As 
manifestações estéticas que, nas antípodas desses critérios, ainda assim facilitam a contemplação 
das Ideias, são agrupadas, pelo autor, sob o conceito de sublime (Cf. Idem, §39, p. 287). 



Guilherme Marconi Germer        155 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

e-efeito: esses são chamados de filisteus, que jamais alcançarão conhecimento 

significativo algum do mundo. 

O fato de Schopenhauer discordar de que haja um cume da escada da 

beleza, a partir do qual se pode intuir, abstrata e conceitualmente, isto é, sem 

nenhuma referência à experiência corporal e sensível, as essências, o leva a se 

opor com radicalidade ao que se convencionou chamar por “psicologia racional” 

platônica. Conforme o pessimista, Platão inaugurou na história da filosofia uma 

doutrina do conhecimento que conclui com a tese da separação de uma alma 

imaterial, e fonte de todo conhecimento e virtude, e um corpo material, e 

responsável por todo erro e vício. Na base latente dessa teoria, se encontra a 

necessidade metafísica de crença na imortalidade da suposta alma imaterial, de 

modo que o que é apresentado como resultado é, na realidade, um petitio principii 
(petição de princípio). Embora essa doutrina tenha sobrevivido, e mesmo, sido 

reforçada por toda filosofia antiga e medieval, ela não resistiu às críticas de Kant, 

segundo as quais toda pretensão a conhecimento sem nenhuma referência à 

experiência é vazia, inútil e contraproducente. O percurso desse erro de Platão, 

que pode ser considerado seu calcanhar de Aquiles, é resumido por Schopenhauer 

com as seguintes palavras: 

Em Platão, encontramos a origem de uma falsa dianologia, que foi 
montada com uma intenção metafísica secreta, em vista de uma 
psicologia racional e da doutrina da imortalidade que se pendura 
na última. A dianologia platônica revelou-se, posteriormente, 
como uma doutrina enganosa e dona da mais obstinada vitalidade, 
pois subsistiu por toda a filosofia antiga, medieval e moderna, até 
que Kant, o triturador de tudo, a acertou na cabeça. A doutrina 
que aqui menciono é o racionalismo da teoria do conhecimento, 
com um objetivo final metafísico. Ela pode ser resumida assim: 
aquilo que conhece em nós é uma substância imaterial e 
fundamentalmente distinta do corpo, chamada de alma. O corpo 
é um obstáculo para o conhecimento. Por isso, todo saber 
mediado pelos sentidos é enganoso: o único conhecimento 
verdadeiro, autêntico e seguro está livre e afastado de toda 
sensibilidade (e portanto, de toda intuição). Ele pertence apenas 
ao puro pensamento, logo, ao operar com conceitos abstratos e 
completamente isolados. E essa operação é realizada pela alma a 
partir de seus próprios meios. Consequentemente, a alma o fará 
da melhor maneira possível depois de que se separar do corpo, e 
portanto, quando estivermos mortos. Assim, a dianologia de Platão 
nos joga nas mãos da psicologia racional, em vista de sua doutrina 
da imortalidade. (PP I, §4, p. 49).  

 

Mostramos, anteriormente, alguns ingredientes fundamentais dessa 

dianologia platônica, que atestam sua tentativa puramente imaterial, incorpórea e 

livre de toda experiência e intuição sensível, de conhecimento das Ideias. Em 

República, por exemplo, Platão defendeu que: “As ideias são pensadas, porém não 

vistas” (PLATÃO, 2016. VI, 507b). Que a geometria refina um certo “órgão da alma”, 

cuja conservação é mais desejável “do que a de mil olhos, pois é exclusivamente 

por seu intermédio que a verdade é percebida” (Idem, VII, 527e). E que a 

astronomia tem a “propriedade de arrastar a alma para a verdade e de formar de 



 156      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

tal maneira o espírito filosófico, que levamos para cima o que indevidamente 

conservamos cá por baixo” (Idem, VII, 527b), etc. Com base nessas premissas, 

Sócrates defendeu algo que muito desagrada Schopenhauer, a saber, que a 

matemática supera a música como trampolim educacional ao conhecimento das 

Ideias. Segundo o moderno, e resumidamente, a matemática não passa da 

investigação das relações necessárias da forma a priori da experiência fenomênica, 

a saber, o espaço e o tempo (ambas chamadas, respectivamente, por Kant, de 

formas do sentido externo e interno).18 A música, pelo contrário, vivencia a 

interioridade do mundo de modo tão imediato, rico (intuitivamente) e completo, 

que deve ser considerada como a objetidade da Vontade de modo análogo às 

Ideias. Em outras palavras, se todas as demais artes expõem facilitações da intuição 

ou cópias perfeitas das Ideias, a música se relaciona com a essência do mundo de 

maneira tão íntima, e por si só, que não está, por dizê-lo de alguma maneira, entre 

as Ideias e o fenômeno, mas exatamente no mesmo nível das Ideias em relação à 

Vontade. Essa questão à parte, Schopenhauer assevera que a exposição mais cabal 

do racionalismo platônico se encontra em Fédon, cap. 10. E que “algo semelhante 

Platão também defende em Timeu, ao qual Sexto Empírico faz referência, de modo 

distinto e preciso”, com as seguintes palavras:  

Em Timeu, Platão faz uso de seu método de prova para 
demonstrar a natureza incorpórea da alma. Assim — argumenta 
Platão — o rosto está adaptado à luz porque é suscetível à luz, e a 
audição é condicionada aereamente porque percebe a concussão 
do ar, a saber, o tom. O olfato, porque experimenta fumaças e 
vapores, é condicionado por todos esses eventos, e o paladar está 
igualmente adaptado ao sabor dos sucos. Analogamente, a alma 
também deve ter, por necessidade, uma essência incorpórea, pois 
conhece ideias incorpóreas, como por exemplo, aquelas dos 
números e as que se encontram nas formas dos corpos. (Adversus 
mathematicos, VII, p. 116 et 119. PP I, §4, p. 49). 

 

Criada por Platão na história da filosofia, a psicologia racional foi aceita por 

Aristóteles, hipoteticamente, segundo Schopenhauer, em De Anima, Livro I, Cap. 
I. Contudo, no Livro III, Cap. 8 dessa mesma obra, Aristóteles se opõe à doutrina 

platônica, e defende que: “No intelecto não há nada que não tenha existido 

                                                            
18 A respeito da matemática, Schopenhauer entende que o tempo e espaço são de tal natureza em 
que todas suas partes “se relacionam entre si de modo a se determinarem e serem determinadas, 
mutuamente, uma pela outra” (SG, p. 158). No espaço, essas relações se chamam posição, e no 
tempo, sucessão. Ambas as relações não se fundam sobre representações empíricas e preenchidas 
pela matéria, pois como os gregos já tinham notado, a experiência material é incapaz de conferir 
ponto sem diâmetro, reta sem largura e etc. Contudo, é extremamente inexato postular que as 
relações matemáticas se baseiam em meros pressupostos da razão ou do entendimento, pois isso 
não faz jus à universalidade e à necessidade dessa ciência (além do que, “direita”, “esquerda”, 
“acima”, “abaixo”, e etc., não podem ser compreendidos por meros conceitos ou pela lei da 
causalidade). As relações matemáticas são apreendidas, outrossim, por uma intuição pura e a priori, 
apoiada em uma modalidade particular do princípio de razão suficiente: o princípio de razão do 
ser. Essa regra a priori determina, com necessidade, todas as relações das partes do espaço e do 
tempo puros — os quais consistem na forma a priori da experiência fenomênica. A matemática, em 
suma, se limita ao como dos fenômenos, sendo que o seu quê é penetrado apenas pela intuição 
excepcional, genial e estética. 



Guilherme Marconi Germer        157 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

anteriormente nos sentidos” (Idem, p. 50). Na contramão dessa última lição, os 

escolásticos e medievais buscaram endossar o dualismo platônico com uma série 

de demonstrações sofísticas das assim chamadas cognições por razão pura de 

aeternae veritates (verdades eternas). Entre os modernos, Descartes e Leibniz foram 

os que com mais aferro aderiram a essas tentativas, e foram objetados, 

respectivamente, por Spinoza e Locke. Por fim, Kant solucionou a controvérsia ao 

provar que, embora tenhamos, de fato, um conhecimento puro, a priori e não 

“extraído da experiência, esse conhecimento possui validade e importância apenas 

em sua relação à experiência” (Idem, p. 52). O saber puro — precisa Kant — se 

baseia na “forma da consciência que conhece, a qual obtém sua matéria do 

conhecimento empírico, oferecido pela sensação dos sentidos e sem o qual é inútil 

e vazio” (Ibidem). Dizendo o mesmo com termos mais próprios, Schopenhauer 

afirma que: “O conhecimento sem a intuição, a qual é intermediada pelo corpo, 

não possui estofo algum, de modo que o conhecedor, enquanto tal e sem o 

pressuposto de um corpo, não é nada senão uma forma vazia; para não dizer que 

todo pensar é uma função fisiológica do cérebro” (Ibidem). Por não respeitar a 

relação necessária de todo conhecimento com a experiência (isto é, com sua forma 

pura e a priori, ou com essa última preenchida pela matéria); e por contornar a 

identidade entre o intelecto e o cérebro — Schopenhauer adverte que a teoria do 

conhecimento platônica culmina em uma doutrina “contraproducente 

(zweckwidrig), equivocada (verfehlt), e mesmo, impossível (unmöglich)”. Embora 

a filosofia universitária alemã continue reproduzindo ecos desse erro original de 

Platão, e mesmo após a sua refutação kantiana — Schopenhauer escreve que sua 

“correção” (Ibidem) principal consiste em sua própria metafísica do belo, cujos 

traços gerais foram sintetizados anteriormente. Conforme um resumo ainda mais 

conciso desse aperfeiçoamento, dado pelo seu autor: “Apenas o conhecimento que 

se mantém puro de toda comunidade com a vontade, e que ainda assim, é intuitivo, 

alcança a mais elevada objetividade, e com ela, a perfeição” (Ibidem). 

A partir da depuração referida da teoria das Ideias de Platão de toda 

psicologia racional, Schopenhauer acredita ter salvo e atualizado seus elementos 

mais pertinentes. Como uma espécie de antídoto contra a noção puramente 

abstrata e apartada da experiência (intuição e sensibilidade) do conhecimento das 

Ideias e da beleza, Schopenhauer propõe uma radical identificação desses dois 

últimos conceitos. Com o fim de solapar o abismo imposto entre o corpo e a alma, 

o moderno sublinha a base estética (isto é, intuitiva e sensível) de todo saber 

essencial, ao unificar o conhecimento das Ideias e a contemplação da beleza sob 

o conceito de experiência estética. Apenas de modo subordinado a ambas as 

concepções, Schopenhauer aceita a diferença platônica entre os prazeres simples 

do corpo e a fruição espiritual do verdadeiro conhecimento e beleza. Embora a 

sede principal da última — conclui o pessimista — seja a mente ou cérebro, ela 

jamais terá o poder soteriológico que lhe é associado, caso não se baseie na “mais 

próspera das fontes de todo conhecimento” (KK, p. 578): a experiência (corporal, 

intuitiva e sensível). Somente a partir da riqueza balsâmica da última é que o 

contemplador das Ideias pode silenciar pela raiz a fonte de toda carência, 

necessidade e sofrimento: a Vontade cega, impreenchível e autodiscordante. 



 158      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

CONCLUSÕES 

Que o mundo ou o Mesmo possam ser vistos tanto como uma mixórdia de 

seres contraditórios, quanto como um mosaico de Ideias essenciais, unitárias e 

eternas; e que o grande valor da filosofia e das demais artes seja o de desvelar esse 

segundo lado, é uma das principais lições platônicas, que Schopenhauer busca 

ressignificar a partir de um novo horizonte conceitual. Na busca de uma 

compreensão ainda mais razoável dessa doutrina, Schopenhauer propõe depurá-

la de toda psicologia racional, considerada por ele como problemática, em virtude 

de seu afastamento radical da “mais próspera das fontes de todo conhecimento” 

(Ibidem): a experiência. Essa purificação foi levada a cabo por meio da 

radicalização da proximidade entre o conhecimento das Ideias e a contemplação 

do belo, que em Platão, já se encontrava pré-disposta, na lição de que a ascensão 

da escada da beleza é necessária para o conhecimento das Ideias. Uma vez que o 

conhecimento ideal e a contemplação do belo, segundo Schopenhauer, devem ter 

por base incontornável a experiência corporal e sensível, ambos os conceitos se 

tornam estéticos; e a experiência estética — que inclui a arte e a bela natureza — se 

torna o palco, por definição, da consumação dessa depuração. A distinção entre o 

agradável, conectado apenas com os prazeres corporais, e a fruição intelectual ou 

amor do belo e do conhecimento das Ideias, é mantida sob o pressuposto de que 

os últimos, embora sediados, sobretudo, pelo intelecto ou cérebro, exigem ainda 

assim a intermediação e riqueza da sensibilidade corporal. Quanto à explicação 

derradeira da possibilidade dessa fruição intelectual, o filósofo afirma que ela 

repousa no fato de que, no belo, a fonte de toda carência é silenciada pela raiz: a 

Vontade. Outra originalidade de Schopenhauer consiste em sua identificação das 

Ideias às forças fundamentais da natureza, seguida da advertência de que certos 

fenômenos — como mesa e cadeira — não possuem uma Ideia própria, mas apenas 

um conceito. Por fim, pudemos apenas mencionar que a inspiração principal 

extraída por Schopenhauer de Platão consiste na noção de que a virtude, a beleza 

e o conhecimento das Ideias possuem uma unidade fundamental. Seguramente, 

Platão é a referência capital que alimentou a perseguição filosófica de 

Schopenhauer pela síntese da essência do mundo — metafísica, estética e ética — 

em um pensamento único construído para além — isto é, para o interior mais 

íntimo, permanente, único e livre — do mundo fenomênico do principium 
individuationis.19 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ANNAS, Julia. An introduction to Plato´s Republic. Oxford: Clarendon Press, 1981. 

______. Plato: a very short introduction. Oxford: Oxford University Press, 2003. 

BARBOZA, Jair. A Metafísica do Belo de Arthur Schopenhauer. São Paulo: Ed. 

Humanitas/FFLCH/USP, 2001. 

                                                            
19 Agradecemos ao Prof. Dr. Klaus Corcilius (Universität Tübingen) pela inspiração desse trabalho, 
e à Ma. Natalia Costa Rügnitz (Unicamp) pelos diálogos e auxílio com os vocábulos gregos. 



Guilherme Marconi Germer        159 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

______. Modo de conhecimento estético e mundo em Schopenhauer. Revista de 
Filosofia Trans/Form/Ação, n. 29 (2), p. 33-42, 2006. 

BRAVO, Francisco. El método de la división y la división de los placeres em el 

Filebo de Platón. In: BRISSON, Luc; DILLON, John (Org.). Plato´s Philebus. Baden-

Baden: Academia Verlag. 2010. p. 25-30. 

BURNYEAT, Myles. F. Plato on why mathematics is good for the soul. In: SMILEY, 

T imothy (Ed.). Mathematics and Necessity. Oxford: Oxford University Press, 2000. 

p. 1—81. 

CIRACÌ, Fabio. Il mondo come volontà, idee e rappresentazione. Per una possibile 

lettura in senso illuministico della dottrina delle idee. Revista Voluntas: estudos 
sobre Schopenhauer, v. 1, n. 1, p. 71-115, 2010. 

______. Le idee: la struttura fenomenologica e astorica del mondo. Revista 

Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, v. 7, n. 2, p. 38-63, 2016. 

COSTA RUGNITZ, Natalia. A Caverna em três atos. Sapere Aude, v. 9, n. 17, p. 303-

308, 2018. 

CORNFORD, Francis M. Mathematics and Dialectic in Republic VI and VII. Mind, 
n. 41, p. 173-90, 1932.  

DA SILVA, Luan C. A visão estética e a audição musical. In: Diário do Planalto, 8 

de junho de 2013. 

FERGUSON, Adam S. Plato's Simile of Light. Classical Quarterly, n. 15, p. 131-52, 

1921, e n. 16, p. 15-28, 1922. 

______. Plato's Simile of Light Again. Classical Quarterly, n. 28, p. 190-210, 1934. 

______. Sun, Line and Cave Again. Classical Quarterly, nº. 13, p. 188-93, 1962. 

FINE, Gail. Knowledge and Belief in Republic V. Archiv für Geschichte der 
Philosophie, n. 60, p. 121-139, 1978. 

LAZARINI, Lucas. Sobre a Ideia como objetidade adequada e imediata. In: 

DEBONA, Vilmar; DECOCK, Diana C. (Orgs.). Schopenhauer, A Filosofia e o 
Filosofar. Curitiba/PR: Editora Fi, 2018. p. 43-56. 

______. As Ideias podem ser entendidas como um a priori? Sobre o § 45 de O 

mundo como vontade e representação. Revista Voluntas: Estudos sobre 
Schopenhauer, v. 8, n. 2, p. 28-42, 2017. 

MUNIZ, Fernando.; RUDEBUSCH, George. Plato, "Philebus" 15B: a problem solved. 

The Classical Quarterly, New Series, v. 54, n. 2, p. 394-405, 2004. 

PENNER, Terry. The forms in the Republic. In: SANTAS, Gerasimos (Org.). 

Blackwell Guide to Plato´s Repiblic. Hoboken: Blackwell Publishing, 2006. p. 234-

262. 

PLATÃO. O Banquete. Trad.: José Cavalcante de Souza. Coleção “Os Pensadores”. 

São Paulo: Editora Abril Cultural, 1972a.  



 160      O Mundo como Arquétipo e como Sombra 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 128-160, JUL./DEZ. 2018 

 

______. Sofista. Trad.: Jorge Paleikat e João Cruz Costa. Coleção “Os Pensadores”. 

São Paulo: Editora Abril Cultural, 1972b. 

______. Diálogos — Vol. VIII — Parmênides — Filebo. Trad. C. A. Nunes. Belém: 

Editora da Universidade Federal do Pará, 1974. 

______. Protágoras. Trad. C. A. Nunes. Belém: Editora da Universidade Federal do 

Pará, 2002. 

______. A República. Trad. C. A. Nunes. Belém: Editora da Universidade Federal 

do Pará, 2016. 

PLATO. Platonis Opera. In: BURNET, J. (Org.). Oxford: Oxford University Press, 

1903.  

______. Plato in Twelve Volumes. Trad. W. R. M. Lamb. London: William 

Heinemann Ltd., 1925. 

ROSS, William D. Plato's Theory of Ideas. Oxford: Oxford University Press, 1951. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Parerga und Paralipomena — Kleine philosophische 

Shriften — 2. Teil. In: STEINER, Rudolf (Org.). Arthur Schopenhauers sämtliche 

Werke in zwölf Bänden. Stuttgart/Berlin: J. G. Cotta’sche Buchhandlung Nachfloger 

GmbH. 1851 [1895]. 

______. Die Welt als Wille und Vorstellung. In: Sämtliche Werke. LÖHNEYSEN, 

Wolfgang F. von (Org.). Stuttgart / Frankfurt am Main: Suhrkamp, Band I, 1818a 

[1986].  

______. Die Welt als Wille und Vorstellung — Band II, In: Sämtliche Werke. 

LÖHNEYSEN, Wolfgang F. von (Org.). Stuttgart/Frankfurt am Main: Suhrkamp, 

Band II, 1844 [1986].  

______. Kritik der Kantischen Philosophie, In: Sämtliche Werke. LÖHNEYSEN, 

Wolfgang F. von (Org.). Stuttgart/Frankfurt am Main: Suhrkamp, Band I, 1818b 

[1986]. 

______. Über die Vierfache Wurzel des Satzes vom Zureichenden Grunde. In: 

LÖHNEYSEN, F. von. (Org.). Sämtliche Werke. Stuttgart/Frankfurt am Main: 

Suhrkamp. Band III. 1813 [1986]. 

______. Über die Freiheit des Willens. In: LÖHNEYSEN, F. von. (Org.). Sämtliche 
Werke. Stuttgart / Frankfurt am Main: Suhrkamp. Band III. 1839 [1986]. 

______. Metafísica do Belo. Trad. J. Barboza, São Paulo: Editora Unesp, 1820 [2003]. 

______. O Mundo como Vontade e como Representação. Trad. Jair Barboza. São 

Paulo: Editora Unesp, 1818 [2005]. 

______. O Mundo como Vontade e como Representação — Tomo II. Trad. J. 

Barboza. São Paulo: Editora Unesp, 1844 [2015]. 

 

Recebido em: 01-08-2018 

Aceito para publicação em: 01-11-18 



 
 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

   

ANGÚSTIA DE CONSCIÊNCIA: MALDADE E REDENÇÃO, 
ESTÉTICA E ÉTICA NA FILOSOFIA DE ARTHUR SCHOPENHAUER 
ANGUISH OF CONSCIOUSNESS: EVIL, REDEMPTION, AESTHETICS AND ETHICS 

IN ARTHUR SCHOPENHAUER’S PHILOSOPHY 

 

 
OSWALDO GIACOIA JUNIOR1 

Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP) — Brasil 
ogiacoia@hotmail.com 

 

 

 

RESUMO: A partir de uma aproximação com a filosofia de Kitaro Nishida, este artigo reflete sobre 
a relação entre ética e estética no sistema de pensamento de Arthur Schopenhauer, por meio do 
tratamento de uma difícil questão apresentada em sua filosofia prática: a transição da maldade 
extrema — a Schadenfreude (alegria maligna) — para a autonegação da vontade de viver. Trata-se 
de um problema que implica a distinção entre vivência estética, ética, religião e ascese, e suscita a 
possibilidade de uma figura radical da existência humana no mundo. 

PALAVRAS-CHAVE: Ética. Ascese. Compaixão. Egoísmo. Liberdade. 

ABSTRACT: Based on an approach to the philosophy of Kitaro Nishida, this article reflects on the 
relationship between ethics and aesthetics in Arthur Schopenhauer's system of thought, through the 
treatment of a difficult question posed in his practical philosophy: the transition from extreme evil 
- the Schadenfreude (evil joy) - for the self-denial of the will to live. It is a problem that involves 
the distinction between aesthetic experience, ethics, religion and asceticism, and raises the 
possibility of a radical figure of human existence in the world. 

KEYWORDS: Ethics. Ascesis. Compassion. Selfishness. Freedom. 

 

 

Nos quadros da metafísica da Vontade de Arthur Schopenhauer, a vivência 
artística, eleva o homem à condição de puro sujeito do conhecimento, condição 
na qual a individualidade singular foi temporariamente suprimida, de modo que, 
paradoxalmente, no próprio corpo do sujeito, este vivencia uma experiência de 
transcendência, de êxtase, na qual se transfigura em calma e límpida superfície 
especular de refração não de um objeto qualquer, mas da ideia ou das ideias, que 
são como que os protótipos ou modelos, dos quais derivam as entidades existentes 
no mundo atual ou possível. 

Diferentemente das ciências, que se organizam em correspondência com as 
figuras do princípio de razão suficiente e estudam as conexões e relações regulares 
entre os fenômenos, a arte é um gênero de conhecimento que considera o que no 
mundo há de essencial e permanente, alheio a relações e alterações de estados. 

                                                            
1 Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP).  

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



162      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

As diferentes artes ocupam-se com o que é igual em todo tempo e lugar, com a 
objetidade adequada da vontade (a coisa em si), que a arte isola e retira do curso 
do mundo, de nela que, por meio da criação artística, o ínfimo e o particular são 
resgatados do incessante fluxo das transformações, para tornar-se o representante 
da totalidade, o âmbito de figuração daquela objetidade, ou seja, as ideias. Como 
ilustra Schopenhauer, nas ideias detém-se a roda do tempo; a ideia é o único e 
essencial objeto da arte, as relações desaparecem para deixarem subsistir uma 
modalidade de representação não submetida ao princípio de razão suficiente, a 
que corresponde uma forma própria de conhecimento intuitivo.  

Nele o sujeito anula-se como indivíduo eternamente atormentado pelo 
querer incessante, acossado pelo desejo perpetuamente insatisfeito, para tornar-se 
receptáculo das ideias, identificando-se com elas e, por esse meio, apaziguando-
se transitoriamente na pura fruição estética, que é fim em si mesma, e não 
simplesmente meio para satisfação de necessidades, que sempre são penúrias, 
aflições. Na experiência do belo e do sublime estéticos, temos, portanto, uma 
vivência de plenitude e de pacificação, na qual o sujeito é negado em sua condição 
de escravo do desejo.  

As ideias são modos da representação não submetida ao princípio de razão 
suficiente, que é a expressão formal universal da sensibilidade e do intelecto, ou 
seja, espaço, tempo e causalidade, os principia individuationis, ou formas 
constitutivas do conhecimento do mundo da experiência, da realidade em seu 
todo, ou seja, os princípios transcendentais que são condição de possibilidade do 
conhecimento dos entes em seu todo, tanto de suas essências quanto de suas 
existências. Toda multiplicidade, assim também como toda unidade, são produtos 
das relações mentais entre o espaço, o tempo e a causalidade, cuja forma é 
preenchida pelo princípio da matéria — de ambos resultando o hilemorfismo da 
realidade a que damos o nome de mundo.  

A forma da representação em geral é a própria relação entre sujeito e objeto, 
sua recíproca dependência e condicionamento, de modo que ser sujeito é ser o 
substratum de representações de objetos, e ser objeto é ser o Gegenstand aquilo 
que se contrapõe ao sujeito. Esta forma originária e primeiríssima da representação 
em geral não está submetida ao principium individuationis, de modo que não 
segue as regras de síntese que são próprias da atuação conjunta entre tempo, 
espaço e causalidade. Portanto, para Schopenhauer, sujeito e objeto enquanto tais 
e separadamente, não têm qualquer essência ou subsistência isolada, eles são na 
dependência um do outro, existem um pelo outro e para o outro, em si mesmos, 
são vazios. Toda representação que está submetida a essa forma universal é, 
portanto, aparência, ilusão. As ideias, que são as formas mais originárias da 
representação que constitui o mundo — isto é, os protótipos ou os paradigmas da 
realidade sensível, nos termos de Platão, constituem, assim, o primeiro grau da 
aparência. 

Encontramos um correspondente dessa teoria da representação também em 
Kitaro Nishida. Para entender a verdadeira realidade, e para conhecer a verdadeira 
natureza do universo e da vida humana temos de romper com a convicção de 
senso comum segundo a qual consideramos que as coisas existem no mundo 
externo, apartadas da consciência, e que alguma coisa chamada mente existe atrás 
da consciência, como substrato de faculdades que se exercitam como funções. 



Oswaldo Giacoia      163 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

Sendo assim, para um pensador Zenbudista como Kitarô Nishida, tanto quanto 
para Arthur Schopenhauer, na experiência pura, para a qual a vivência estética 
serve de modelo, não há sujeito separado da objetividade, ou seja, não subsiste 
mais a distinção metafísica entre sujeito e objeto, sendo a própria consciência uma 
função de unidade, de modo que o conhecimento da verdade consiste embeber-
se dessa experiência pura.  

A existência independente da mente e da matéria é geralmente 
considerada um fato intuitivo, mas, por meio da reflexão, 
tomamos claramente consciência de que esse não é o caso. O que 
é a mesa diante de mim agora? Sua cor e sua forma são sensações 
do olho; o sentimento de resistência, quando a toco, é uma 
sensação da mão. A forma, o tamanho, a posição e o movimento 
de uma coisa — aquilo que intuímos/percebemos — não são estados 
objetivos da coisa nela mesma. Perceber as coisas nelas mesmas, 
à parte de nossa consciência, é impossível. A mesma coisa vale, 
da mesma forma, para nossa mente. Aquilo que conhecemos não 
é a própria mente, mas a atividade de conhecimento, sentimento 
e vontade. Quando visto psicologicamente, aquilo que pensamos 
como nosso si-próprio, funcionando em meio ao tempo, nada 
mais é do que a continuação da sensação ou do sentimento; a 
mente e a matéria que tomamos como fatos intuitivos são 
meramente combinações não variáveis de fenômenos similares de 
consciência. Somos levados a pensar na existência da mente e da 
matéria por aquilo que nos é exigido pela lei da causalidade. 
(NISHIDA, 2001, p. 72s. Cf. NISHIDA, 2016, p. 64s). 
 

 

Desenvolvendo teses que se aproximam surpreendentemente das posições 
filosóficas de Schopenhauer, Kitarô Nishida faz notar que, para além do que a 
mente e os sentidos nos revelam como realidade empírica, à luz do princípio de 
individuação, mente e espírito não existem separadamente, aliás, nada existe 
separadamente na realidade: a única coisa efetivamente real é a impermanência de 
todas as coisas. “A natureza e o espírito não são duas espécies completamente 
diferentes de realidade. A distinção entre ambos resulta das diferentes maneiras de 
olhar para uma e mesma realidade. Todo aquele que compreende profundamente 
a natureza discerne uma unidade espiritual na base dela. Mais ainda, o espírito 
completo, verdadeiro, está unido como a natureza; só existe uma realidade no 
universo. E, como disse antes, esta única realidade é ambas as coisas: infinita 
oposição e conflito e infinita unidade. Ela é uma atividade independente, infinita, 
auto plenificada.” (NISHIDA, 2001, p. 118. Cf. NISHIDA, 2016, p. 114).. 

Essa unidade metafísica irredutível a toda estabilidade e permanência, tem, 
para Nishida, o mesmo significado que a atividade infinita Deus. Não se trata, como 
em Schopenhauer, da unidade da Vontade, mas de Deus como o não-algo que 
não transcende, mas constitui o âmago e a base da realidade: Deus é aquilo que 
dissolve a distinção entre subjetividade e objetividade, e reúne espírito e natureza. 
A teoria estética, objeto do livro III de O Mundo como Vontade e Representação, 
não constitui apenas uma doutrina do belo e do juízo de gosto, uma metafísica do 
sublime e da beleza, mas também — talvez sobretudo — um passo no caminho da 
Erlösung da vontade de viver. 



164      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

A ideia é para nós apenas a objetividade imediata e por isso 
adequada da coisa em si, esta sendo precisamente a VONTADE, 
na medida em que ainda não se objetivou, não se tornou 
representação. Pois a coisa em si, segundo Kant, deve ser livre de 
todas as formas vinculadas ao conhecimento enquanto tal… e é 
um erro de Kant computar entre tais formas, anteriormente a todas 
as outras, a do ser-objeto-para-um-sujeito, que é exatamente a 
primeira e mais universal forma de todo fenômeno, isto é, de toda 
representação. Por conseguinte, ele deveria ter recusado 
expressamente à sua coisa em si o ser objeto, e assim evitar 
incorrer naquela grande inconsequência logo descoberta. (WWV 
I/MVR I, §32, 2005, p. 241). 
 

Por outro lado, a ideia platônica é necessariamente objeto, algo 
reconhecido, uma representação; e justamente devido a isto, e somente devido a 
isto, distinta da coisa em si; ela se despojou apenas das formas subordinadas do 
fenômeno, todas compreendidas sob o princípio de razão, ou melhor, ainda não 
as adotou; contudo manteve a forma primeira e mais geral, a da representação em 
geral, do ser objeto para um sujeito. 

À luz desse aspecto da experiência artística, tal como pensada por 
Schopenhauer, torna-se possível pensar uma conexão entre Ética e Estética, tanto 
no sistema do pensamento único quanto com a filosofia oriental, uma conexão 
que se produz a partir de uma experiência de abalo conversão: ela tem origem na 
consciência da necessidade inexorável com que os antípodas se exigem e se 
alimentam um do outro. Refiro-me à conexão necessária entre o Bem e o Mal, o 
Belo e o Horror, Deus e o Demônio. Para tanto, tomo como ponto de partida um 
dos mais célebres discursos atribuídos a Sidarta Gautama, no qual lemos que o 
Buda dirigiu-se ao Parque dos Veados em Benares [Sarnath] e expôs a sua doutrina 
aos que tinham sido anteriormente seus companheiros na vida ascética, sob a 
forma das Quatro Nobres Verdades. A dramatização dá-se na forma de um médico 
experimentado, que identifica uma doença e sua causa, emite um juízo sobre a 
possibilidade de cura, e prescreve uma medicação. 

Todas elas se referem à origem, à cessação do sofrimento e ao caminho que 
conduz a essa experiência redentora. Ora, não há como passar ao largo da reflexão 
desses ensinamentos na doutrina schopenhaueriana da objetivação da vontade na 
natureza, ocorrendo ao fio condutor do principium individuations:  

Denominamos tempo e espaço, já que só neles e por eles é 
possível a pluralidade do que é um e o mesmo, principium 
individuationis. Tais formas são essenciais ao conhecimento 
natural, que brota da Vontade. Em virtude disso, a Vontade 
aparece em toda parte na pluralidade dos indivíduos. Todavia, 
semelhante pluralidade concerne não à Vontade como coisa-em-
si mas exclusivamente a seus fenômenos.  A Vontade se encontra 
em cada um destes por inteiro indivisa e em torno de si vê a 
imagem inumeráveis vezes repetida de sua própria essência, 
porém esta, portanto o que é de fato real, é encontrada 
imediatamente só em seu interior. Eis por que cada um quer tudo 
pra si, quer tudo possuir, ao menos dominar, e assim deseja 
aniquilar tudo que lhe opõe resistência. (WWV I/MVR I, § 61, 2005, 
p. 426). 

 



Oswaldo Giacoia      165 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

Ora, uma vez que o princípio de razão suficiente, em sua quadrúplice raiz, 
é a forma a priori e universal do intelecto, nosso conhecimento está 
necessariamente adstrito ao princípio de individuação, pois só podemos nos 
representar aquilo que pode ser identificável, submetido a regras lógicas como, 
por exemplo, os princípios de identidade, de não contradição e do terceiro 
excluído, o que significa que a relação entre sujeito e predicado é condição sine 
qua non da representação (e, portanto, conhecimento possível) de objetos, que se 
faz pelas formas universais da predicação. 

 Portanto, se, como indivíduos, não temos conhecimento algum fora do 
subordinado ao princípio de razão, essa condição é excludente do conhecimento 
das ideias, que são essências atemporais, logo, não submetidas às relações de 
contiguidade e sucessão — tempo e espaço e causalidade como principia 
individuationis. Desse modo, para que seja possível um gênero qualquer de 
conhecimento das ideias, então deve operar-se uma profunda modificação no 
sujeito, uma transformação essencial, que deve ser, de acordo com a estética de 
Schopenhauer, correspondente e análoga a uma não menos considerável de todo 
o modo do objeto, e mediante o qual o sujeito, enquanto conhecendo uma ideia, 
deixa de ser indivíduo.  

Nessa supressão do condicionamento reside, pois, o caráter redentor da 
vivência artística, de que todo homem, em diferentes medidas e proporções, é 
sempre capaz, sendo a criação da beleza e do sublime artístico a tarefa reservada 
ao gênio, que capta, configura e expressa a universalidade da ideia na 
particularidade do objeto singular.  

Todo corpo humano é, portanto, inexoravelmente individual — e se volta 
para a satisfação de suas necessidades. O corpo é o que o intelecto e a 
sensibilidade apreendem como objetivação da vontade, sua concreção num 
indivíduo singular; por conseguinte, na medida em que a vontade se afirma nesse 
corpo individual, ela só pode relacionar-se imediatamente consigo mesma. “Sua 
existência, tal como esta é imediatamente dada, realiza-se, por força de 
necessidade, como auto-referência do sujeito, e expressa-se em meio às demais 
existências corporais no comportamento auto-referente, no egoísmo prático” 
(MALTER, 1991, p. 352) 

Aqui se desvela a inexorável necessidade ontológica do egoísmo: a vontade 
se encontra em cada indivíduo por inteiro e indivisa, e, ao menos via de regra, só 
divisa as outras individualidade — pluralidade existindo no tempo e no espaço — 
como múltiplas imagens de sua própria essência, que só ela é real. No entanto, a 
essa realidade a vontade individual só tem acesso na experiência interna de sua 
própria existência corporal — só em seu próprio interior, como Schopenhauer 
afirma. Portanto, todo ego corporal necessariamente quer ter tudo para si, quer 
tudo possuir, porque ele realiza, em sua imediatez, a essência insaciavelmente 
desejante da vontade — que deseja também aniquilar tudo aquilo que a ela resiste 
e se opõe.  

Eis a razão de ser da destrutividade do egoísmo prático, assim como do 
caráter sofredor de toda existência, considerada desse ponto de vista como conflito 
eterno. A essa razão prática vem somar-se um fator teórico:  



166      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

Acresce ao dito o fato de que, no ser cognoscente, o indivíduo é 
o sustentáculo do sujeito que conhece e este é o sustentáculo do 
mundo. Noutros termos, toda natureza exterior ao sujeito que 
conhece, portanto todos os demais indivíduos existem apenas em 
sua representação: sempre está consciente deles apenas como sua 
representação, portanto de maneira meramente mediata, como 
algo dependente de seu próprio ser e existência, pois se sua 
consciência sucumbisse, o mundo também sucumbiria 
necessariamente, isto é, a existência ou inexistência dos demais 
indivíduos ser-lhe-iam indiferentes e indiscerníveis. Em verdade, 
todo indivíduo conhece, é e encontra a si mesmo como a Vontade 
de vida em sua totalidade, como o em-si mesmo do mundo, 
portanto, como a condição complementar do mundo como 
representação, consequentemente como um microcosmo 
equivalente ao macrocosmo. (WWV I/MVR I, § 61, 2005, p. 426). 

 

Sendo assim, então a única libertação efetiva, a única possibilidade de 
resgate e salvação consiste na (auto) supressão da vontade, no aniquilamento do 
egoísmo, que é fonte de todo apego e sofrimento. Para Schopenhauer, a filosofia 
é, em seu ápice, soteriologia, salvação e libertação a partir da negação da essência 
sofredora do universo. A contemplação pura e desinteressada nas Ideias, tal como 
esta é possível na experiência artística, em que o sujeito e o objeto se identificam, 
na medida em que o intelecto torna-se mera superfície de projeção, espelho, da 
essência do objeto, ou seja, a apreensão imediata e intuitiva da essência do 
universal na aparência do objeto singular, a arte é uma modalidade temporária de 
supressão do aguilhão da vontade. Ela apazigua, mas não redime completamente. 

Daí decorre que o tipo humano supremo, a quintessência da sabedoria e 
da liberdade, encontra-se nas figuras da santidade e ascese, nas quais torna-se 
efetivo o único ato de liberdade possível no mundo empírico: a autonegação da 
vontade de viver, sob a forma do jejum voluntário, da obediência e disciplina 
ascéticas, e da castidade. Essa sabedoria representa também a conquista da verdade 
sobre Si-Mesmo, uma iluminação que equilave à unio mistyca, à dissipação das 
ilusões e delírios da arrogância e vaidade humana. 

Pretendo examinar de perto essa possibilidade à luz de uma figura que 
poderia indicar um outro caminho, igualmente estranho, inexplicável. Tentarei 
mostrar como o conceito de consciência moral — ou melhor, o elemento de 
angústia que é ínsito à consciência moral — pode ser tanto uma instância de máxima 
intensificação da individualidade quanto o ponto de fusão, na qual esta pode ser 
levada a uma situação (redentora) de seu completo desvanecimento. 

Considerado do ponto de vista da vontade, o ser é ato do querer — o que 
pode ser traduzido como: minha existência, o modo de manifestação de minha 
essência, é meu ato de vontade; eu sou o que eu quis e quero.  

A mais íntima auto-consciência é o ponto no qual a coisa em si, a 
Vontade, transita para a aparência (in die Erscheinung), para o 
cognoscível (das Erkennbare), portanto, onde ambos coincidem. 
A vontade jaz fora do domínio do princípio de razão, portanto, na 
necessidade; as coisas que aparecem (die Erscheinung) totalmente 
dentro dele. Lá, portanto, onde a Filosofia ainda não aprendeu a 
diferenciar entre eles, eles se misturam no pensamento, e então a 
liberdade da vontade como coisa em si, que é sentida, é também 



Oswaldo Giacoia      167 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

transposta para seus modos de aparecer (Erscheinung): esta é a 
razão pela qual todos aqueles que não depuraram seu juízo por 
meio da filosofia tomam o liberum arbitrium indifferentiae pelo 
fato imediato da consciência. (SW, 1911-1942, Band X, p. 392s).2  

 

Trata-se, portanto, de uma mistura, de uma confusão, de uma μετάβασιςεἰς 
ἄλλογένος  (ARISTOTE, 1995, Livro 1, Cap. 7, 75a 38) que carece ser 
convenientemente elucidada, para que se possa ter acesso às coisas mesmas. O 
esclarecimento tem como resultado uma completa reviravolta (Umkehrung) no 
entendimento consagrado pela tradição filosófica à doutrina da liberdade do 
arbítrio. Para Schopenhauer, de acordo com a versão mais conhecida da tese do 
livre arbítrio, bastaria ao homem refletir e ponderar com firmeza sobre como 
gostaria de ser e agir, para que ele assim se fizesse, de acordo com a livre 
deliberação de sua vontade. Em outras palavras, o homem seria, então, sua própria 
obra, à luz do conhecimento que orientaria a vontade. “Eu, contrariamente”, 
escreve Schopenhauer: 

digo que o homem é sua própria obra antes de todo 
conhecimento, e é meramente adicionado para iluminá-la. Daí não 
poder decidir ser isto ou aquilo, nem tornar-se outrem, mas É um 
de uma vez por todas, e sucessivamente conhece o QUÊ é. Pela 
citada tradição, ele QUER o que conhece; para mim ele CONHECE 
o que ele quer. (WWV I/MVR I, §55, 2005, p. 379). 
 

Sob tais pressupostos, ficam minadas as bases para a definição de liberdade 
como liberum arbitrium indiferentiae; no horizonte do determinismo, impõe-se 
uma revisão das modalidades correntes de justificação da imputação, o que implica 
também numa reconfiguração da responsabilidade moral e jurídica do agente por 
suas ações e pelos efeitos das mesmas. Num cosmos sem Deus, cuja essência é 
um impulso cego, e cuja existência é desprovida de fundamento racional ou 
justificação, meu ser é ato de minha vontade, e mesmo assim eu me compreendo 
e assumo como responsável pelo que faço. Não, porém, porque poderia fazer de 
outra forma, mas porque o faço em virtude de ser quem sou, uma vez que 
enquanto caráter inteligível e ato atemporal da vontade, eu sou o que quero e 
originariamente quis. 

Como é fácil perceber, por esse caminho não encontramos os rastros de 
nossa liberdade nas ações singulares que praticamos, mas no todo formado pela 
essência e existência de cada indivíduo humano, que deve ser pensado como um 
feito livre (freie Tat), que só se apresenta sob multifacetado na pluralidade de suas 
ações para a faculdade de conhecimento, ligada a tempo, espaço e causalidade. 

                                                            
2 SW abrevia Sämtliche Werke, em referência ao conjunto de obras completas de Schopenhauer 
editadas por Paul Deussen (1911-1942) e Wofgang F. von Löhneysen (1986). As indicações serão 
sempre feitas a partir da data da edição e do tomo em que se encontra o texto em questão. WWV 
I/MVR I abrevia Die Welt als Wille und Vorstellung, Band I (O mundo como vontade e 
representação, Tomo I), citado sempre a partir da tradução brasileira de Jair Lopes Barboza; PP 
abrevia Parerga e Paralipomena, citado a partir da tradução brasileira de Flamarion Caldeira Ramos; 
WWV II/MVR II abrevia Die Welt als Wille und Vorstellung, Band II (Ergänzungen) (O mundo 
como vontade e representação, Tomo II [Suplementos]); F/L abrevia Über die Freiheit des Willens 
(Sobre a liberdade da vontade); M/M, por fim, abrevia Über die Grundlage der Moral (Sobre o 
fundamento da moral), sendo todos os últimos textos citados sempre a partir da edição alemã de 
1986, com traduções de minha autoria. 



168      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

No entanto, em virtude da unidade originaria daquilo que nelas se apresenta, todas 
elas portam exatamente o mesmo caráter e, por causa disso, aparecem como 
rigorosamente necessitadas pelos respectivos motivos, pelos quais são provocadas 
e particularmente determinadas. 

Essa consciência de si como vontade, na intuição do caráter inteligível, 
Schopenhauer a tematiza no conceito de Gewissen — a consciência moral, conceito 
ao qual ele aplica uma inflexão totalmente original, que dela retira a pompa com 
que fora revestida pela tradição ética. Relacionada ao caráter inteligível, a 
consciência moral é compreendida como o aguilhão voltado contra o esse (ser) de 
nosso operari (agir), posto que somos quem somos, e não qualquer outro, e não 
poderíamos querer de outra forma sem deixar de ser quem somos. Surgindo a 
partir da consciência de nossa própria maneira de agir, a consciência moral é 
justamente apenas o 

conhecimento paulatino, que vai se tornando sempre mais 
próximo e mais íntimo da constituição singular da vontade em 
nossa pessoa; por causa disso, ela só se anuncia diretamente 
depois da ação; e mostra-se, pois, só indiretamente, por meio da 
reflexão “e em retrospectiva sobre casos semelhantes, a respeito 
dos quais ela já se esclareceu, sendo tomada em consideração 
agora como algo a aparecer futuramente. (M/M. SW, 1986, Band 
III, p. 620s.). 
 

É por causa disso que o esse constitui propriamente o objeto de inculpação 
pela consciência moral, mas ele é culpado só por ocasião de seu operari. Uma vez 
que somos conscientes da liberdade só por meio da responsabilidade, então onde 
está a segunda também tem de estar a primeira. E assim a tese do caráter inteligível 
desdobra-se naquela da liberdade transcendental. Nos quadros de uma metafísica 
totalmente imanente, a liberdade é deslocada para o plano das condições de 
possibilidade de explicação da origem da responsabilidade, dos afetos e 
sentimentos que a acompanham, bem como da instância metafísica que é 
necessário pressupor para tornar compreensível os efeitos da moralidade sob a 
forma dos modos afetivos derivados da consciência moral: os sentimentos de 
arrependimento, remorso, consciência de culpa e angústia de consciência.  

Desfeitas as sombras da ignorância e da superstição que a cercavam, a 
consciência moral pode reaparecer como a genuína sede anímica da moralidade 
humana, dos sentimentos de responsabilidade (e culpa), eis que agora ela convive 
e torna-se compatível com a mais rigorosa consciência do determinismo das ações 
humanas, no plano empírico (cf. M/M. SW, 1986, Band III, p. 708). 

É sob esse aspecto que gostaria de destacar e aprofundar a análise de uma 
dificuldade surgida no tratamento dado por Schopenhauer à moralidade, e que 
parece não ter merecido, parte de seus comentadores mais festejados, a atenção 
correspondente à sua importância.3 Refiro-me à equivocidade inerente ao conceito 
schopenhaueriano de consciência moral (Gewissen). Para os fins dessa análise, 
avulta em importância a distinção entre remorso e angústia de consciência (Reue 
e Gewissensangst). Num artigo inspirado e iluminador, Matthias Kossler tematizou 
essa diferença, estabelecendo um contraste muito interessante entre a metafísica 

                                                            
3 Trata-se de uma inflexão teórica que coloca Schopenhauer em direta conexão com a tradição do 
pensamento oriental. 



Oswaldo Giacoia      169 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

da vontade de Schopenhauer e a filosofia da existência de Soren Kierkegaard 
(KOSSLER, 2012, p. 133-148). 

Para Schopenhauer, o remorso se origina de uma alteração do 
conhecimento, e jamais de uma modificação da vontade — o que seria impossível. 
Não existe remorso por aquilo que se quis, e sim por aquilo que se fez, como meio 
para se obter o que se quis; fez-se, portanto, sob a direção de falsos conceitos ou 
meios ineptos. Teríamos feito algo diferente, que seria de todo modo conforme a 
nosso ato de vontade, mas essa diferença consistiria apenas no emprego de outros 
meios. Daí decorre que o remorso irrompe a partir do conhecimento inadequado 
da relação entre a ação e seu autêntico propósito ou finalidade. 

Sendo assim, a essência do remorso consiste no lamento, no 
arrependimento causado pelo desvio de si mesma por parte da vontade objetivada 
num indivíduo. O remorso é a consciência sofredora por um erro de cálculo, 
portanto, por uma má direção do intelecto, por um falso conhecimento ou inépcia 
quanto à melhor disposição dos meios em vista dos fins visados pelo ato ou atos 
de vontade — é isso que o arrependimento deplora: o equívoco quanto à 
instrumentalidade mais eficaz.  

Pelo sentimento de remorso, o “homem inteira-se de que ele fez o que não 
era conforme à sua vontade; esse conhecimento é o remorso” [Der Mensch wir 
also inne, das ser getan hat, was seinem Willen eigentlich nicht gemäss war]. De 
conformidade com isso, todas as ações da mesma espécie surgem de uma relativa 
fraqueza do intelecto, a saber: na medida em que este deixa-se dominar pela 
vontade, numa ocasião em que, sem se deixar perturbar pela vontade, deveria 
realizar inexoravelmente sua função de apresentar os motivos. “A veemência da 
vontade é aqui apenas causa mediata, a saber, na medida em que ela inibe o 
intelecto e, por meio disso, o remorso se prepara” [Die Vehemenz des Willens ist 
dabei nur mittelbar die Ursache, sofern sie nämlich den Intellekt hemmt und 
dadurch sich Reue bereitet] (WWV II/MVR II. SW, 1986, p. 760-761).  

A inibição do intelecto, que é a causa do remorso, consiste em que este, 
antes da execução da ação, é perturbado em suas funções de tal maneira pelo 
açodamento da vontade que a inclinação para uma determinada ação não deixa 
ao intelecto nenhum espaço livre de jogo ou manobra, que teria sido possível pela 
exibição clara e completa de contramotivos para a referida ação. O que se passou 
é que, pelo contrário, a forte inclinação precipitada concentra e direciona toda a 
potência de ação para uma ação em particular, que, depois de executada, 
demonstra-se como um instrumento inadequado para a consecução de seu 
propósito. À luz do conhecimento daí emergente, a ação demonstrou-se total ou 
parcialmente ineficaz, e o agente toma consciência que, na realidade, os referidos 
contramotivos teriam gerado um efeito diverso da ação praticada, e teriam sido, 
eles, os meios mais eficazes, caso tivessem sido previamente conhecidos e 
devidamente sopesados. 

O remorso, portanto, contrasta com e se opõe à angústia de consciência, 
que é a dor gerada pelo conhecimento de si mesmo — um conhecimento em si 
como ‘coisa em si’, ou seja, como Vontade. Esta formulação é deliberadamente 
paradoxal, porque pretende fazer jus à complexidade do problema que a angústia 
de consciência traz à tona: um abismo insondável. A angústia é a expressão afetiva 



170      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

de um saber íntimo e seguro de que o agente conserva íntegra (ou, antes, é) a 
mesma vontade antes e depois da ação praticada. Se a vontade tivesse se 
modificado, o sentimento de angústia teria sido suprimido, e então haveria tão 
somente arrependimento. E, nesse caso, jamais poderiam persistir sentimentos 
aflitivos da angústia stricto sensu. Pois a aflição é um indício de que a vontade 
persiste querendo a mesma coisa — diferentemente do arrependimento, que é 
expressão de uma vontade que já não quer mais determinada ação praticada. 

Para Schopenhauer, a angústia de consciência é o horror e a aflição 
advindos de um puro e íntimo conhecimento de “Si-Próprio’, da extrema 
veemência da Vontade metafísica objetivada de modo absolutamente contingente 
num caráter individual, que é tanto inato quanto imutável e inexorável, ‘decaído’ 
nas formas do principium individuationis, e que se manifesta como um corpo 
orgânico que afirma sua própria vontade de viver com tão vigorosa intensidade, 
que não hesita em invadir impiedosamente a afirmação da vontade de viver no 
corpo dos outros. 

O caráter é manifestação da vontade e não a vontade como coisa 
em si... O caráter inteligível é a vontade como coisa em si, 
enquanto aparece num grau determinado em um indivíduo dado. 
O caráter empírico, contudo, é essa manifestação mesma 
enquanto se põe de manifesto nas formas do agir, conforme o 
tempo, na corporificação, conforme o espaço. (SW, 1911-1942, 
Band X, p. 392s). 
 

O caráter empírico é como que o homem todo, considerado como objeto 
da experiência, portanto, como uma mera forma do aparecer, ligada às formas de 
todo aparecer, tempo, espaço, causalidade, e submetido às suas leis. Inversamente, 
seu caráter inteligível é como coisa em si, independente dessas formas, e por isso 
não submetido a qualquer diferença temporal, portanto condição, fundamento 
permanente e imutável de todo aparecer, isto é, a Vontade como coisa em si, à 
qual todavia, nessa condição, pertence também a liberdade absoluta, isto é, 
independência da lei da causalidade (enquanto uma mera forma das aparências). 

 Essa liberdade, porém, é transcendental, isto é, não ingressa no âmbito da 
aparência, apresentando-se apenas na medida em que fazemos abstração do 
aparecer e de todas as suas formas, para alcançar aquilo que há que ser pensado 
como a essência íntima, em si mesma, do homem. Em virtude dessa liberdade 
todos os atos do homem são sua própria obra, tão necessariamente quanto 
provenham do encontro entre os motivos e seu caráter empírico; pois este é mera 
aparência de seu caráter inteligível em nossa faculdade de conhecimento, 
vinculada a tempo, espaço e causalidade; isto é, a maneira e o modo como essa 
faculdade exibe para si mesma a essência em si de nosso genuíno Si-Próprio 
(Selbst) (F/L. SW, 1986, Band III. p. 621s). 

Em 24 de março, foi condenado à morte o espanhol Aguilar, aliás 
Gomez. Na véspera da execução, numa conversa com o mestre 
carrasco, disse-lhe ele: ‘Eu não sou tão culpado como me 
exibiram; fui acusado de ter cometido trinta homicídios, enquanto, 
com efeito, só cometi 26; desde a infância tinha sede de sangue, 
com sete anos e meio eu asfixiei uma criança; eu assassinei uma 
mulher grávida, e, tempos depois, um oficial espanhol, em 
conseqüência do que vi-me na necessidade de fugir da Espanha. 



Oswaldo Giacoia      171 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

Fugi para a França onde pratiquei dois crimes antes de entrar para 
a Legião Estrangeira. De todos os meus crimes, aquele de que 
mais me arrependo é o seguinte: no ano de 1841, à frente de 
minha companhia, prendi um deputado comissário-geral, 
escoltado por um sargento, um cabo e sete homens: fiz com que 
todos fossem decapitados. A morte dessas pessoas pesa 
gravemente sobre mim: eu as vejo em meus sonhos, e amanhã 
vou vê-las nos soldados encarregados de me fuzilar. Nem por isso 
eu deixaria de assassinar outros ainda, se eu recuperasse a 
liberdade. (F/L. SW, 1986, Band III. p. 614).4  
 

Ora, a unicidade do caráter inteligível — que se equipara, a esse respeito, 
com as ideias platônicas e com as forças da natureza -, constitui, como é sabido, 
um dos grandes problemas da filosofia de Schopenhauer, a saber, aquele do 
estatuto metafísico da individualidade. Para que cada tipo de caráter possa 
individualizar-se, e, portanto, tornar-se um caráter individual, ele tem de estar 
referido, de algum modo, à individuação, embora isso não implique que esteja 
inteiramente submetido ao principium individuationis e às condições de espaço, 
tempo e causalidade que lhe são inerentes. Cada caráter inteligível teria o estatuto 
de uma Ideia, tal como a compreende o Livro III de O Mundo como Vontade e 
Representação. Ora, sendo assim, como fica então a questão da individualidade?  

Schopenhauer responde de maneira enigmática essa pergunta no § 116 dos 
Parerga e Paralipomena: “Nossos atos individuais de modo algum são livres; 
entretanto, o caráter individual de cada um deve ser considerado como seu ato 
livre. Ele próprio é assim porque de uma vez por todas assim quer ser. Pois a 
vontade ela mesma e em si, também quando se manifesta em um indivíduo, 
constituindo portanto o querer originário e fundamental do mesmo, é 
independente de todo conhecimento, pois lhe é anterior. Dele ela recebe apenas 
os motivos, nos quais ela desenvolve sucessivamente sua essência e se torna 
conhecida, ou torna-se visível, mas ela mesma, como algo que permanece fora do 
tempo, é inalterável enquanto existe. Por isso, cada um assim como é de uma vez 
por todas e sob as circunstâncias do momento, que por seu turno ocorrem sob 
rígida necessidade, nunca pode fazer outra coisa do que o que está fazendo no 
momento atual... O resultado, porém, é moral, a saber, que nós conhecemos aquilo 
que somos naquilo que fazemos; assim como conhecemos o que merecemos 
naquilo que sofremos. Disto se segue que a individualidade não repousa 
unicamente no principium individuationis e não é, portanto, inteiramente apenas 
aparecimento (Erscheinung), mas enraíza-se na coisa em si, na vontade do 
indivíduo, pois seu próprio caráter é individual. Até onde vai a profundidade de 
suas raízes constitui uma das questões cuja resposta não empreendo” (PP, § 116, 
2012, p. 70s. Tradução ligeiramente modificada).  

Sob esse ponto de vista, a angústia de consciência é o resultado afetivo — 
portanto, sentido —, a intuição que temos do horror que somos, e, conosco, o 
horror que mundo é. Sob esse ângulo, a maldade e a injustiça podem trazer o mais 
perto possível da experiência da vontade como coisa em si. Pois o ‘mau caráter’ é 
essencialmente a objetivação singular da vontade num homem que, quando posto 
numa situação na qual nenhuma força o impede de afirmar sua vontade de viver 
em sua extrema veemência, está disposto agir de modo a superar a simples 

                                                            
4 La Presse, 1845; The Times, 02.07.1845: Execução Militar em Oran (cf. SW, 1986, Band III). 



172      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

conservação de sua existência para não somente invadir a esfera dos outros, como 
também para produzir o sofrimento dos outros independentemente de seus 
próprios benefícios — isto é, será capaz de querer a dor dos outros como fim em 
si mesmo. 

Estamos em face do egoísmo abissal, mas justamente por causa de sua 
intensidade monstruosa, também contraditório, ambivalente: “Semelhante invasão 
dos limites da afirmação da vontade foi conhecida distintamente em todos os 
tempos, e o seu conceito foi designado pelo nome de Injustiça, devido ao fato de 
as duas partes reconhecerem instantaneamente o ocorrido, embora não como aqui, 
em distinta abstração, mas como sentimento. Quem sofre a injustiça, sente a 
invasão na esfera de afirmação do próprio corpo, via negação deste por um 
indivíduo estranho, como uma dor imediata, espiritual, completamente separada e 
diferente do sofrimento físico infligido pelo ato, ou do pesar provocado pela perda. 
Por outro lado, a quem pratica a injustiça apresenta-se, por si mesmo, o 
conhecimento de que ele, em si, é a mesma Vontade que também aparece no 
outro corpo, afirmando-se com tanta veemência num único fenômeno que, ao 
transgredir os limites do próprio corpo e de suas forças, torna-se negação 
exatamente dessa Vontade no outro fenômeno, e por conseguinte, tomado como 
Vontade em si, entra em conflito consigo mesmo precisamente por meio dessa 
veemência, cravando os dentes na própria carne”. (WWV I/MVR I, §62, 2005, p. 
429). 

Nessa análise do egoísmo extremo, que é também uma fenomenologia da 
injustiça, destacam-se dois aspectos de singular importância: a intensidade da 
afirmação da vontade de viver que invade o corpo dos outros é o resultado de 
uma cegueira peculiar, a saber, o total aprisionamento na ilusão gerada pelas 
formas do princípio de individuação, que gera o apego obstinado à distinção que 
este último estabelece entre a pessoa do malvado e todas as outras. É esse 
enredamento que o leva a afirmar em intensidade sua própria vontade de viver, 
mediante a consideração de todos os demais como entes absolutamente estranhos 
e separados por um largo abismo de seu próprio ser individual. Como afirma 
Schopenhauer, todos os demais seres existentes são, para o malvado, simples 
fantasmas que nada têm de real. Estes dois elementos formam a base fundamental 
dum caráter mau. 

A contradição tem início quando se constata, pela análise filosófica, que 
justamente a veemência excessiva do querer é, de per si, uma fonte constante e 
imensa de dor. Seja porque originariamente todo querer é sofrimento, pois que 
nasce da necessidade e da carência, mas também porque o destino da vontade é 
permanecer insatisfeita. Tanto porque a maioria dos desejos não pode ser satisfeita 
quanto, sobretudo, porque a vontade é ontologicamente falta. Desse modo, um 
querer veemente e múltiplo acarreta necessariamente um sofrimento constante e 
intenso, pois sofrer não é senão um querer insatisfeito, contrariado, e é isso que, 
de acordo com Schopenhauer, imprime à fisionomia de homens efetivamente 
malvados a expressão característica de uma dilaceradora dor interna. 

Dessa maneira, visto que sofrimento intenso e veemente é 
inseparável de querer intenso e veemente, a expressão facial de 
homens extremamente maus já estampa a marca do sofrimento 
interior. Mesmo quando alcançam toda felicidade exterior, sempre 
se parecem infelizes, a não ser que sejam arrebatados por júbilo 



Oswaldo Giacoia      173 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

passageiro, ou dissimulem. Desse tormento interior que lhes é 
inteiramente imediato e essencial procede, por fim, até mesmo a 
alegria desinteressada no sofrimento alheio, nascida não somente 
do mero egoísmo, e que é propriamente a MALDADE, a qual 
cresce até a CRUELDADE. Para esta o sofrimento alheio não é mais 
meio para atingir os fins da própria vontade, mas fim em si 
mesmo. (WWV I/MVR I, §65, 2005, p. 463). 
 

Associada à maldade, há que se considerar ainda o desejo de vingança, essa 
vontade de retaliar o mal com o mal, que não visa o futuro e a prevenção do mal 
ulterior, mas apenas que leva em conta apenas o passado, ou seja visa um 
regozijar-se com o tormento a ser infligido ao ofensor de outrora. A vingança é a 
maldade maquiada pela aparência do Direito e adornada com a roupagem 
normativa da Lei. Há, no entanto, no recôndito da maldade e da vingança, sempre 
um elemento de sofrimento misterioso e inesgotável. É dessa mesma fonte, a saber, 
a maldade, que emana uma figura do tormento sui generis, experimentado em 
qualquer má ação, seja a que tem a forma do egoísmo ou da maldade: trata-se da 
angústia, peso ou mordida de consciência, cujo conteúdo e sentido constituem 
também um mistério impenetrável.  

Por mais que o Véu de Maya envolva espessamente ossentidos da 
pessoa má, noutros termos, por mais firmemente que ela se enrede 
no princípio individuationis, de acordo com o qual se considera 
absolutamente diferente dos demais seres e deles separada porum 
abismo, conhecimento ao qual adere com todo o seu vigor, visto 
que somente ele se conforma ao seu egoísmo e lhe dá sustento, 
de maneira que o conhecimento é quase sempre corrompido pela 
vontade — lateja, entretanto, no mais íntimo de sua consciência o 
pressentimento de que essa ordem de coisas é simples fenômeno; 
em si mesmo, entretanto, trata-se de algo bem diferente; e não 
obstante o tempo e o espaço que a separam dos demais indivíduos 
e dos incontáveis tormentos que padecem, inclusive através dela, 
e os apresentar como estrangeiros, ainda assim é a Vontade de 
vida una e em si alheia à representação e às suas formas que neles 
todos aparece, porém aqui, desconhecendo-se, aponta contra si 
as próprias armas e, ao procurar o aumento do bem-estar em um 
de seus fenômenos, precisamente por aí impõe o grande 
sofrimento ao outro. A má pessoa é justamente toda essa Vontade 
e por conseguinte não é exclusivamente quem atormenta mas ao 
mesmo tempo quem é atormentado, de cujo sofrimento é 
separada e mantida livre tão somente por um sonho enganoso, 
cujas formas são o espaço e o tempo; sonho que todavia acaba e 
quem é mau tem em verdade de pagar o prazer com o tormento. 
Todo sofrer conhecido apenas como possível diz-lhe respeito 
tanto quanto a Vontade de vida, pois só para o conhecimento do 
indivíduo, por intermédio do principium individuationis, existem, 
como diferentes, a possibilidade e a efetividade, o próximo e o 
distante no tempo e no espaço, mas não em si mesmos. (WWV 
I/MVR I, §65, 2005, p. 465-466). 
 

Ora, esse aspecto, a meu ver, aproxima de maneira privilegiada a metafísica 
da vontade de Schopenhauer da tradição da filosofia oriental, tanto hinduísta como 
budista. É o próprio Schopenhauer quem o reconhece de maneira explícita, a 
despeito de sua pretensão à completa elucidação filosófica do mistério da 
compaixão.  



174      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

É essa verdade que, miticamente adaptada ao princípio de razão, 
é expressa no mito da transmigração das almas e assim traduzida 
na forma de fenômeno. No entanto, a sua mais pura expressão, 
livre de quaisquer misturas, encontra-se naquele tormento 
obscuramente sentido e sem consolo, chamado peso de 
consciência. Porém, este também nasce de um SEGUNDO e 
imediato conhecimento intimamente associado àquele primeiro, a 
saber, o da força com a qual a Vontade de vida se afirma no 
indivíduo mau e vai muito além de seu fenômeno individual até a 
completa negação da mesma Vontade que aparece em outro 
indivíduo. (WWV I/MVR I, §65, 2005, p. 466). 
 

Ora, uma genuína expressão dessa verdade metafísica, expressão despojada 
de qualquer disfarce místico-religioso ou mítico, pode ser encontrada justamente 
naquela angústia de consciência, que vem à luz na maldade extrema. Fenômeno 
de acompanhamento da maldade, a angústia de consciência emerge, como um 
sofrimento de natureza peculiar, do qual brota de um conhecimento duplicado, 
que aflora à consciência a despeito do enredamento inextrincável do malvado no 
principium individuationis.  

Por meio desse tipo de conhecimento, o verdadeiro homem malvado é 
tomado de assalto — de modo passageiro (o explica a ‘mordida de consciência’), 
ou de modo duradouro (a fonte da angústia de consciência) por um 
pressentimento secreto, uma suspeita intuída, da irrealidade do principium 
individuatinis. Nasce então, em ligação com a maldade, um segundo tipo de 
conhecimento intuitivo e imediato, um horror interno, um insight que pode 
atravessar o véu de Maya e os sortilégios da individuação. 

Consequentemente, o horror íntimo do malvado em relação a seus 
próprios atos, o qual ele tenta ocultar de si, contém ao mesmo 
tempo, junto ao pressentimento da nulidade e mera aparência do 
principii individuationis e da diferença por este posta entre si e 
outrem, também o conhecimento da veemência da própria 
vontade, da violência com a qual se entregou e apegou à vida, 
precisamente esta vida observada diante de si em seu lado terrível 
no tormento provocado em alguém por ele oprimido, e com 
quem, entretanto, é tão firmemente entrelaçado que, exatamente 
dessa forma, o que já demais horrível sai de si mesmo como um 
meio para a afirmação completa de sua vontade. Reconhece a si 
como fenômeno concentrado da Vontade de vida, sente até que 
ponto está entregue à vida e com isto aos inumeráveis sofrimentos 
essenciais a esta, pois possui tempo sem fim e espaço sem fim 
para suprimir a diferença entre possibilidade e efetividade e, 
assim, transformar todos os tormentos até agora por ele 
meramente CONHECIDOS em tormentos SENTIDOS. Os milhões 
de anos de constante renascimento decerto subsistem apenas em 
conceito, bem como só em conceito existem todo o passado e 
todo o futuro: o tempo preenchido, ou seja, a forma do fenômeno 
da Vontade é apenas o presente, e, para o indivíduo o tempo é 
sempre novo. O indivíduo sempre se encontra nascido de novo, 
pois a vida é inseparável da Vontade de vida, e sua única forma é 
o AGORA. (WWV I/MVR I, §65, 2005, p. 466-467). 
 

Este horror de si e da vida, esta repugnância vivida na experiência própria 
da vontade como impulso ctônico, cego, irracional e homicida, a dor da auto-
contradição da vontade encarada de frente no sentimento de angústia nasce, a meu 



Oswaldo Giacoia      175 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

ver, de uma tensão insuportável, de uma oposição entre, por um lado, a 
consciência da mais férrea necessidade, do determinismo completo de nossos atos 
- de todos os fenômenos do universo -, e, por outro lado, da mais absoluta 
gratuidade, da imponderável contingência da existência do mundo, como ato 
atemporal da vontade.  

À irrupção absolutamente desprovida de sentido da Vontade no Ser, pela 
mediação suas Objetidades e Objetivações, corresponde a irremissível e irrevogável 
facticidade e contingência da existência de cada caráter individual. Isso significa 
que tudo o que existe — inclusive cada um de nós — é com plena necessidade, o 
que não é necessário que tivesse sido. Em particular, no caso do malvado, a 
veemência de sua vontade é a contraface da inconseqüência total de sua afirmação 
no plano da essência e da existência. O contrário de todo ato da Vontade metafísica 
de Schopenhauer é sempre possível, já que ele é Grundlos, infundada e alheia a 
toda possibilidade de fundamentação. A Vontade só pode ser pensada a contrapelo 
de seu oposto, da não Vontade, do Nada, do poder não ser. 

O universalmente tomado como positivo, o qual denominamos 
SER, e cuja negação é expressa pelo conceito de NADA na sua 
significação mais geral, é exatamente o mundo como 
representação, o espelho da Vontade. Esta Vontade e este mundo 
são justamente nós mesmos, e a ele pertence a representação em 
geral como um de seus lados. A forma desta representação é 
espaço e tempo; e assim, deste ponto de vista, tudo o que existe 
tem de estar em algum lugar, num dado tempo. Negação, 
supressão, viragem da Vontade é também supressão e 
desaparecimento do mundo, seu espelho. Se não miramos mais a 
Vontade neste espelho, então perguntamos debalde para que 
direção ela se virou, e em seguida, já que não há mais onde e 
quando, lamentamos que ela se perdeu no nada. (WWV I/MVR I, 
§71, 2005, p. 517). 
 

Desse segundo gênero de conhecimento imediato e íntimo, por sua vez, 
pode emergir o contrário absoluto do egoísmo e da maldade — a saber, a redentora 
autocontradição da vontade, brotada do horror íntimo do malvado não somente 
em face de seus próprios atos, mas — e fundamentalmente — em vista de seu próprio 
ser. Trata-se de uma experiência do abismo, que só pode ser realizada por meio 
de uma renovação da consciência, uma espécie de iluminação que pode ser 
figurada, em linguagem religiosa, como um nascer de novo, como um 
despertamento: o horror causado pelo insight na natureza insaciável e destrutiva 
da vontade suprime a diferença entre sofrimento próprio e alheio, bem como 
aquela ilusoriamente figurada entre sofrimento possível e sofrimento real, e 
transforma, para o sujeito que realiza a experiência, a transformação ou 
transfiguração das dores mundo de tormentos meramente conhecidos em 
tormentos efetivamente sentidos. 

Portanto, ao lado do conhecimento meramente sentido, da 
aparência e nulidade das formas da representação que separam os 
indivíduos, aquilo que dá à consciência moral o seu espinho é o 
autoconhecimento da própria vontade e de seus graus. O decurso 
da vida desenha a imagem do caráter empírico, cujo original é o 
caráter inteligível. Ora, a má pessoa é horrorizada justamente por 
essa imagem, pouco importando se é produzida em grandes 
traços, com o que o mundo expressa a sua repugnância, ou em 



176      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

traços tão diminutos que só a pessoa má os vê: pois só a ela 
semelhantes traços concernem imediatamente. O passado seria 
indiferente, como mero fenômeno, e não poderia angustiar a 
consciência se o caráter não se sentisse livre de todo tempo, 
imutável através dele, pelo menos enquanto não nega a si. Eis por 
que as coisas que aconteceram há muito tempo ainda continuam 
a pesar na consciência. A súplica: ‘Não me deixes cair em 
tentação’, significa: ‘Não me deixes ver quem sou’. (WWV I/MVR 
I, § 65, 2005, p. 467). 
 

Por mais que espaço, tempo e causalidade nos diferenciem dos demais 
indivíduos e suas dores, temos consciência silenciosa de que sofremos com eles, 
por meio deles, uma dor que é deles, e não nossa — e isso justamente a partir da 
consciência de nossa própria maldade. Nós nos unimos e nos identificamos com 
aquele que sofre, tomamos consciência da misteriosa unidade entre o que inflige 
o castigo e o que sofre o castigo, entre o torturador e o torturado. Intuímos que a 
separação pertence a uma ordem da vida apenas aparente, ilusória — que uma e a 
mesma vontade de vida existe integralmente em todas as suas criaturas, e nelas 
torna-se fenômeno, que é essa mesma vontade metafísica que crava os dentes na 
própria carne e que volta contra si mesma as suas armas terríveis, ao buscar a 
volúpia numa de suas criaturas, enquanto que as outras têm de pagar o preço 
desse assalto, sob a forma do martírio e do sofrimento. 

A violência com que o mau indivíduo afirma a vida é-lhe exibida 
no sofrimento por ele infligido a outrem, fazendo-lhe mensurar a 
distância que se encontra da renúncia e negação da Vontade, 
única redenção possível para o mundo e seus tormentos. Vê a 
extensão em que pertence ao mundo e quão firmemente está 
ligado a ele. O sofrimento CONHECIDO dos outros não o pôde 
comover; sucumbe à vida e ao sofrimento SENTIDO. Fica em 
aberto se isto alguma vez irá quebrar e suplantar a veemência de 
sua vontade. (WWV I/MVR I, § 65, 2005, p. 467-468). 
 

Com extrema lucidez, Schopenhauer deixa em aberto a questão de saber se 
a angústia de consciência quebrantará sempre a veemência da má vontade, nessa 
experiência de abandono do mau caráter às dores agora sentidas. Ou seja, não se 
pode afirmar a necessidade da passagem da consciência da angústia para a 
resignação absoluta e a santidade somente alcançadas na ascese. O que sabemos 
é que negação da Vontade de vida, a resignação completa, pode ser alcançada por 
dois caminhos diferentes: ou pelo conhecimento advindo do simples e puro 
sofrimento CONHECIDO e livremente adquirido por intermédio da visão através 
do principii individuationis, ou do sofrimento SENTIDO imediatamente.  

O sofrimento pessoalmente sentido, não o meramente conhecido, é o que 
com mais frequência produz a completa resignação, e na maioria das vezes com a 
proximidade da morte. Só entre alguns poucos o simples conhecimento que vê 
através do principium individuationis é suficiente para conduzir à negação da 
Vontade, primeiro ao produzir a mais perfeita bondade na disposição do caráter e 
o amor universal à humanidade, por fim ao permitir reconhecer em todo 
sofrimento do mundo o próprio sofrimento. 

Como quer que seja, a Salvação verdadeira, a redenção da vida e do 
sofrimento, é impensável sem a completa negação da Vontade. Até então cada um 
não passa dessa Vontade, cujo fenômeno é uma existência efêmera, um esforço 



Oswaldo Giacoia      177 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

sempre nulo e continuamente malogrado, o mundo tal qual exposto, cheio de 
sofrimento, ao qual todos pertencem irrevogavelmente de maneira igual. O que se 
pode afirmar, com segurança, é que os contrastes mutuamente se esclarecem e o 
dia, revela tanto a sua própria existência quanto também revela a existência da 
noite - como diz Spinoza excelentemente. 

Também para os budistas, a Iluminação consiste em ascender à consciência 
do verdadeiro Si-Próprio, que é também, ao mesmo tempo, a consciência da ilusão 
do Ego e da originação interdependente de todas as coisas. Concepções do Si-
Próprio, não apenas no Budismo, mas também em todas as religiões e até na maior 
parte das filosofias se estendem da espécie mais estreita de ego até o fundamental, 
verdadeiro Si-Próprio, assim como o Atman do Brahmanismo, ou a natureza búdica 
(conquanto essas sejam muito diferentes). O próprio Schopenhauer escreve a esse 
respeito:  

Em razão disso, encontramos também no Bhagavad-Gita: “Ele 
habita Indiviso nos seres e, todavia, ele assim o faz como se fosse 
divisível. Temos de conhecê-lo como o ser que mantém, engole e 
produz. — Decerto, caímos aqui numa mística linguagem figurativa, 
mas ela é a única na qual deixa-se ainda dizer alguma coisa desse 
tema inteiramente transcendente.” (WWV II/MVR II, Kap. 25. SW, 
1986, p. 421s).  

 

Analogamente, tanto em Schopenhauer quanto no Zen Budismo, não há 
outro caminho para se alcançar esse estágio de sabedoria e plenitude senão 
começar a partir da consistência ilusória de nosso si-próprio; ele é nosso caminho 
de acesso à realidade. Do ponto de vista dos mestres Zen budistas, temos de 
começar com o si próprio e ir através dele — deixar o si próprio para trás, esquecê-
lo. Só assim se pode alcançar a natureza do Buda. 

O horror sentido perante o insight na imutalidade do caráter, ou seja, da 
fatalidade inexorável do Si-Mesmo, está ligado à contrapartida da absoluta 
vacuidade que o funda - do Nada absoltuo — a saber: a consciência do poder não 
ter sido deste ato singular da Vontade metafísica, que é despertada pela dor 
lancinante da angústia de consciência. É esta que abre a consciência para a mútua 
pertença entre a Vontade e o Nada, entre os ciclos infinitos de nascimento e de 
morte e a sua completa ausência de realidade e de ser. Ora, este é uma experiência 
que remete diretamente à angústia como o âmbito existencial de onde brota a 
autêntica postura religiosa.  

Nesse sentido, a angústia de consciência nos traz para perto da 
compreensão intuitiva da Queda, do pecado original e do Nada, no qual a 
existência do mundo e do homem ficam como que suspensos. Nesse sentido, 
podemos aproximar Schopenhauer e Nishida, na medida em que é unicamente 
pela angústia — um estado afetivo de inquietude e sofrimento desligado de todo 
objeto — que entramos em contato com o Nada, e nos abrimos para o estágio 
religioso da existência. 

Nesse sentido, pode-se interpretar também o pensamento de Kitaro Nishida, 
por exemplo, como uma expressão teórica da tomada de consciência de que a 
solução final da prática meditativa Zen-Budista só pode ser a Iluminação 



178      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

Redentora, a plena realização do Verdadeiro Si-Mesmo. Se as quatro nobres 
verdades professadas pelo Budismo nos confrontam, desde logo, como o problema 
da temporalidade, e com a impermanência como o elemento fundamental, esta, 
por sua vez, revela-se em sua verdade suprema na identificação entre Samsara e 
Nirvana: Samsara não é nada de essencialmente diferente do que o Nirvana. 
Nirvana nada é de essencialmente diferente que Samsara. Os limites de Samsara 
são também os limites de Nirvana. Portanto, não há, de modo algum, a mais leve 
tênue diferença entre os dois (DOGEN, 2006, p. 172s). 

Assim, não deixa de ser extremamente significativo que pensamento 
filosófico de Kitarô Nishida culmine em filosofia da religião. Desconsideração feita 
da idade histórica ou do grupo cultural, todos os povos têm uma palavra para 
‘Deus.’ 

Devido às diferenças no nível de conhecimento e na diversidade 
das exigências, essa palavra é interpretada de variadas maneiras. 
Alguns povos religiosos concebem Deus como alguma coisa como 
um grande ser humano, que se encontra fora do universo e o 
controla. Essa noção de Deus é extremamente infantil, e não 
somente conflita com o aprendizado e conhecimento atual, mas 
também na esfera religiosa não consegue ser algo com que os 
seres humanos podem realizar a unidade íntima de nossos 
corações. Ao mesmo tempo, contudo, não posso acreditar, como 
hoje em dia afirmam alguns cientistas que representam as ciências 
duras, que a matéria seja a única realidade e que a força material 
seja a origem e a base do universo. — Como afirmei anteriormente, 
existe um princípio espiritual fundamental na base da realidade, e 
esse princípio é Deus. Essa ideia está de acordo com a verdade 
fundamental da religião hindu: Átman e Brahman são idênticos. 
Deus é o grande espírito do universo. (NISHIDA, 2006, p. 114s). 
 

Inversamente, no sistema do pensamento único, de Arthur Schopenhauer, 
a filosofia não culmina em religião; o filósofo de O Mundo permanece do início 
ao fim um intransigente ateu materialista. No entanto, sua filosofia, na medida em 
que pertence ao âmbito de um otimismo prático, é uma soteriologia. O quarto livro 
de O Mundo como Vontade e Representação conclui com uma evocação do 
nirvana budista, que traz à luz, uma vez mais, o caráter ilusório e insubsistente de 
todo fenômeno que encontra-se submetido à forma geral do entendimento: o 
princípio de razão suficiente. Depois de ter exposto seu ensinamento da auto-
negação da vontade de viver, nas linhas finais da obra capital, Schopenhauer 
inscreve o seguinte paradoxo: 

Para todos aqueles que ainda estão cheios de Vontade, o que resta 
após a completa supressão da Vontade é, de fato, o nada. Mas, 
inversamente, para aqueles nos quais a Vontade virou e se negou, 
este nosso mundo tão real com todos os seus sóis e vias lácteas é 
— Nada. (WWV I/MVR I, §71, 2005, p. 519). 

 

A tese soteriológica da auto-negação da vontade como única possibilidade 
de realização fenomênica da liberdade e único caminho de redenção libertadora 
implica então também a superação até mesmo da esfera ética da existência. O agir 
moral, fundado no sentimento universal de compaixão é ainda guiado pela lógica 



Oswaldo Giacoia      179 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

do véu de Maya, tecido pelo principium individuationis; o agir moral ainda é 
fundado em motivo, que se exibe à vontade no espelho do intelecto.  

A compaixão permite vislumbrar a meta última da comunidade de todos os 
seres sofredores, da identificação de minha própria dor como dor do mundo 
inteiro, e de todas as dores do mundo como minha própria dor - mas a vida ética 
ainda não é a redenção. Esta, assim como na iluminação búdica, é salvação 
consistente na auto-negação da vontade; ela é também a redenção de todas as 
criaturas, já que não é negação e supressão do fenômeno, do indivíduo, mas da 
essência sofredora e auto-contraditória do mundo, desse impulso cego e irracional 
que não é senão sofrimento eterno. Razão pela qual, ‘para todos aqueles que ainda 
estão cheios de Vontade, o que resta após a completa supressão da Vontade é, de 
fato, o nada’. 

Ora, à luz desses elementos não é despropositado afirmar que a dor nascida 
da angústia da consciência — e não do remorso — pode despertar um conhecimento 
de todo especial, capaz de indicar um caminho de redenção, conduzindo à única 
possibilidade de liberdade no seio da auto-contradição da Vontade. Este caminho 
é o da auto-supressão do caráter, por meio da negação da vontade de viver. Em 
termos judaico-cristãos, é a experiência religiosa da graça, do novo nascimento, 
enfim, da redenção. No caso do Budismo, é a transição para o Nirvana. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ARISTOTE. Les seconds analytIques. Organon 4. Trad. Jules Tricot. Paris: Vrin, 

1995. 

DOGEN. Shobogenzo. Ausgewählte Schriften. Shoji — Leben und Tod. Übersetzt 

und Herausgegeben OHASHI, von Ryosuke und ELBERFELD, Rolf. Stuttgart-Bad 

Cannstatt: Friedrich Frommann/ Günther Holzboog Verlag, 2006. 

KOSSLER, Matthias. Erbsünde und Willensfreiheit bei Schopenhauer und 

Kierkegaard. Kierkegaard Studies. Monograph Series 26 Schopenhauer — 
Kierkegaard. Von der Metaphysik des Willens zur Philosophie der Existenz. 

Bearbeitet von CAPPELØRN, Niels Jørgen; HÜHN, Lore; FAUTH, Søren R.; 

SCHWAB, Philipp. Berlin/Boston: De Gruyter, 2012. 

MALTER, Rudolf. A. Schopenhauer. Transzendentalphilosophie und Metahysik des 
Willens. Stuttgart, Bad-Cannstatt: Fromann-Holzboog, 1991. 

NISHIDA, Kitaro. Über das Gute. Übersetzung von Peter Pörtner. Frankfurt/M; 

Leipzig:  Insel Verlag, 2001. 

______. Ensaio sobre o Bem. Trad. Joaquim Antonio Bernardes Carneiro Monteiro. 

Campinas: Phi, 2006. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Metaphysik der Sitten. Handschriftler Nachlass. 

Philosophische Vorlesungen. In: DEUSSEN, Paul (Hrgs.). Arthur Schopenhauers 

Sämtliche Werke. München: R. Piper Verlag, 1911-1942. 

______. Die Welt als Wille und Vorstellung II. LÖHNEYSEN, Wofgang Frhr. Von 

(Ed.). Frankfurt/M: Suhrkamp, 1986. 



180      Angústia de Consciência 

  SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 161-180, JUL./DEZ. 2018 

 

______. Über die Freiheit des Willens. In: SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche 
Werke. LÖHNEYSEN, Wofgang Frhr. Von (Ed.). Frankfurt/M: Suhrkamp, 1986. 

______. O Mundo como Vontade e Representação, I. 2ª ed. Trad. Jair Lopes 

Barboza. São Paulo: Edunesp, 2005. 

______. Sobre a Ética (Capítulos 8 — 15 de Parerga e Paralipomena de Arthur 

Schopenhauer). Trad. Flamarion Caldeira Ramos. São Paulo: Hedra, 2012. 

 

 

Recebido em: 01-08-2018 

Aceito para publicação em: 02-10-18 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

   

ASPECTOS METODOLÓGICOS DA ARTICULAÇÃO ENTRE ÉTICA E 
ESTÉTICA NA FILOSOFIA DE SCHOPENHAUER 

METHODOLOGICAL ASPECTS OF THE ARTICULATION BETWEEN ETHICS AND 

ESTHETICS IN SCHOPENHAUER’S PHILOSOPHY 
 

 

 
ANERSON GONÇALVES DE LEMOS1 

Universidade Federal de Santa Maria (UFSM) — Brasil 
anersonlemos@hotmail.com 

 

 

 

RESUMO: O presente artigo tem como tema a relação entre a ética e a teoria estética de 
Schopenhauer. Analisaremos essa questão buscando explicar os aspectos metodológicos envolvidos 
no processo de aproximação e comunicação entre esses âmbitos, examinando a discussão em 
alguns teóricos e nas obras do filósofo. Daremos os seguintes passos: em primeiro lugar, 
evidenciaremos o papel preponderante da ética no sistema filosófico de Schopenhauer, mostrando 
que ela é uma importante referência para as demais questões tratadas por ele, inclusive para a 
discussão estética; em segundo lugar, mostraremos que a postura metodológica do filósofo se 
reflete na importância conferida por ele às artes e nas singularidades de sua estética, que, por sua 
vez, facilita a aproximação entre filosofia da arte e ética; finalmente, demonstraremos que a 
ontologia constitui um componente articulador do pensamento de Schopenhauer, revelando que, 
em alguns aspectos, a sua estética pode ser compreendida como uma preparação para a ética. 

PALAVRAS-CHAVE: Ética. Estética. Ontologia. Aproximação e articulação. 

ABSTRACT: The topic addressed in this paper is the relation between Schopenhauer’s ethics and 
esthetical theory. The analysis of this issue is an attempt to explain the methodological aspects 
involved in the process of approximation and communication between these spheres, by examining 
the discussion about this topic in both some theorists that have studied Schopenhauer’s thought 
and the works by the philosopher. We will take the following steps: first, we will evidence the 
prevailing role of ethics within Schopenhauer’s philosophical system, by showing that it is an 
important reference to the other issues that he approached, even to the esthetical discussion; 
second, we will show that the philosopher’s methodological posture is reflected on both the 
importance he gave to the arts and the singularities of his esthetics, which, in turn, facilitates the 
approximation between philosophy of art and ethics; finally, we will demonstrate that ontology is 
an elements of articulation of Schopenhuaer’s thought, thus revealing that in the some aspects it 
can be understood as a preparation for ethics. 

KEYWORDS: Ethics, Esthetics, Ontology, approximation and articulation 

 

 

 

                                                            
1 Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Santa Maria (UFSM).  

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



 182      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

INTRODUÇÃO 

Entre os vários temas discutidos por Schopenhauer e algumas das 

características marcantes da sua filosofia, dois aspectos claramente destacam-se: 

um deles é a importância que ele dá às questões morais — o que faz com que suas 

reflexões sejam reconhecidas, sobretudo, por sua concepção determinista do ser 

humano e por sua apreciação pessimista sobre o valor existência; o outro é a 

grande importância e o significado conferidos por ele à experiência estética — o 

que talvez explique a extraordinária influência de seu pensamento entre os 

escritores e artistas modernos e contemporâneos. 

Esses dois aspectos, que, enquanto análises específicas, parecem questões 

isoladas, no pensamento de Schopenhauer, encontram-se aproximados. Não são 

poucas as ocasiões em que, na leitura da sua estética, nos deparamos com questões 

que são notadamente referências para sua discussão sobre moralidade. Para ilustrar 

com exemplos essas ocorrências, podemos citar o fato de que, na estética da 

literatura, Schopenhauer nos diz que a não manutenção de determinados traços 

de caráter de uma personagem compromete a beleza de uma obra literária, da 

mesma forma que uma sombra falsa deturpa uma pintura; outro exemplo é a sua 

descrição do caráter sublime na poesia, que coincide com nobreza do caráter no 

âmbito moral, ou ainda, quando ele sugere que a assunção de determinado ponto 

de vista moral pelos tragediógrafos pode ser considerada um critério determinante 

para o valor estético de suas obras. 

Essas e outras questões são exemplos inequívocos da presença de 

elementos morais na análise que Schopenhauer faz do belo. Isso, portanto, 

confirma a aproximação e o entrelaçamento entre âmbito moral e estético, de 

forma que poderíamos dizer que essa relação, da maneira como acontece, 

representaria um terceiro aspecto marcante da sua filosofia.   

Neste texto, dedicar-nos-emos a analisar alguns dos aspectos que 

contribuem para explicar essa singular aproximação e entrelaçamento entre a ética 

e a estética no pensamento de Schopenhauer. Investigaremos sobretudo os 

aspectos metodológicos que estão na base desse movimento que relaciona esses 

dois âmbitos, mostrando que esses procedimentos revelam uma concepção 

peculiar de metafísica, que, ao mesmo tempo em que busca conhecer o real de 

um ponto de vista da sua essência, o faz no sentido de buscar um significado moral 

do mundo e da existência humana a partir de uma interpretação das diversas 

experiências de conhecimento. Ou seja: conhecimento da natureza, do belo, do 

ser humanos e suas relações, entre outros. Nesse sentido, mostraremos que o 

caráter metafísico das investigações filosóficas em Schopenhauer, sincronicamente, 

garante uma unidade na sua exposição, conduz a investigação na direção de uma 

explicação moral e confere um novo estatuto à sua estética, no caso dessa última, 

abrindo assim espaço para a abordagem de temas éticos. 

Inicialmente mostraremos que o método de investigação schopenhaueriano 

— interpretado aqui como uma “hermenêutica da existência” — engendra uma 

imbricação entre a metafísica e a ética, a qual confere uma superioridade às 



Anerson Gonçalves de Lemos       183 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

questões de ordem moral em relação aos outros problemas analisados por ele, 

fazendo com que, de maneira geral, suas reflexões sejam conduzidas a confluir 

para uma ética. Dessa forma, propomos que essas questões funcionam como fio 

condutor de suas reflexões, que perpassa os principais temas por ele analisados, 

aproximando e entrelaçando os âmbitos estético e ético. 

Em um segundo momento, a partir de um olhar para estética 

schopenhaueriana, mostraremos que ela possibilita uma aproximação com a ética 

por estar inserida em determinadas concepções epistemológicas e metodológicas 

de seu autor, que a desenvolve como mais uma entre as facetas de sua metafísica. 

Isso justifica a extraordinária importância conferida por ele à filosofia da arte e, ao 

mesmo tempo, proporciona a abertura desse campo de análise para abordagem 

de questões éticas, uma vez que a estética se torna, assim, um campo privilegiado 

de análise e interpretação de algumas questões filosóficas. Isto é, a teoria estética 

de Schopenhauer é valorizada não somente como uma análise exclusiva da arte e 

do belo, mas como uma discussão que favorecer a abordagem dessas questões 

cruciais da sua reflexão, quer dizer, como uma perspectiva a partir da qual se pode 

lançar luz sobre elas. 

Fecharemos essa análise examinando outra característica fundamental da 

metafísica schopenhaueriana, a saber, o fato de que ela também pode ser 

interpretada como uma ontologia, a qual articula todo seu sistema. Explicitaremos 

algumas características dessa ontologia de acordo com cada etapa do itinerário do 

seu desenvolvimento, enfocando, sobretudo, o seu reflexo na estética. Dessa 

forma, mostraremos que essa ontologia se inicia na metafísica da natureza, 

representa uma referência importante na estruturação da metafísica do belo e 

culmina na discussão sobre a moralidade. Ou seja, explicaremos a partir de uma 

visão geral da metafísica de Schopenhauer, que a presença de alguns temas morais 

na sua estética constitui uma etapa intermediária ou preliminar de exposição, a 

qual se articula e se esclarecem plenamente de um ponto de vista ético. 

 

1 A ÉTICA COMO LEITMOTIV DA REFLEXÃO FILOSÓFICA SCHOPENHAUERIANA  

Uma das características mais enfatizadas por Schopenhauer em relação ao 

conjunto de suas reflexões é a unidade de seu pensamento. A despeito dos 

diferentes temas por ele abordado, ele se refere à sua obra como a expressão de 

“um pensamento único” (ein einziger Gedanke).2 Essa característica emblemática 

da sua filosofia implica principalmente que ele compreende a sua própria obra 

segundo uma profunda relação entre as suas partes estruturantes, em que cada 

                                                            
2 Schopenhauer menciona essa característica fundamental da sua filosofia no prefácio de O mundo 
como vontade e representação. Ele escreve: “Quando se leva em conta os diferentes lados desse 
pensamento único a ser comunicado, ele se mostra como aquilo que se nomeou seja Metafísica, 
seja Ética, seja Estética” (SCHOPENHAUER, WWV I/MVR I, p. 19). A clara ideia de uma unicidade 
do pensamento, apesar da quadripartição (epistemologia, ontologia, estética e ética) necessária à 
exposição, reforça a íntima conexão entre a ética e a estética schopenhaueriana, o que pretendemos 
explorar. 



 184      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

uma delas tende a contribuir de forma recíproca para com as demais, no sentido 

de tornar mais compreensível o sistema como um todo. 

Essa comunicação entre os diversos âmbitos de análise filosófica é uma das 

questões fundamentais para compreendermos o movimento de aproximação entre 

a ética e a estética no pensamento de Schopenhauer, uma vez que ela está 

assentada em sua concepção ontológica que supõe que a realidade se constitui de 

uma mesma essência, para a qual é possível olhar de diversas perspectivas. Por 

isso, ele claramente não pretende que os campos de investigação em que estrutura 

sua exposição sejam estanques; muito pelo contrário, sua intenção é que as 

diversas explicações estejam entrelaçadas e se complementem mutuamente. 

Se a ideia de aproximação e articulação entre ética e estética é algo que 

pode ser facilitado pela compreensão da dinâmica de elementos fundamentais da 

filosofia de Schopenhauer, ou seja, se essa ideia se esclarece ainda mais pela 

explicação da forma como é conduzido a articulado o seu sistema, então, isso é 

algo que podemos encontrar de maneira mais imediata e fácil de explicar 

analisando as bases gerais da sua obra magna: O mundo como vontade e 

representação.3 Isso porque ele a tem como a obra estruturante de sua filosofia. 

Enquanto estrutura geral, essa obra constitui-se de quatro partes 

fundamentais ou, como o próprio filósofo refere, quatro “livros” em um, dispostos 

como: epistemologia, ontologia, estética e ética.4 Essa disposição de temas aqui é 

importante não somente porque nos dá uma referência dos âmbitos macros de 

desenvolvimento do pensamento de Schopenhauer, mas, sobretudo, porque indica 

algo fundamental da sua concepção filosófica, a saber, o fato de que suas análises 

são conduzidas por uma direção bem definida — a de uma explicação moral. As 

quatro partes mencionadas acima não são definidas nessa ordem ocasionalmente, 

tendo sido idealizadas em uma sequência de explanação, de modo a desembocar 

em uma ética. 

Essa tendência, que pode ser identificada já nos escritos da juventude,5 

ganha muito mais força nas obras da maturidade. Pode-se constatar isso em sua 

afirmação na introdução ao estudo da ética, no último de livro de O mundo, onde 

ele escreve: “a última parte de nossa consideração proclama a si mesma como a 

mais séria de todas, pois concerne às ações do homem, objeto que afeta de maneira 

imediata cada um de nós e a ninguém pode ser algo alheio ou indiferente” (WWV 

I/MVR I, p. 353). 

A compreensão da proposta de Schopenhauer, que dá à ética um papel tão 

relevante na reflexão filosófica, passa pela explicação do sentido amplo e bastante 

singular conferido por ele a esse campo de investigação. Grosso modo, a ética 

schopenhaueriana não se restringe a uma avaliação de condutas, mas propõe-se a 

                                                            
3 Daqui em diante, indicaremos esta obra de Schopenhauer abreviada como “O mundo”. 
4 Concordamos aqui com a interpretação de Magee (1983, p. 163), que classifica as três primeiras 
partes de O mundo como: epistemologia, ontologia e estética. Em relação à última parte, ele a 
denomina de “metaphysics of the person”; entretanto, conservamos a interpretação mais comum, 
ou seja, aquela que a denomina de “ética”. 
5 Cf. SAFRANSKI, 2011, p. 222. 



Anerson Gonçalves de Lemos       185 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

ajudar-nos a responder — ou a dar significado a — o que ele pensa serem 

importantes questões existenciais. A ética, para ele, confunde-se com o papel da 

própria filosofia, pensada em sentido amplo, uma vez que, enquanto uma forma 

de explicar metafisicamente a realidade, ela nasce de um “espanto” 

(Verwunderung) diante da existência — espanto que se impõe como uma 

“necessidade” intelectual, intrinsecamente ligada às questões morais. Sobre isso, 

ele escreve: “a recém-mencionada índole mais específica do espanto, que 

impulsiona ao filosofar, nasce manifestadamente da visão do mal e do mau (des 

Übels und Böse) do mundo mesmo” (WWV II/MVR II, p. 209.). 

Não seria, portanto, exagero dizer que, para Schopenhauer, a filosofia tem, 

principalmente, a função de buscar respostas ou significado para nossas 

inquietações existenciais, as quais se definem também, acima de tudo, como 

questões morais. Por isso, é fácil observar que as suas mais diversas abordagens 

encontram quase sempre o mesmo direcionamento, isto é, são conduzidas para 

discussões éticas, ainda quando parecem mais distantes desse tema.6 Isso porque 

a metafísica — para ele, caráter por excelência da investigação filosófica — tem em 

vista aquela meta principal, ou seja, a significação moral do mundo. Compreende-

se, desse modo, por que, para Schopenhauer, a metafísica já nasce, por assim 

dizer, imbricada com a ética. 

Alguns teóricos já observaram o destaque que a ética ganha no pensamento 

schopenhaueriano; entre eles, são bastante enfáticos: Hüscher, Murdoch e Barboza. 

Este último não somente destaca tal importância, mas também mostra como ela 

justifica a presença de questões morais na estética de Schopenhauer. No seu estudo 

sobre o tema, Barboza (2005, p. 261) dedica uma última seção, “Parentesco entre 
estética e ética”, para analisar a relação entre esses dois âmbitos. Sobre isso, ele 

escreve: “Schopenhauer considerava o tema da ética o mais crucial, o que em sua 

obra máxima se evidencia no coroamento de uma metafísica dogmática sim, mas 

que procura referir as suas sentenças à realidade, à experiência, seja da efetividade 

do belo, seja da virtude ética” (BARBOZA, 2005, p. 262). Em outras palavras, o que 

nos diz Barboza é que a ética não somente ocupa um lugar de destaque no 

pensamento de Schopenhauer, como também, de certa forma, conecta toda a 

tessitura da metafísica do filósofo e lhe dá sentido, assim fazendo com que todas 

as outras partes colaborem de vários modos com suas discussões desse campo. 

Nesse mesmo sentido, incluem-se também as afirmações de Hübscher7 e 

Murdoch. Esta dirá: “Schopenhauer poderia muito bem nos dizer (como seu 

discípulo Wittgenstein disse sobre o Tractatus) que o livro possui um propósito 

                                                            
6 Em duas das obras de Schopenhauer, percebe-se de forma mais tangível a condução sistemática 
de suas reflexões para questões morais. São elas a sua tese de doutoramento, Da quádrupla raiz 
do princípio de razão suficiente, e a sua quarta obra publicada, Sobre a vontade na natureza. Nessas 
ocasiões, as discussões giram em torno de questões epistemológicas. A primeira discute o conceito 
moderno de “princípio de razão suficiente”, e a última consiste, sobretudo, em um esforço de 
conciliar as suas teses metafísicas com as últimas descobertas das ciências naturais da época. Como 
podemos ver, embora os temas abordados em ambas as obras se distanciem bastante de temas 
morais, Schopenhauer as conclui com discussões envolvendo a ética. 
7 Hübscher diz que Schopenhauer “colocou a atitude ética no centro e na conclusão de seu 
pensamento” (HÜBSCHER apud CARTWRIGHT 1999, p. 252, tradução nossa). 



 186      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

ético” (MURDOCH, 2013, p. 128). A filósofa irlandesa mostra como, na metafísica 

de Schopenhauer, há uma aproximação importante entre a ética e a estética ao 

analisar a recepção da metafísica schopenhaueriana por Wittgenstein. Ela escreve: 

Schopenhauer expressa aqui uma definição nova (moderna) do 
desejo metafísico ou da metafísica (aquela que também seria 
aceitável a Platão), quando ele fala da nossa natureza finita 
juntamente com o nosso desejo apaixonado de compreender "o 
mundo" que tentamos intuir “como um todo”. A metafísica pode 
assim estar conectada a um estado místico. A conexão adequada 
de Wittgenstein “da experiência externa com a experiência 
interior”, que resolve (ou remove) o enigma é efetivado quando 
as “duas divindades” (o mundo e o eu) estão em harmonia. 
Wittgenstein utiliza a ideia da obra de arte, a capacidade de ver o 
mundo sub specie aeterni como um todo limitado, para explicar 
o que seria essa harmonia. Ética e estética são uma só (Tractatus, 
6. 421). Assim, a capacidade para ver (ou sentir) depende de 
manter-se perto da realidade do mundo, aceitando os fatos e 
seguindo o fluxo da vida. Isso é descrito como "mística". Dentro 
dos 'limites' da nossa “natureza finita”, somos capazes de sentir ou 
intuir o mundo como um todo, embora não como um todo 
totalmente compreendido. Estamos em paz com o mundo, como 
estamos com uma obra de arte. (MURDOCH, 2013, p. 134-135). 

 

Murdoch (2013) mostra que, na condução de uma análise metafísica, com 

importantes singularidades, que visa a dar conta da explicação da realidade como 

uma totalidade, claramente motivado por uma indagação sobre o significado moral 

do mundo, Schopenhauer busca articular suas reflexões como uma unidade. É 

dessa forma que se conectam os principais campos de reflexão desenvolvidos por 

ele, tendo em vista que as respostas para questões apresentadas, em algum 

momento, se articularão com a explicação de natureza ética. 

É esclarecedor o que escreve o próprio filósofo alemão em sua obra Sobre 
a vontade na natureza. Ele diz: “apenas aquela metafísica que já é ela mesma 
originariamente ética, sendo construída a partir do seu próprio material, a vontade, 

é o suporte efetivo e imediato da ética; razão pela qual eu teria muito mais direito 

de nomear minha metafísica de ‘ética’ do que Spinoza” (N/N, p. 210).  

O fato de Schopenhauer considerar razoável poder denominar de “ética” o 

conjunto inteiro de sua metafísica mostra não somente a inegável relevância desse 

campo de análise para seu sistema filosófico como um todo, mas também que as 

questões morais estão muitas vezes em evidência, conduzindo suas reflexões sobre 

os outros temas abordados por ele. Em decorrência disso, tem-se que os assuntos 

mais relevantes por ele tratados confluirão para as questões morais e terão, de 

alguma forma, sua parcela de contribuição para a elucidação daqueles temas 

quando analisados estritamente. Percebemos isso em relação à estética (um dos 

temas de maior relevância para nosso filósofo); por essa razão, propomos que essa 

importância conferida à ética exerce influência sobre a teoria estética, de modo 

que é possível encontrar elementos da ética que sirvam de referência para 

discussão sobre o belo nas artes e que, ao mesmo tempo, possam contribuir para 

a elucidação de questões morais propostas pelo filósofo. 



Anerson Gonçalves de Lemos       187 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

2 A METAFÍSICA DO BELO COMO ABERTURA PARA A ABORDAGEM DE QUESTÕES ÉTICAS 

A tendência de Schopenhauer de aproximar a estética da discussão sobre a 

moralidade é vista enquanto possibilidade e até mesmo como um movimento 

natural de suas reflexões por alguns dos teóricos da sua filosofia quando enfatizam 

o caráter singular de seu método de investigação e a conexão entre os campos de 

investigação por ele divididos. Esses teóricos mostram que o filósofo alemão 

trabalha com um background em que a investigação é feita por meio de uma 

metafísica imanente, a qual, por não ter um apoio exterior (transcendente) para 

comprovação de suas teses, busca confirmação mediante as várias perspectivas a 

partir das quais são investigadas. Tais teóricos observam que, na elucidação de 

vários problemas filosóficos, sobretudo na busca de significados para questões do 

âmbito moral, Schopenhauer utiliza questões abordadas pela estética e, por meio 

dela, pelas artes como forma de confirmação daquelas teses. Essa linha de 

interpretação seguida por alguns de seus comentadores pode ser sintetizada na 

afirmação de Barboza quando diz: “para levar adiante o seu imanentismo, 

Schopenhauer faz uso de um jogo de iluminação entre estética e ética, o qual passa 

por outro tipo de identidade, no mundo, dos fatos do belo e da virtude” 

(BARBOZA, 2005, p. 263; grifo do autor). 

O ponto de partida para essa imanência mencionada por Barboza é também 

uma das questões destacadas por Cacciola (1994) em seu texto clássico: 

Schopenhauer e a questão do dogmatismo. Ela — que menciona uma profunda 

relação entre o ponto de vista estético e o ético e que dirá que Schopenhauer 

“moraliza a estética” (cf. CACCIOLA, 1994, p. 164-165) — vê na proposta de uma 

metafísica imanente uma ampliação do horizonte de interpretação, que é 

instaurada pelo filósofo por meio do conceito de “Vontade”. Cacciola assinala essa 

questão da seguinte maneira: “no espaço aberto pela introdução do conceito de 

Vontade, no sentido que lhe atribui Schopenhauer, impõem-se as diretrizes de uma 

interpretação da finitude humana como lugar de uma racionalidade intermitente” 

(Idem, p. 22). 

Cacciola (1994, p. 137) enfatiza o caráter imanente da metafísica 

schopenhaueriana e de suas bases na concepção de finitude humana — ou seja, 

“sem um recurso possível a qualquer transcendência” — como contrapontos ao 

dogmatismo moderno, mas também como uma condição de abertura para 

abordagem de temas em múltiplas perspectivas, o que levará à aproximação 

proposta por Schopenhauer entre filosofia, arte e poesia (Idem, cf. p. 24-25). Por 

meio disso, também se fará uma conexão entre filosofia da arte e ética. 

Alguns leitores de Schopenhauer veem seu método como uma 

“hermenêutica” do fenômeno ou existência, enquanto que o próprio filósofo 

considera que o seu método nos fornece uma visão metafísica das coisas. De 

qualquer forma, a ideia do método schopenhaueriano parece ser a de explorar 

nossas experiências nas diversas formas que temos de nos relacionar com o 

mundo, considerando que este, embora constituído de uma mesma realidade, se 

revela a partir de diversas facetas. A busca por uma unidade da metafísica, 

juntamente com a ampliação dos horizontes de abordagens, faz com que nosso 



 188      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

autor veja a função da filosofia, em todos os seus campos de atuação, como sendo 

“interpretar e explicar o existente, a essência do mundo [...] e trazê-la ao 

conhecimento distinto e abstrato da razão em todas as relações possíveis e em 

todos os pontos de vista” (WWV I/MVR I, p. 354). 

Nesse mesmo sentido, apresenta-se a leitura de Safranski (2011, p. 383), que 

chama atenção para o fato de as teses schopenhauerianas serem pensadas segundo 

o caminho para o esclarecimento do enigma da “coisa-em-si”, que terminava “na 

imanência mais tenebrosa e espessa: era apenas a vontade conforme percebida 

pelo corpo”. Com isso, Safranski adverte que a introdução do conceito de Vontade 
(Wille) não representa qualquer proposta de saber absoluto, mas somente a 

referência ao fato de que o mundo existe além da representação e de que a 

representação — única forma de acesso à realidade — se apresenta como um 

horizonte que carece de explicação. Daí fica claro por que a busca de resposta a 

partir desse horizonte teria que ser um recurso à interpretação, e não uma forma 

de saber positivo. 

Por essa razão, Safranski sugere a seguinte interpretação para o método 

schopenhaueriano: “eu mesmo denominei o procedimento de Schopenhauer para 

compreender o mundo de dentro para fora, a partir da vontade vivenciada 

internamente de ‘hermenêutica da existência’ (Daseinshermeneutik)”8 

(SAFRANSKI, 2011, p. 391). É essa “metafísica sem céu”, segundo Safranski, e essa 

busca de significado para a realidade que impulsionam a filosofia de 

Schopenhauer, tanto em sua postura, quanto metodologicamente, a procurar novas 

perspectivas de interpretação. Portanto, Safranski (2011, p. 398) vê a estética como 

uma dessas vias de investigação encontradas pelo filósofo, assinalando isso a partir 

da forma como Schopenhauer trata a reflexão sobre o belo: “o conhecimento 

libertado da vontade, portanto, a autêntica atividade não é outra coisa que uma 

atividade estética: é a transformação (Verwandlung) do mundo em um espetáculo 

que pode ser contemplado com satisfação (Wohlgefallen) desinteressada”. 

Aqui Safranski (2011) aponta outro aspecto revelador da filosofia de 

Schopenhauer nessa discussão, isto é, a valorização das expressões artísticas como 

um expediente fundamental de compreensão da realidade, o que explica o status 
conferido por Schopenhauer às artes e, consequentemente, a proximidade e o 

vínculo pensados por ele entre artes e filosofia, cujos desdobramentos expomos 

aqui como um dos aspectos que aproximam ética e estética.  

Safranski vê, na postura que explora a produção e a experiência do belo 

como uma forma de conhecimento, o destaque inédito dado à estética por 

Schopenhauer. Ele escreve:  

                                                            
8 Essa mesma caracterização de “hermenêutica da existência” é sugerida por Birnbacher (2006, p. 
177). Outros comentadores também enfatizam os aspectos singulares da metafísica de 
Schopenhauer que se refletem na sua ética, entre eles: Philonenko (1989), que propõe a 
interpretação da ética de Schopenhauer como uma “fenomenologia da moral”; e Carvalho (2012), 
em seu artigo Schopenhauer: Cosmologia como hermenêutica da Representação, onde ele explica 
a noção de interpretação e significação como elementos importantes para a epistemologia e 
metafísica schopenhaueriana. 



Anerson Gonçalves de Lemos       189 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

Foi Schopenhauer o primeiro a outorgar à estética um valor 
filosófico assim tão elevado, tal como nenhum outro filósofo antes 
dele atribuíra. Uma filosofia que não pretende explicar o mundo, 
mas somente informar a respeito dele, entender o que o mundo 
realmente é e o que significa, segundo o próprio Schopenhauer, 
somente se pode originar da experiência estética do mundo. 
(SAFRANSKI, 2011, p. 398). 

 

Essa hermenêutica da representação (Vorstellung) como uma forma de 

valorização das diversas perspectivas de conhecimento dos aspectos essenciais do 

mundo e da existência humana reflete-se não somente na valorização da estética 

enquanto discussão geral da beleza, mas na maneira peculiar como Schopenhauer 

a concebe. Tal concepção, inserida na proposta ampla de metafísica discutida 

acima, ajudar-nos-á a compreender o movimento de aproximação dessa discussão 

com a discussão de questões morais na sua filosofia. 

Ela parte do pressuposto de que arte e literatura nos apresentam uma visão 

privilegiada dos aspectos mais importantes da realidade e que a análises filosóficas 

delas empreendidas pela estética seriam, portanto, uma das maneiras de explorar 

essa perspectiva. É isso mesmo que Schopenhauer faz quando trata de questões 

morais no interior da estética; ele busca explorar a perspectiva singular fornecida 

pelas artes e pela literatura para interpretar filosoficamente essas questões também 

a partir desse ponto de vista. Schopenhauer afirma de forma categórica esse 

pressuposto quando escreve: “não apenas a filosofia, mas também as belas artes 

trabalham fundamentalmente para resolver o problema da existência” (WWV 

II/MVR II, p. 71). 

A valorização das artes como um lugar privilegiado de exposição de 

aspectos fundamentais da realidade por Schopenhauer reflete-se em uma postura 

metodológica assumida por ele no âmbito da filosofia da arte. No entanto, a 

identificação dessa metodologia específica depende de olhar atento às 

peculiaridades da estética schopenhaueriana, uma vez que a maioria das questões 

por ele tratadas ali não tem a ver exclusivamente com discussão de técnicas 

artísticas, ou com as formas de produção do belo, se pensamos essas questões 

enquanto discussões restritas ao campo artístico. Embora, em certa medida, todas 

estas questões sejam tratadas por ele, seu interesse parece consistir, sobretudo, em 

explorar a partir de uma visão filosófica, determinadas perspectivas da realidade 

expressas por meio das artes. 

Encontramos essa visão peculiar de Schopenhauer em relação à estética 

claramente defendida em O mundo, onde ele deixa claro que a abordagem do 

belo não teria sentido se pensada como uma disciplina formativa, mas somente 

com uma função estritamente explicativa (cf. WWV I/MVR I, p. 264-265). Contudo, 

essa concepção é enunciada mais claramente nas preleções ministradas na 

Universidade de Berlim, quando ele inicia a discussão sobre o belo esclarecendo 

o conceito “metafísica do belo” (Metaphisik des Schönen), estatuto pelo qual ele 

diferencia sua concepção de estética da concepção clássica vigente em sua época. 



 190      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

O significado principal desse novo estatuto conferido à estética por nosso 

filósofo é de que aquilo que se tem em vista nesse campo de análise consiste, 

especialmente, em uma nova perspectiva de conhecimento, a saber, o belo como 

uma forma de conhecimento que identificamos como algo presente na natureza 

ou que é expresso nas artes. A estética seria, assim, o campo da filosofia que se 

ocuparia com esse domínio singular de conhecimento — algo assinalado por 

Schopenhauer da seguinte maneira: “consideramos o belo como um conhecimento 

em nós, um modo especial de conhecer, e nos perguntamos que esclarecimento 

esse modo de conhecer nos fornece acerca do todo de nossa concepção de 

mundo” (MS/MB, p. 25). 

Schopenhauer (2005, p. 247) considera que a manifestação artística deriva 

de uma intuição pura da realidade que supera o conhecimento ordinário, isto é, 

ultrapassa a percepção das coisas enquanto fenômeno, alcançando-as enquanto 

Ideia. Ele descreve essa perspectiva das coisas utilizando a expressão de Spinoza: 
sub aeternitatis specie (do ponto de vista da eternidade), para enfatizar que a 

percepção do belo e seus afins não são mais um conhecimento isolado e 

condicionado da realidade, mas que, enquanto Ideia, “o mundo como 
representação aparece pura e inteiramente, ocorrendo a objetivação perfeita da 

Vontade” (WWV I/MVR I, p. 247). 

Assim, para Schopenhauer, aquilo que identificamos como belo na natureza 

e nas artes corresponde à essência da realidade: a Vontade, que, vista nessa 

condição privilegiada de manifestação, a revela para além de sua forma 

fenomênica. Esse é o principal sentido de a estética ser denominada por nosso 

filósofo como uma “metafísica do belo”, uma vez que as análises nesse âmbito 

partem de uma perspectiva superior: a objetivação perfeita da Vontade, que — 

captada por um intelecto privilegiado — nos leva a transcender a perspectiva 

aparente9 e nos aproxima o tanto quanto é possível do conhecimento das coisas 

em sua essência. 

Percebemos, portanto, que não é a estética ela mesma que nos oferece um 

saber que pode ser examinado e transmitido; ela se encarrega de explorar o que, 

de modo extraordinário, nos é oferecido pelas artes. Obviamente que uma das 

formas pelas quais Schopenhauer explora esse potencial das artes é a estética, que 

encontra na expressão artística a sua matéria principal. Assim, se, como aponta 

Schopenhauer, as artes têm algo a dizer-nos sobre as questões mais relevantes da 

existência, fica fácil compreender a confluência entre ética e estética, pois, segundo 

ele, essas questões são, em grande parte, questões de natureza moral. 

 

 

                                                            
9 O conceito de fenômeno, para Schopenhauer, é pensado como sinônimo de aparência, ilusão, 
ou seja, como o que observado em nossa experiência cognoscitiva mais ordinária (situado no 
tempo e espaço), em que, em sentido geral, pode ser enquadrado o campo de atuação da física. 
Daí porque metafísica (literalmente: para além da física) é para ele também uma forma de 
conhecimento que supera essa perspectiva. 



Anerson Gonçalves de Lemos       191 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

3 A ONTOLOGIA COMO UM COMPONENTE DE ARTICULAÇÃO E A ESTÉTICA COMO 

EXPOSIÇÃO PRELIMINAR DA ÉTICA 

Até agora, examinamos alguns aspectos da metafísica de Schopenhauer que 

explicam a aproximação entre a sua ética e a estética, para encerrarmos essa 

discussão analisaremos como se efetiva parcialmente essa aproximação e 

entrelaçamento daquelas duas áreas. Tendo em vista esse objetivo, examinaremos 

como a metafísica da vontade, aqui compreendida como uma ontologia, consiste 

em um processo de elucidação gradual da essência do real, que perpassa os 

principais campos de análise da filosofia schopenhaueriana. Ou seja, a 

mostraremos como um processo que se inicia na metafísica da natureza, tem como 

fase intermediária a discussão estética e só se completa plenamente na ética. 

Para esse fim, precisamos olhar novamente para o conjunto da exposição 

de Schopenhauer, cuja estrutura apresentamos no primeiro tópico. Vimos que ela 

é apresentada segundo uma quadripartição, da qual a primeira parte é uma 

epistemologia, que consiste em uma abordagem explicativa a qual se aplica às três 

partes seguintes, no sentido de analisar os limites e possibilidade de conhecimento 

enquanto um processo de representação (Vorstellung). Ou seja, analisa-se ali as 

consequências e viabilidades do acesso à realidade de forma mediada e as 

implicações dela como um modo de conhecimento para elucidação das questões 

em discussão nas etapas seguintes. Essas questões, por sua vez, podem ser 

generalizadas como: o conhecimento dos aspectos essenciais da natureza, da 

experiência e contemplação do belo e a interpretação dos diversos aspectos 

constituintes do ser humano, de suas condutas e relações intersubjetivas. 

Vimos também que as três partes seguintes consistem em: uma ontologia, 

uma estética e uma ética. As quais são classificadas por Schopenhauer, 

respectivamente, como: uma metafísica da natureza, uma metafísica do belo e uma 

metafísica dos costumes. Esse panorama é importante para nos ajudar a entender 

de forma esquemática a articulação desses campos de análises, uma vez que assim, 

percebemos que a parte mais substancial da exposição schopenhaueriana se inicia 

com o desenvolvimento de uma ontologia, tem como componente intermediário 

a estética e se completa com uma reflexão ética. 

É oportuno dizer aqui que o que entendemos especificamente por ontologia 

é uma acepção da metafísica schopenhaueriana, no sentido de que ela se propõe 

a explicar as características fundamentais da essência do real, identificados com o 

que ele denomina de Vontade (Wille). Seguimos aqui novamente a interpretação 

de Magee (1997, p 161), que diferencia a epistemologia da ontologia nas 

abordagens de Schopenhauer como correspondentes respectivamente ao primeiro 

e ao segundo livro de O mundo. Algo que, segundo o filósofo britânico, pode ser 

compreendido de maneira mais simples pelo fato de que Schopenhauer ter 

defendido que: “a totalidade do mundo dos fenômenos espaço-temporais, 

internamente regidos pela causalidade foi a auto-objetivação de uma energia ativa, 

impessoal, não viva e atemporal que ele chamou de Vontade”. Dessa forma, o 

segundo livro de O mundo consistiria numa ontologia exatamente por 

corresponder à exposição dos aspectos essenciais do real na natureza, por meio 



 192      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

de seus reflexos nos fenômenos. Como comenta Magee: “essa natureza íntima dos 

fenômenos observáveis no mundo fenomênico” objetiva-se em quatro graus: “a 

Vontade que se objetivou ela própria na matéria; a matéria produziu a vida vegetal; 

a vida vegetal originou os organismos animados; e os organismos animados 

desenvolveram mentes e personalidades” (MAGEE, 1997, p. 161; tradução nossa). 

Algo que precisamos entender para elucidar o processo de articulação acima 

mencionado é que a ontologia schopenhaueriana não se encerra na parte exclusiva 

dedicada a ela em O mundo — ou seja, o segundo livro da obra. Mas ela perpassa 

as duas outras partes em uma sequência sistemática de deslinde, que ajuda a 

integrar o seu sistema como um todo. Vejamos de que forma isso acontece: 

Olhando mais de perto a ontologia de Schopenhauer, percebemos que ela 

se esforça para identificar no mundo natural o que autor considera ser os diversos 

níveis de objetivação da Vontade. Níveis esses que seriam percebidos a partir das 

peculiaridades nas formas individuais de manifestação dos seres na natureza, que, 

como vimos, vão da matéria bruta, passando pelo reino vegetal e animal, até 

chegar ao mundo humano propriamente dito. Isso mostra que o filósofo chama de 

níveis de objetividade da vontade, são assim definidos segundo uma sequência em 

ordem crescente de graus, os quais corresponderiam também, segundo ele, aos 

níveis de complexidade daqueles seres envolvidos nos fenômenos observados. 

Dessa forma, Schopenhauer mostra que, embora haja uma unidade 

essencial na natureza, esta revela-se a partir de certas singularidades que a 

diferenciam na condição de fenômenos. Portanto, os aspectos essenciais da 

natureza poderiam ser identificados segundo certas regularidades, que, em seus 

níveis mais básico correspondem às diversas reações físicas e químicas, no seu 

nível intermediário às espécies vegetais e animais e nos seus níveis mais elevados 

nas características singulares de cada ser humano. Isto é, enquanto “caráter” 

próprio de cada pessoa, sendo esse o elemento básico da regularidade de suas 

condutas. 

Daí que, para Schopenhauer, o ser humano — como todos os outros aspectos 

da natureza: dos compostos inorgânicos às mais complexas formas de vida — 

manifesta-se a partir de características essenciais. Nele, contudo essa singularidade 

não se apresenta de forma indiferenciada, mas em cada indivíduo, merecendo 

efetivamente a qualificação de “caráter” ou “caráter por excelência”. Como ele 

explica: “o caráter de cada homem isolado, em virtude de ser por completo 

individual e não estar totalmente contido na espécie, pode ser visto como uma 

Ideia particular” (WWV I/MVR I, p. 224). 

Segundo essa ontologia, é a noção de caráter que nos insere na natureza 

como a manifestação de um de seus aspectos essenciais. Esse é também um dos 

conceitos-chave no estudo da articulação dos diferentes domínios de análises que 

compõem o sistema filosófico de Schopenhauer. Uma vez que o autor coloca o 

conceito de caráter na parte final da metafísica da natureza, e ao mesmo tempo, 

como um elemento importante de suas análises na metafísica do belo e da filosofia 

moral. Portanto, esse é um dos conceitos por meio dos quais podemos mostrar 

que, em grande medida, é uma base ontológica que unifica todos âmbitos da 



Anerson Gonçalves de Lemos       193 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

filosofia schopenhaueriana. Nisso consiste também a relevância da análise da 

noção de caráter para que esclareçamos questões pontuais da vinculação entre a 

estética e a ética. 

Contudo, sobre o conceito de caráter, por hora, é o suficiente mostra-lo 

como um dos componentes importantes na exposição de uma ontologia que 

integra todo o pensamento schopenhaueriano. Voltaremos a esse tema mais 

adiante para mostrar que ele também é um dos conceitos da filosofia moral que 

estão presentes na estética. 

Retomando a discussão sobre a forma como se articulam os domínios mais 

importantes do pensamento de Schopenhauer, chamamos atenção para o fato se 

que de acordo com a sua concepção metafísica, teríamos uma essência una da 

realidade. Deste ponto de vista, no esforço de conhecimento do ser, debruçamo-

nos sobre o mesmo objeto, em um itinerário que vai da “metafísica da natureza” à 

“metafísica da moral”. Schopenhauer reafirma essa visão ontológica, não por acaso, 

no parágrafo que antecede a exposição da sua estética, quando escreve: “assim, 

vemos aquela filosofia que investigava o macrocosmo, a de Tales, e aquele que 

investigava o microcosmo, a de Sócrates, coincidirem, na medida em que se prova 

o objeto de ambas como sendo o mesmo” (Idem, p. 229). 

Ao revelar a integração do seu sistema como uma articulação entre a 

metafísica da natureza e a ética, Schopenhauer atesta a etapa que sucede aquela 

primeira abordagem ontológica como sendo de grande relevância para o 

esclarecimento de questões fundamentais da sua metafísica como um todo, uma 

vez que será ela que nos conduzirá à ética. Nosso filósofo refere-se exatamente à 

estética, pois, como sabemos, é ela que está colocada entre os dois âmbitos 

mencionados acima. 

Chamamos atenção também para o fato de que na afirmação de 

Schopenhauer de que, sob o aspecto essencial, há uma coincidência entre o objeto 

de investigação de Tales e de Sócrates como uma referência a noção de “caráter”, 

uma vez que, como mostramos acima, do ponto de vista da essência é a expressão 

do caráter que nos insere na natureza.  Em todo esse processo, portanto a ênfase 

no conceito de caráter é parte do movimento sugerido por Schopenhauer como a 

dinâmica que nos aproximaria gradualmente do que ele chama de “microcosmo”, 

isto é, o ser humano e seu mundo próprio, onde se insere a discussão moral. 

Do que foi dito até aqui, podemos observar que a metafísica de 

Schopenhauer se configura como uma exposição em graus crescentes de 

elucidação do real, que caminha na direção da elaboração de uma ética. Ela sugere, 

assim, que nesse processo, cada vez que nos aproximamos mais das questões 

propriamente humanas, ampliamos a nossa compreensão da própria natureza 

como um todo. Ou seja, é como se estivéssemos investigando o mundo por meio 

de um instrumento óptico, que, de acordo com as circunstâncias e para 

enxergarmos com mais detalhes o que está sendo examinado precisássemos trocar 

as lentes. Contudo, em algumas ocasiões, não são as lentes mais potentes que nos 

fornecem maior nitidez, mas as intermediárias. Parece ser esse o fato para o qual 

Schopenhauer chama atenção, quando enfatiza a importância do estágio 



 194      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

intermediário da exposição de sua ontologia, que sugerimos tratar-se da exposição 

das concepções metafísicas apresentadas na filosofia da arte. Esse seria, portanto, 

o âmbito por meio do qual direcionaríamos nosso olhar de forma gradual no 

aprofundamento sistemático de conhecimento da realidade, cujo processo 

culminará na ética. 

Nesse sentido, defendemos a tese de que, em alguns aspectos, a estética de 

Schopenhauer se apresenta como esse elo intermediário de elucidação do real sob 

a perspectiva de sua essência. Para confirmar essa interpretação, precisamos 

examinar como se apresenta nesse âmbito o reflexo da ontologia 

schopenhaueriana, e como ela ajuda a articular os principais aspectos do seu 

sistema. Para essa finalidade, lançamos mão da tese de Spierling (2010, p. 111), 

que interpreta a reflexão estética do filósofo alemão como algo intimamente 

relacionado ao “significado ontológico do belo”. Spierling reforça a sua 

interpretação por meio da já mencionada diferenciação proposta por 

Schopenhauer, que concebe a estética como uma “metafísica do belo”, sugerindo 

que os seus objetos de análises consistem em esforço de compreensão da essência 

da realidade objetivada por meio da representação, que é identificada em nossa 

experiência do belo pela noção de Ideia, cuja manifestação é expressa nas artes. 

Segundo essa perspectiva, a confluência da estética com a ontologia baseia-

se na proposta de Schopenhauer de que, do ponto de vista da representação, 

haveria vários graus de objetivação da essência do real, que vão dos compostos 

inorgânicos às mais complexas formas de vida, refletindo-se na experiência estética 

como Ideias. Ou seja, como uma forma de conhecimento que mais se aproxima 

da realidade mesma. Daí a importância do estatuto do conceito de Ideia nessa 

teoria, uma vez que, segundo Schopenhauer (cf. WWV I/MVR I, p. 242), a Ideia é 

o elemento intermediário entre as coisas particulares e a própria essência do real, 

ela é a “única objetidade imediata da Vontade” ou “a mais adequada objetidade 

possível da Vontade ou coisa-em-si”. Como já mencionamos no tópico anterior, as 

Ideias representariam, sobretudo, a possibilidade de uma forma privilegiada de 

conhecimento, uma vez que por meio delas é revelado os aspectos mais essenciais 

do mundo. 

Outro componente importante dessa da teoria schopenhaueriana é o fato 

de que, a despeito da pluralidade de Ideias, elas podem ser reunidas segundo uma 

tríade, que seria composto de: forças, espécie e caracteres inteligíveis; 
correspondentes em ordem crescente ao que o filósofo propõe ser os diferentes 

graus de objetivação da vontade. 

Todas essas questões envolvendo o conceito de Ideia, como parte do que 

estamos propondo aqui como uma ontologia, refletem-se diretamente na teoria 

estética de Schopenhauer. Uma das consequências mais claras desse fato está na 

maneira como são vistas as diversas expressões artísticas analisadas por ele, já que 

elas são classificadas em diversos patamares, de acordo com seu objeto — ou seja, 

segundo a Ideia correspondente ao grau de objetivação da vontade — constituindo, 

assim, uma hierarquia, da qual a arquitetura está colocada na base e a poesia no 

topo. 



Anerson Gonçalves de Lemos       195 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

Vários dos aspectos constituintes da metafísica do belo analisados acima, 

corroboram com a ideia de que essa disciplina está intrinsecamente ligada com a 

fase inicial da exposição da ontologia de Schopenhauer, aquela denominada por 

ele de metafísica da natureza. Assim como percebemos claramente que os 

conceitos fundamentais desta última estão no background da estruturação da 

análise do belo proposta por ele. A própria ordem de abordagem dos temas na 

estética segue a classificação das artes, onde vemos a poesia como um dos últimos 

temas a serem tratados. Não por acaso, é exatamente na “estética da poesia” 

proposta por Schopenhauer onde encontramos também a maior abertura para o 

tratamento de questões morais. Ou seja, verifica-se que essa ontologia, além de 

atravessar a estética, expressa por meio dela o seu estágio médio que culminará 

na ética. 

Propomos a partir de agora um breve olhar para os aspectos da estética de 

Schopenhauer que a identificam como a expressão da sua metafísica como um 

todo, para mostrarmos um dos enfoques que a aproxima da ética. Considerar essa 

perspectiva, como nos lembra Spierling (2010, p. 115), significa considerar que o 

belo nas artes para Schopenhauer deve ser interpretado como algo que garante 

uma realidade mais elevada também pelo seu significado ontológico. Ou seja, há 

juntamente como uma diferenciação das diversas formas de acesso de realidade, 

uma qualificação das mesmas. Assim, compreendemos porque, para o autor de O 
mundo, quando se trata de nos apresenta o real, o poeta tem uma função mais 

significativa do que cientista, quando esse último tem a função de trazer à luz do 

conhecimento os aspectos essenciais dos níveis mais baixos de objetivação da 

vontade por meio da explicação dos fenômenos naturais, enquanto que o primeiro 

o faz em relação aos níveis mais altos: os atos e as relações humanas. 

Na estética, Schopenhauer nos diz sobre essa “função” do poeta exatamente 

em comparação com o papel do químico, ele escreve:  

Nos gêneros poéticos mais objetivos, em particular no romance, 
na epopeia e no drama, o seu fim, a manifestação da Ideia de 
humanidade, é especialmente alcançado por dois meios: a 
exposição concebida correta e profundamente de caracteres 
significativos, e a invenção de situações decisivas nas quais eles 
se desdobram. Pois, assim como ao químico é obrigatório 
apresentar de maneira pura e verdadeira não apenas os elementos 
simples e suas ligações principais, mas também expô-los ao 
influxo dos reagentes nos quais suas propriedades se tornam 
distintas e realçadas. (WWV I/MVR I, p. 331). 

 

Aqui fica expresso, entre outras coisas, a integração da metafísica da 

natureza com a metafísica do belo, uma vez que o cientista referido por 

Schopenhauer não analisa os seus objetos enquanto Ideia, mas somente enquanto 

fenômeno. Esse primeiro aspecto (os níveis mais baixos de objetivação da vontade 

enquanto Ideia) são objetos de exposição do arquiteto. A discussão do conceito 

de Caráter é bastante significativa nessa abordagem, exatamente porque ele tem 

um sentido especial nessa integração da ontologia de Schopenhauer, como nos 

explica na passagem a seguir: 



 196      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

Embora no homem, como Ideia (platônica), a Vontade tenha 
encontrado sua objetivação mais distinta e perfeita, esta sozinha 
não podia expressar a sua essência. A ideia de homem, para 
aparecer na sua atual significação, não podia se expor isolada e 
separadamente, mas tinha de ser acompanhada por uma 
sequência decrescente de graus em meio a todas as figuras 
animais, passando pelo reino vegetal e indo até o orgânico. (Idem, 
p. 218). 

 

Por meio dessa observação sobre o conceito de caráter, Schopenhauer 

chama a atenção para a importância do contexto e do exame minucioso de cada 

uma das etapas da sua ontologia como forma de mostrar o seu significado em toda 

sua extensão. Claro que esse significado é conduzido pelo leitmotiv dessa 

metafísica, o qual enfatizamos no primeiro tópico. Nesse contexto, há uma ênfase 

também na relevância do conceito de caráter que, como temos mostrado em vários 

momentos nas discussões acima, tem um papel na integração da ontologia. Por 

isso, esse tema aparece como um componente em destaque na estética e como 

abertura para se tratar ali questões de ordem moral. Nesse caso, a noção de 

“caráter” expresso pela poesia 10 mostra exatamente para onde se encaminha o 

último estágio de integração do sistema, e que ele visa a vinculação entre a estética 

e a ética. 

Considerando a relevância da noção de caráter na discussão sobre a 

imbricação entre a ética e a estética, utilizaremos a abordagem que Schopenhauer 

faz desse tema na análise do belo na literatura, para mostrar que ele faz uso desse 

conceito ali como forma de introdução à abordagem minuciosa e definitiva que 

ele faz do mesmo na discussão sobre a moralidade. Mostraremos esse fato como 

exemplo, uma vez que não somente em relação a esse tema ele adota esse método, 

mas também outras questões que são sublinhadas na estética são bastante 

instrutivas em relação à sua concepção ética. Especificamente sobre a noção de 

caráter, esse movimento, sutilmente indicado por ele, é identificável em várias 

ocasiões; uma delas é a sua observação sobre o que ele considera ser o “caráter 

sublime” (erhabenen Charakter), apresentado na estética. Vejamos: 

Sim, também ao ético se deixa transmitir a nossa explanação do 
sublime, a saber, àquilo que se descreve como caráter sublime. 
Este também se origina do fato de a vontade não ser excitada por 
objetos que normalmente são propícios para excitá-la; mas, ao 
contrário, também aí o conhecimento prepondera [...] A sua 
felicidade ou infelicidade pessoal não lhe abaterá mas, antes, será 
como o Horácio descrito por Hamlet: For thou hast been/ As one, 
in suffering all, that suffers nothing;/A man, that fortune´s buffets 
and rewards/ Hast ta’em with equal thanks, etc. (SHAKESPEARE 
apud WWV I/MVR I, p. 280).11 

                                                            
10 Como enfatiza Magge: “é importante lembrar que quase todos os dramas clássicos produzidos 
até a época de Schopenhauer foram escritos em forma de verso. Portanto, quando se refere à 
‘poesia’, o que ele tem em mente, a menos que especifique o contrário, é o drama. Dessa forma, é 
o teatro que está no topo da sua hierarquia das artes” (MAGEE, 1997, p. 178-179, tradução nossa). 
11 Tradução de Jair Barboza: “Fortes como alguém / Que sofrendo tudo, nada sofreu; / Um homem 
que recebeu equânime / Tanto a favorável quanto a desfavorável fortuna”. 



Anerson Gonçalves de Lemos       197 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

Schopenhauer (cf. P/P, p. 177) analisa essa mesma passagem de 

Shakespeare na obra Parerga e paralipomena, no Capítulo 14, intitulado: 

Suplementos à doutrina da afirmação e da negação da vontade de viver. Todavia 

— como indica o título do capítulo —, dessa vez, sua análise segue uma perspectiva 

ética. Ele vê nessa fala de Hamlet uma descrição e elogio ao que ele classifica 

como “caráter nobre” (edler Charakter). Seu comentário sobre o verso de 

Shakespeare diz o seguinte: 

Por isso se entende por que um tal caráter, reconhecendo seu 
próprio ser também no outro, e assim tomando parte em seu 
destino, vê a seu redor sempre destinos ainda mais cruéis do que 
o seu; e assim não pode lamentar o próprio. Já um egoísta sem 
nobreza, ao contrário, que limita toda a realidade a si mesmo e 
considera os outros como simples larvas e fantasma, não toma 
parte em seus destinos, dirigindo sua atenção ao seu próprio. (P/P, 
p. 177). 

 

A presença desse tema nesses dois âmbitos de discussão demonstra 

exatamente essa dinâmica usada por Schopenhauer na exposição de seu “sistema” 

a qual nos referimos acima. Isto é, tem-se uma exposição parcial na estética de 

algumas questões, que, por serem fundamentais para a ética, só encontrarão ali 

seu desenvolvimento mais minucioso e conclusivo. Isso se dá também como uma 

forma de prenúncio e introdução às explicações que se completarão na etapa 

seguinte. Observamos claramente esse movimento em relação ao conceito de 

caráter, em evidência acima, assim como podemos encontra também em relação 

aos aspectos morais da sua visão de mundo e ao conceito de “negação da vontade”. 

Observa-se que na primeira das passagens acima, Schopenhauer evidencia 

a presença da noção de caráter como uma questão ética. Ele utiliza sua abordagem 

para exemplificar a categoria de sublime (Erhabenen). É caracterizada como 

sublime a descrição poética do caráter moralmente nobre. Ele nos diz que o estado 

de elevação (Erhabenen) do espírito e dos sentimentos produzido pela descrição 

de caráter nobre ou sublime pela poesia se dá pela evidência de que, na conduta 

dessa personagem (vista aqui como uma descrição perfeita de pessoas reais) 

prepondera a objetividade do conhecimento, em detrimento dos motivos 
recorrentes de quem se relaciona com o mundo e conhece as coisas sob o domínio 

de interesses pessoais e apetites. Dessa forma, os atrativos que ordinariamente 

iludiriam e atrairiam as pessoas comuns em direção à felicidade terrena, não fazem 

o mesmo efeito no caráter sublime, que permanece absolutamente indiferente 

diante deles. 

Esses elementos nos mostram que, uma vez tendo tratado o conceito de 

caráter no âmbito estético, Schopenhauer constrói alguns suportes que permitem 

explorar de forma mais detalhada no campo de análise estritamente moral. Ou 

seja, ele tem a possibilidade de embasar sua análise nos fundamentos metafísicos 

já erigidos por ele nesse mesmo âmbito. Por exemplo: sua interpretação, que vê 

em Horácio de Shakespeare um modelo de caráter nobre, justifica-se pelo fato de 



 198      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

a conduta do personagem derivar de uma visão singular da realidade, a qual 

reconhece nas outras pessoas a sua mesma essência. Isso é o que determina sua 

postura nas relações intersubjetivas e sua posição diante da existência, os mesmos 

fundamentos que, por sua vez, definem pelas razões opostas o que caracteriza o 

caráter egoísta e moralmente inferior. 

Todos esses aspectos da análise do caráter, mostram como Schopenhauer 

trabalha essa antecipação e esse possível jogo de esclarecimento mútuo nos 

âmbitos estético e ético. Um olhar atento para esse fato, nos possibilita um ganho 

para a compreensão do pensamento schopenhaueriano, uma vez que na leitura da 

estética, muitas vezes vemos ampliado o horizonte de interpretação da própria 

filosofia moral. De modo geral, podemos dizer que a compreensão de como a 

ontologia articula esses dois campos de reflexão em destaque aqui, nos ajuda 

ampliar em várias perspectivas a compreensão das questões propostas pelo 

filósofo. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Todas as questões analisadas acima demonstram os elementos de uma 
profunda conexão entre a ética e a estética na filosofia de Schopenhauer. Assim 
como nos revela que essa relação pode ser interpretada pela preponderância da 
ética no seu sistema, o que nos indica a perspectiva em que devemos olhar para 
essa confluência de conceitos, ou seja, que há um interesse sobretudo de lançar 
luz de um lugar diferente para a discussão sobre a moralidade. 

Portanto, a estética ou metafísica do belo, ao tratar de questões éticas, 
apresenta-se como uma forma privilegiada de conhecimento, que assume ao 
mesmo tempo um lugar destacado e estratégico na exposição schopenhaueriana, 
que é referida por ele como “a compreensão mais completa e pura de sua 
manifestação objetiva e exterior (da ‘essência íntima e última do fenômeno’)”(P/P, 
p. 48). Ou seja, uma visão privilegiada também das questões morais que nelas são 
abordadas. 

Essas questões confirmam, portanto, que a articulação a qual nos referimos, 
juntamente com os esclarecimentos graduais de conceitos fundamentais, tornam 
claro o fato de que a metafísica do belo é, para Schopenhauer, a forma ideal de 
inteligência que nos conduziria da metafísica da natureza à metafísica dos 
costumes. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

BARBOZA, Jair. Infinitude subjetiva e estética: natureza e arte em Schelling e 
Schopenhauer. São Paulo: Ed. Unesp, 2005. 

BIRNBACHER, Dieter. Arthur Schopenhauer: vontade e negação do mundo, In: 
FLEISCHER, Margot; HENNIGFELD, Jochem (Orgs). Filósofos do século XIX: uma 
introdução. Tradução de Dankwart Bernsmüller. São Leopoldo: Editora UNISINOS, 
2007. 



Anerson Gonçalves de Lemos       199 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

CARTWRIGHT, David E. Schopenhauer´s narrower sense of Morality. In: 
JANAWAY, Christopher (Ed.). The Cambridge Companion to Schopenhauer. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1999. 

______. Historical Dictionary of Schopenhauer´s Philosophy. Oxford: Scarecrow 
Press, 2005. 

DEBONA, Vilmar. A outra face do pessimismo: entre a radicalidade ascética e 
sabedoria de vida. Tese de doutorado. Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 
USP, 2013. 

KOßLER, Matthias. Life is but a Mirror: on the connection between Ethics, 
Metaphysics and Character in Schopenhauer. In: NEILL, Alex; JANAWAY, 
Christopher (Ed.). Better Consciousness: Schopenhauer’s Philosophy of Value. 
Oxford: Wiley-Blackwell, 2009. 

MACHADO, Roberto. O nascimento de trágico: de Schiller a Nietzsche. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar, 2006. 

MAGEE, Bryan. The philosophy of Schopenhauer. Oxford: Oxford University Press, 
1997. 

MURDOCH, Iris. Schopenhauer. Revista Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, v. 
4, n. 2, 2º semestre de 2013. (Tradução de Mônica Dalcol e Flávio Williges).  

NABAIS, Nuno. Metafísica do Trágico: estudos sobre Nietzsche. Relógio d’Água: 
Lisboa, 1997. 

PASTORE, Jassanan A. Dias. O trágico: Schopenhauer e Freud. São Paulo: 
Primavera Editorial, 2015. 

PHILONENKO, Alexis. Schopenhauer Una Filosofía de la Tragedia. Tradução de 
Gemma Muñoz-Alonso López.  Barcelona: Editora Anthropos, 1989. 

SAFRANSKI, Rüdiger. Schopenhauer e os anos mais selvagens da filosofia. Trad. 
Willian Lagos. São Paulo: Geração editorial, 2011. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche Werke. Textkritisch bearbeitet und 
herausgegeben von Wolfgang von Löhneysen. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986. 

______. Sobre o fundamento da Moral. Tradução Maria Lúcia Oliveira Cacciola. São 
Paulo: Martins Fontes, 2001. 

______. Metafísica do Belo.  Tradução, apresentação e notas de Jair Barboza. São 
Paulo: UNESP, 2003.  

______. O mundo como vontade e como representação. Tradução Jair Barboza. 
São Paulo: Unesp, 2005. 

______. Sobre a filosofia e seu método. Trad. Flamarion C. Ramos. São Paulo: 
Hedra, 2010. 

______. Sobre a ética. Trad. Flamarion C. Ramos. São Paulo: Hedra, 2012.  

______. O mundo como vontade e como representação. Segundo tomo: 
Suplementos. Tradução Jair Barboza. São Paulo: Unesp, 2015.  



 200      Aspectos metodológicos da articulação entre ética e estética na filosofia de Schopenhauer 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 181-200, JUL./DEZ. 2018 

 

SHAPSHAY, Sandra. Poetic Intuition and the Bounds of Sense: Metaphor and 
Metonymy in Schopenhauer’s Philosophy. In: NEILL, Alex; JANAWAY, Christopher 
(Orgs.). Better Consciousness: Schopenhauer’s Philosophy of Value. Oxford: 
Wiley-Blackwell, 2009. 

SPIERLING, Volker. Arthur Schopenhauer. Trad. José Antonio Molina Gómez. 
Barcelona, Espanha: Herder, 2010. 

 

 

Recebido em: 01-08-2018 

Aceito para publicação em: 02-11-18 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

   

“DEM WILLEN ZUM LEBEN IST DAS LEBEN GEWIß”: VIDA E 
FINALIDADE EM SCHOPENHAUER 

“DEM WILLEN ZUM LEBEN IST DAS LEBEN GEWIß”: LIFE AND 

PURPOSIVENESS IN SCHOPENHAUER1 
 

 
 

WILLIAM MATTIOLI2 
Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ) — Brasil 

william.mattioli@gmail.com 
 

 

 

RESUMO: Neste artigo, pretendo discutir o problema da vida em Schopenhauer a partir da 
perspectiva de sua metafísica da natureza, que implica uma concepção teleológica da evolução das 
formas de manifestação da vontade segundo uma hierarquia de seus graus de objetivação. Meu 
ponto de partida é a fórmula schopenhaueriana mediante a qual o autor apresenta sua concepção 
básica acerca da essência de todo fenômeno: a “vontade de vida”. Investigarei se e em que medida 
a noção de vida que encontramos em sua filosofia da natureza, a partir do conceito de “força vital” 
(Lebenskraft), o compromete ou ao menos o aproxima de uma posição que podemos chamar de 
vitalista, e isso com base na distinção entre três sentidos e graus de abrangência que podemos 
atribuir a uma tal posição: desde uma posição menos onerosa do ponto de vista metafísico e mais 
moderada no que diz respeito às suas pretensões, até uma posição mais radical, estrita, universalista 
e metafisicamente mais robusta. O trabalho que se segue é a primeira parte de um estudo sobre o 
problema da vida e da força vital em Schopenhauer, que será continuado numa segunda parte. 

PALAVRAS-CHAVE: Schopenhauer. Vida. Força vital. Organismo. Vitalismo. 

ABSTRACT: In this paper, I intend to discuss the problem of life in Schopenhauer from the 
perspective of his metaphysics of nature, which implies a teleological conception of the evolution 
of forms of manifestation of will according to a hierarchy of their degrees of objectification. My 
starting point is the Schopenhauerian formula by which the author presents his basic conception 
of the essence of every phenomenon: the “will to life”. I will investigate if and to what extent the 
notion of life we find in his philosophy of nature, emerging from the concept of “vital force” 
(Lebenskraft), commits him or at least brings him closer to a position we can call vitalist, based on 
the distinction between three meanings and degrees of comprehensiveness that we can attribute to 
such a position: from a position less onerous from the metaphysical point of view and more 
moderate with respect to its pretensions, to a more radical, strict and universalist position, 

                                                            
1 Este artigo corresponde à primeira de duas partes que perfazem um estudo sobre o problema da 
vida e do vitalismo em Schopenhauer. Uma segunda parte será publicada em breve como 
continuação do aqui exposto. O artigo correspondente levará o título: “'O ventre enigmático da 
matéria': a concepção da vida na metafísica da natureza de Schopenhauer”. Gostaria de agradecer 
a Jorge Prado pelas estimulantes discussões por ocasião do VIII Colóquio Internacional 
Schopenhauer, realizado em Curitiba entre 28/11 e 01/12/2017, onde apresentei um trabalho sobre 
a teleologia em Schopenhauer, e pela subsequente troca de e-mails. Parte da motivação para a 
elaboração do presente estudo se deve a essas conversas, e as reflexões que se seguem estão em 
continuidade com aquele trabalho sobre a teleologia, que foi publicado no volume: Schopenhauer: 
a filosofia e o filosofar (2018) e em versão substancialmente expandida no dossiê “Schopenhauer 
leitor de Kant” da Revista de Filosofia Aurora (cf. MATTIOLI, 2018). 
2 Professor do Departamento de Filosofia da Universidade Federal do Rio de Janeiro (UFRJ).  

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



 202     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

metaphysically more robust. The work that follows is the first part of a study on the problem of life 
and the concept of life force in Schopenhauer, which will be continued in a second part. 

KEYWORDS: Schopenhauer. Life. Life force. Organism. Vitalism. 

 

 

I 

“À vontade de vida a vida é certa”: essa sentença, formulada e repetida por 
Schopenhauer no contexto de suas reflexões sobre a morte e seu significado para 
a existência humana, traduz uma concepção da vida e de sua relação com a 
vontade, enquanto essência metafísica de tudo o que existe, em que a primeira é 
vista como desdobramento necessário da segunda, num sentido — poderíamos 
dizer — aparentemente quase finalista ou teleológico. A passagem do §54 do quarto 
livro do Mundo que antecede a formulação acima dá boas indicações para 
pensarmos essa relação: 

A vontade que, considerada puramente em si, destituída de 
conhecimento, é apenas um ímpeto cego e irresistível — como a 
vemos aparecer na natureza inorgânica e na natureza vegetal, 
assim como na parte vegetativa de nossa própria vida — atinge, 
pela entrada em cena do mundo como representação 
desenvolvida para seu serviço, o conhecimento de sua volição e 
daquilo que ela é e quer, a saber, nada senão este mundo, a vida, 
justamente como esta existe. Por isso denominamos o mundo 
fenomênico seu espelho, sua objetidade; e, como o que a vontade 
sempre quer é a vida, precisamente porque esta nada é senão a 
exposição daquele querer para a representação, é indiferente e 
tão-somente um pleonasmo se, em vez de simplesmente dizermos 
“a vontade”, dizemos “a vontade de vida”. (MVR I, p. 357s.).3 

 

Fernando de Sá Moreira (2011, p. 48s.), em artigo em que trata justamente 
do tema que nos interessa aqui, se debruça sobre essa passagem e argumenta que 
ela sugere uma “coincidência entre os conceitos de vontade metafísica e vida”. Sua 
tese, contudo, será a de que essa coincidência é apenas aparente e que devemos 
fazer uma distinção clara entre os sentidos destes respectivos conceitos no 
pensamento de Schopenhauer, sendo a vida um mero fenômeno da vontade, 
restrito ao âmbito do orgânico, não podendo ser expandido para o inorgânico 
(como seria sugerido pelo vitalismo), e tampouco podendo assumir uma conotação 
metafísica (MOREIRA, 2011, p. 50s.). Concordo parcialmente com a leitura de 
Moreira e, por mais que considere que ele tenha razão ao insistir na 
impossibilidade de se pensar o inorgânico, segundo as reflexões de Schopenhauer, 
como dotado de vida em sua expressão plena, buscarei argumentar que o filósofo 
pode sim ser considerado um vitalista ao menos num sentido restrito ou 

                                                            
3 As referências à obra de Schopenhauer seguem o seguinte padrão: MVR = O mundo como vontade 
e representação, seguido do número do tomo e da paginação da tradução brasileira de Jair Barboza; 
CK = Crítica da filosofia kantiana, seguido da paginação da tradução de Jair Barboza; VN = Sobre 
a vontade na natureza, seguido da paginação da tradução brasileira de Gabriel Valladão Silva; PP 
= Parerga e paralipomena, seguido da paginação da edição de Paul Deussen que consta em 
Schopenhauer im Kontext (as traduções dos Parerga são de minha autoria). 



William Mattioli       203 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

moderado.4 Não pretendo apresentar uma discussão exaustiva sobre o tema, mas 
indicar uma forma de compreender a relação entre vida, vontade e mundo que 
nos permita, em primeiro lugar, conceber a vida como um princípio irredutível (o 
que fica claro no conceito de “força vital” e, a meu ver, já posiciona Schopenhauer 
no interior de um vitalismo moderado) e, em segundo lugar, ver todo o existente 
como atravessado por um princípio vital que encontrará sua manifestação plena 
de modo progressivo na vida orgânica e, por fim, na vida humana. 

Retornando à citação acima, há dois pontos que gostaria de sublinhar: em 
primeiro lugar, o significado da fórmula Wille zum Leben (vontade de vida); em 
segundo, o significado da metáfora do espelho, que é retomada na sequência nos 
seguintes termos: 

Como a vontade é a coisa em si, o conteúdo íntimo, o essencial 
do mundo, e a vida, o mundo visível, o fenômeno, é seu espelho, 
segue-se daí que este mundo acompanhará a vontade tão 
inseparavelmente quanto a sombra acompanha o corpo. Onde 
existe vontade, existirá vida, mundo. Portanto, à vontade de vida 
a vida é certa. (MVR I, p. 358). 

  

Esses dois pontos são, de certo modo, inseparáveis, e buscarei explicitar em 
que sentido o significado da fórmula Wille zum Leben e o significado da metáfora 
do espelho devem ser analisados conjuntamente. Isso nos permitirá compreender 
melhor as alternativas disponíveis no que diz respeito a uma interpretação finalista 
ou teleológica da fórmula em questão, por vezes apresentada na expressão 
alternativa Lebenwollen (querer-viver) (cf. MVR I, p. 412 e MVR II, p. p. 290s.). 

Notemos então que, na própria estrutura sintática e semântica daquela 
fórmula conceitual: “Wille zum Leben”, a vida aparece como o objeto intencional 
do querer (com a preposição “zu” indicando justamente a direção ou meta do 
querer). Nesse sentido, a vida seria o fim (Zweck) do movimento ou atividade da 
vontade, segundo um esquema básico de orientação finalista. Além de algumas 
passagens de Sobre a vontade na natureza sugerirem essa leitura5, o conjunto de 

                                                            
4 Moreira (2011, p. 50s.) afirma que Schopenhauer não é um “vitalista completo”. Contudo, não fica 
claro, a partir de seus argumentos, o que seria um vitalismo, digamos, “incompleto”, e se 
poderíamos compreender de modo consequente as posições de Schopenhauer como uma defesa 
de uma tal posição. Uma indicação de que essa talvez seja sua leitura nos é dada com a afirmação 
de que o filósofo “assume uma posição intermediária entre um fisicismo completo e um vitalismo 
completo” (MOREIRA, 2011, p. 51). Cacciola (2015, p. 41) recusa igualmente a atribuição a 
Schopenhauer de uma posição vitalista, com base na delimitação clara entre orgânico e inorgânico 
que encontramos em sua filosofia da natureza. Rudolf Malter (1983b, p. 49), por sua vez, parece 
atribuir ao filósofo uma tal posição, ao argumentar que a recusa do vitalismo por parte da pesquisa 
empírica no ramo da biologia atual representa um problema para o anseio schopenhaueriano de 
ter suas concepções comprovadas pela investigação positiva das ciências naturais. De minha parte, 
buscarei distinguir aqui, mesmo sem uma discussão devidamente aprofundada deste tópico, três 
sentidos em que podemos entender uma posição vitalista, de modo a compreender melhor em que 
sentido Schopenhauer pode ser considerado um defensor de uma tal visão de mundo: desde uma 
posição menos onerosa do ponto de vista metafísico e mais moderada no que diz respeito às suas 
pretensões, até uma posição mais radical, estrita, universalista e metafisicamente mais robusta. 
5 Cf. por exemplo VN, p. 107: “Tanto o ajustamento preciso da constituição às finalidades e relações 
vitais do animal, aqui exposto na estrutura óssea, como também a tão admirável adequação e 
harmonia de seu mecanismo interno não são nem de longe tornados tão compreensíveis por 
nenhuma explicação ou suposição que não a verdade já estabelecida anteriormente, segundo a 



 204     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

reflexões sobre a teleologia no âmbito da filosofia da natureza do autor parece 
convergir para este ponto: se, por um lado, todo aspecto funcional do organismo 
responde à demanda de manutenção de sua vida, o que corresponde aos processos 
de objetivação da vontade no sentido de uma afirmação do querer-viver, por outro, 
todo o mundo inorgânico se ajusta e se adequa, como que antecipando a entrada 
no fenômeno das ideias que se encontram acima na hierarquia dos graus de 
objetivação da vontade (MVR I, p. 226s.), de modo a criar as condições necessárias 
para o surgimento e o desenvolvimento da vida em graus cada vez mais elevados6. 

Em alguns fragmentos póstumos, discutidos por Brandão em seu importante 
livro: A concepção de matéria na obra de Schopenhauer (2008), o filósofo se 
apropria da noção aristotélica de enteléquia para pensar o princípio da efetividade 
das coisas em geral, remetendo-o, num primeiro nível, à noção de forma 
substantialis, em geral identificada à ideia platônica tal como ele a compreende 
(isto é, como grau de objetivação da vontade),7 e, num segundo nível, à própria 
vontade. Schopenhauer é claro quanto à sua compreensão da enteléquia como 
princípio de consumação de uma finalidade interna a uma determinada totalidade 

ou atividade: “Eu digo que enteleceia vem de τέλος [télos] e significa consumação 
[Vollendung]”.8 Brandão (2008, p. 71) argumenta que a interpretação dada por 
Schopenhauer à noção aristotélica remete à teleologia presente no segundo livro 
do Mundo, e cita então um outro trecho, extraído das Vorlesungen sobre a 
Metafísica da natureza: “A expressão forma substantialis deve ter sido usada 
primeiro por Averrores; mas o conceito é mais antigo: Aristóteles expressa o 

mesmo através de ἐντελέχεια (forma acabada)”.9 Nesse último trecho, a associação 
entre enteléquia e forma substancial tem como resultado a atribuição de uma 
função télica à ideia: ela assume o papel de princípio formal e intencional que 
determina toda teleologia do mundo natural, estabelecendo como “fim” a 
expressão plena de sua forma nos fenômenos. Por fim, ainda acompanhando o 
encadeamento de trechos citados por Brandão, temos a seguinte passagem dos 
Nachlaß, onde a enteléquia é remetida diretamente à vontade como o princípio da 

realidade: “A ἐντελέχεια de Aristóteles é o princípio da realidade [Realität], o 
outorgante da efetividade [Wirklichkeit] das coisas, em virtude da qual elas têm 
efetividade, realidade — em oposição a tudo meramente possível […] para mim, a 
Vontade é a Entelechie de cada coisa”.10 Assim, se na passagem anterior a 
enteléquia é associada à forma substancial ou à ideia, aqui ela é remetida à própria 
vontade; uma remissão tanto mais consequente na medida em que temos em 
mente dois pontos: em primeiro lugar, que a ideia não é outra coisa que um ato 
da vontade e, nesse sentido, é o princípio formal e intencional da atividade desta 
última; em segundo lugar, que, assim como a ideia corresponde à unidade 

                                                            
qual o corpo do animal nada mais é que sua própria vontade intuída como representação, e 
portanto no cérebro, sob as formas do espaço, do tempo e da causalidade — ou seja, mera 
visibilidade, objetidade da vontade. Pois sob essa pressuposição tudo nele deve conspirar à 
finalidade última, a vida desse animal”. 
 6 Remeto o leitor aqui ao meu artigo sobre a questão da teleologia em Schopenhauer (MATTIOLI, 
2018), onde discuto de forma mais detida essas questões. 
7 Cf. por exemplo MVR I, p. 206s.; MVR I, p. 284s.; VN, p. 108; e, por fim, o §6 dos Fragmentos 
sobre a história da filosofia (PP II, p. 63). 
8 Nachlaß III, p. 123, apud BRANDÃO, 2008, p. 71 (com uma pequena alteração na tradução). 
9 Vorlesungen, Metaphysik der Natur, p. 134, apud BRANDÃO, 2008, p. 71. 
10 Nachlaß IV, 1, p. 245, apud BRANDÃO, 2008, p. 71s. 



William Mattioli       205 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

inteligível de toda a pluralidade de fenômenos que recaem sob seu escopo e da 
interconexão e desenvolvimento de suas partes, a vontade corresponde à unidade 
inteligível da totalidade da natureza e da relação dinâmica das partes dessa última. 
Tudo isso se encontra muito bem exposto no parágrafo 28 do primeiro tomo do 
Mundo e no capítulo 26 dos Complementos. 

As indicações de Brandão e sua apresentação dos débitos de Schopenhauer 
com relação a Aristóteles são preciosas,11 e o que nos interessa aqui em especial é 
chamar atenção tanto para a associação direta entre vontade e enteléquia, quanto, 
na esteira dessa associação, para o caráter teleológico da atividade da vontade por 
trás da produção de cada ente natural. Ora, é importante lembrar que a finalidade 
ou conformidade a fins é, pelo menos num primeiro momento, o princípio que 
estabelece a especificidade dos fenômenos da vida, na medida em que esta se 
manifesta num tipo especial de ente natural: o organismo, cuja organização não 
pode ser explicada por remissão à mera causalidade mecânica. Nisso, 
Schopenhauer segue os mesmos passos de Kant, quando este reconhece, na 
unidade autorreguladora do organismo, em que as partes só são “possíveis por sua 
relação com o todo” e se ligam “à unidade de um todo em virtude de serem 
reciprocamente causas e efeitos umas das outras” (CFJ, p. 373), um tipo específico 
de causalidade. É essa causalidade que Schopenhauer remeterá explicitamente à 
causa final aristotélica, em alguns textos nos quais que lida diretamente com o 
tema da teleologia (cf. MVR II, p. 400; PP II, p. 149). 

Ora, mas se é verdade que o princípio da finalidade serve, num primeiro 
momento, para dar conta da especificidade dos fenômenos orgânicos, 
Schopenhauer o expande num segundo momento para a compreensão da 
totalidade da natureza e da relação entre todas as suas partes. O que temos aqui é 
uma analogia estrutural entre o que o autor chama de finalidade interna e 
finalidade externa. E isso porque o surgimento dos organismos pressupõe, do 
ponto de vista de sua produção material (biogênese), toda a história natural que o 
antecede e, portanto, todas as formas da natureza anteriores ao seu aparecimento, 
pois são elas que fornecem as condições materiais para sua produção segundo 
uma conjunção de causas e efeitos, que é pensada aqui como orientada por um 
princípio teleológico, assim como as partes do organismo trabalham 
conjuntamente para seu pleno desenvolvimento e para expressão acabada de sua 
forma substancial ou ideia. Trata-se aqui do “apoio” e da “ajuda” que todos os 
organismos “recebem de fora, tanto da natureza inorgânica quanto uns dos outros” 
(MVR I, p. 224). O que Schopenhauer tem em vista, nesse sentido, é que, assim 
como a ideia do organismo contém a unidade inteligível e paradoxalmente 
atemporal de todos os seus desenvolvimentos temporais, a unidade da vontade 
que se manifesta na totalidade da natureza contém em si a unidade inteligível de 

                                                            
11 Cf. ainda seu comentário mais à frente no livro, em que retoma a referência a Aristóteles no 
contexto da discussão sobre o princípio da finalidade: “Tudo parece se passar como se a ideia de 
finalidade, relacionada à representação, carregasse a marca da Kant; e, vinculada ao em si, fosse 
estabelecida na esteira de Aristóteles — como vimos no primeiro capítulo, Schopenhauer associa a 
Vontade à entelékheia e esta a télos. Assim, a influência aristotélica na teoria dos graus de 
objetivação da Vontade é suficientemente assumida por Schopenhauer: tanto no que diz respeito 
à noção de ideia ou grau de objetivação da Vontade, quanto ao que nos interessa mais 
especificamente aqui: a noção de Materie” (BRANDÃO, 2008, p. 133). A relação entre o conceito 
de matéria e o aspecto finalista das reflexões de Schopenhauer em torno do processo de objetivação 
da vontade e, em especial, do problema da vida, será discutida na segunda parte deste estudo. 



 206     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

todos os desenvolvimentos temporais de todas as suas partes, desde a natureza 
inorgânica até o ser humano.12 Nesse sentido, cada ato da vontade, enquanto 
produto daquela unidade inteligível, está orientado para a finalidade da vida, e em 
cada um desses atos devemos poder reconhecer um momento cada vez mais 
perfeito daquela mesma vida.13 

De saída, vale destacar que a filosofia da natureza de Schopenhauer se 
encontra, assim, marcada por um gradualismo: a série evolutiva dos fenômenos da 
vontade se eleva lentamente das manifestações mais elementares às manifestações 
mais perfeitas daquela substância vital primeira, excluindo-se, ao menos a 
princípio, a possibilidade de saltos abruptos nesse processo evolutivo. Daí a 
recorrência, em seus textos, da sentença aristotélica: natura non facit saltus.14 É 
verdade que, em certas passagens, o filósofo dá a entender que, em ocasiões 
específicas, a natureza realiza saltos qualitativos mais radicais. Dois trechos de sua 
obra, um do capítulo “Astronomia Física” de Sobre a vontade na natureza e outro 
do capítulo 23 dos Complementos ao Mundo: “Sobre a objetivação da vontade na 
natureza desprovida de conhecimento”, chegam a caracterizar a fronteira entre o 
inorgânico e o orgânico e, portanto, o surgimento da vida em sentido estrito, como 
a fronteira mais bem traçada da natureza e até mesmo como uma possível exceção 
à fórmula aristotélica.15 Outras passagens, contudo, apontam na direção oposta, 
sugerindo que aquilo que caracteriza essencialmente a vida (a responsividade a 
estímulos e a sensibilidade animal), deve poder ser gradualmente expandido à 
totalidade da natureza (como análogos seus, cada vez mais despotencializados), 
de modo que, entre a cognição humana, a cognição animal, a receptividade a 
estímulos dos vegetais, as reações químicas dos materiais e os efeitos físicos e 
mecânicos dos movimentos dos corpos, devemos reconhecer distinções apenas de 
grau.16 

Mas deixemos o tema do gradualismo de lado, no momento; ele será objeto 
de análise na segunda parte deste estudo. Retomemos a associação indicada acima 
entre a expressão teleológica da fórmula Wille zum Leben e a metáfora do espelho. 
A chave para a compreensão dessa relação é a tese schopenhaueriana acerca do 
autoconhecimento da vontade. Trata-se de uma de suas teses mais centrais, 

                                                            
12 Cf. MVR I, § 28. Discuto este ponto de forma mais detalhada em MATTIOLI, 2018, p. 226s. 
13 Esse talvez seja o ponto central de uma interpretação vitalista da metafísica de Schopenhauer que 
assuma uma pretensão mais universalista e, apesar de ela não ser a única interpretação vitalista 
possível, ela constituirá o fio condutor da argumentação geral que pretendo desenvolver nas duas 
partes deste estudo. 
14 Cf. em especial MVR II, p. 402, mas também MVR II, p. 671 e PP II, p. 168. 
15 Cf. VN, p. 138s. e MVR II, p. 356. Sobre isso, cf. ainda SORIA, 2012 (em especial, p. 199s.) e 
ROCHA, SILVA E BAZZANELLA, 2017, p. 18s. (apesar de se tratar de um artigo em conjunto sobre 
o conceito de vida em Kant, Schopenhauer e Nietzsche, a parte sobre Schopenhauer é de 
responsabilidade de Silva, razão pela qual, no corpo do texto, me referirei somente a ele quando 
se tratar de discutir sua interpretação). Numa passagem do capítulo 5 do segundo tomo do Mundo, 
porém, a afirmação de que o salto entre o inorgânico e o orgânico é o maior da natureza é, se não 
claramente contradita, ao menos fortemente relativizada: “Entrementes, a lei natura non facit saltus 
não é inteiramente abolida, tampouco no caso do intelecto dos animais; embora o passo do 
intelecto animal ao humano tenha sido o mais amplo que a natureza deu na produção dos seus 
seres” (MVR II, p. 73, grifo nosso). 
16 Cf. por exemplo MVR II, p. 339; VN, p. 123ss., p. 131s. e p. 222. Sobre isso, cf. ainda 
FRAUENSTÄDT, 1876, p. 182ss., KEUTEL, 1896, p. 27 e SILVA, 2015, p. 230ss. Me debruçarei mais 
detidamente sobre esse ponto na segunda parte deste estudo. 



William Mattioli       207 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

segundo a qual “o mundo é autoconhecimento da vontade” (MVR I, p. 517), e que 
insere um tipo de paradoxo na estrutura teleológica da fórmula em questão. 
Vejamos como isso se dá. 

 

II 

Na medida em que se objetiva, se expressa, se manifesta (seja qual for o 
verbo que empreguemos para nos referirmos à “relação” sui generis entre a 
vontade e o mundo fenomênico), cada grau desse processo de objetivação 
representa um aumento no grau de visibilidade da vontade. Mas seu autorreflexo 
propriamente dito só entra em cena, ainda que de modo incipiente, com o 
surgimento do primeiro intelecto animal, que é capaz de traduzir cada ato daquela 
vontade metafísica numa representação mental, por mais primitiva que esta seja17. 
Por sua vez, essa tradução do mundo como vontade em representações mentais 
só se dá no âmbito da vida, como resposta do organismo às exigências do meio, 
que o obrigam a orientar seus movimentos segundo uma imagem sensível: o 
motivo. Com o aumento na capacidade do intelecto devido ao aumento na 
complexidade estrutural do cérebro, a imagem da vontade diante de si mesma 
torna-se cada vez mais clara, até que ela atinge seu ápice com o intelecto humano, 
sendo capaz de reconhecer-se a si mesma de modo pleno e enquanto tal: enquanto 
um ímpeto insaciável. Nesse sentido, a vida é um espelho da vontade, isto é, um 
meio para seu autoconhecimento. 

Para Koßler (2012), isso não apenas torna problemático o conceito 
schopenhaueriano de vida, como o afasta das concepções mais tradicionais da 
Lebensphilosophie, às quais ele é eventualmente associado, na medida em que, 
nessas concepções, a vida é vista como um fim em si mesmo. Seria correto afirmar 
que a possibilidade de se atribuir a Schopenhauer uma posição vitalista depende 
da resposta que damos à questão se a vida é um fim em si mesmo ou meramente 
um fim relativo? E se, para o filósofo, “a vida é apenas um espelho”, seria isso 
suficiente para responder negativamente à pergunta sobre um possível vitalismo 
em sua metafísica da natureza? Acredito que não, mas a justificativa para essa 
resposta depende, em primeiro lugar, do modo como compreendemos o que 
significa uma posição vitalista e da distinção entre os escopos de abrangência que 
acredito poderem ser associados a ela; em segundo lugar, de uma leitura 
determinada de alguns temas chave da filosofia da natureza de Schopenhauer, 
dentre eles: o problema do finalismo e da teleologia, o conceito de Lebenskraft, a 
noção de generatio aequivoca, a ambiguidade de sua concepção de matéria, a 
questão do gradualismo e a relação entre ideia e espécie. Nessa primeira parte de 
nosso estudo, focaremos nos dois primeiros temas. A segunda parte abordará mais 
detidamente os temas restantes. 

Segundo a leitura que proponho aqui, o caráter problemático da posição 
do autor do Mundo acerca da vida e a tensão que nela se expressa, na medida em 

                                                            
17 Cf. por exemplo MVR II, p. 346: “De fato, reconhecemos que a força interior da natureza, que 
originariamente é desprovida de conhecimento e impulsiona-se na escuridão, e que, quando atuou 
até alcançar a consciência de si, desvela-se a esta como vontade, só atinge esse grau por meio da 
produção de um cérebro animal, e do conhecimento como função deste, instante a partir do qual 
surge nesse cérebro o fenômeno do mundo intuitivo”. 



 208     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

que a vontade é definida como vontade de vida, ao mesmo tempo em que a vida 
não pode ser considerada um fim em si mesmo, é correlata à tensão que creio 
poder identificar, em sua filosofia, entre duas formas de teleologia que se 
encontram em permanente rota de colisão, e que denomino teleologia funcional e 
teleologia ético-soteriológica (cf. sobre isso MATTIOLI, 2018, p. 222ss). A teleologia 
funcional é aquela a partir da qual se pensa o desenvolvimento e a dinâmica das 
relações internas das partes dos organismos, assim como sua relação com o 
restante da natureza, como estando orientados primariamente para a produção, 
reprodução, manutenção e transmissão da vida e do princípio vital da espécie. 
Nessa forma de teleologia, a noção de “perfeição” é predicada de um organismo 
ou de um intelecto animal em função da adequação pragmática de suas formas a 
essa finalidade. Aqui, a fórmula Wille zum Leben encontra sua expressão teórica 
mais consistente. Mas não se trata de uma identificação conceitual entre vontade e 
vida ou de uma “completa coincidência entre os conceitos de vontade metafísica 
e vida”, como sugere Moreira (2011, p. 49)18 ao apresentar uma das leituras 
possíveis das passagens citadas no início deste trabalho, da qual ele pretende se 
distanciar. Antes, segundo penso, a fórmula Wille zum Leben e a orientação 
teleológica que ela implica aponta para uma relação entre o princípio volitivo e o 
princípio vital na qual o último funciona como momento intencional do primeiro, 
vinculando sua atividade à necessidade de consumação daquilo que nele está 
contido em germe ou potência. Daí a importância da associação que faz 
Schopenhauer entre a atividade da vontade e a noção aristotélica de enteléquia. 

Se partirmos da leitura de Barboza (2005), diremos que há, nessa teoria de 
Schopenhauer, ressonâncias não só de Aristóteles, mas também de Schelling, autor 
do qual o comentador extrai o conceito de “vida universal”. Em sua leitura, a 
vontade schopenhaueriana, se não é idêntica, está ao menos muito próxima dessa 
noção. Não entrarei aqui numa discussão mais específica acerca da relação entre 
Schopenhauer e Schelling propriamente dita, mas acho elucidativo citar e comentar 
um importante trecho em que Barboza apresenta essa interpretação: 

em que pese a crítica à unidade ideal-real da intuição intelectual, 
esta de fato remete em muitas passagens a uma anterioridade 
volitiva aos fenômenos, ou seja, a uma separação de duas 
dimensões do ser, intermediadas pelas Ideias. A função das Ideias 
na natureza tem de ser compreendida em conexão com o conceito 
de vida universal. Essa é, pode-se assim dizer, a 'infinitude 
subjetiva' de Schelling a que Schopenhauer se refere19 […] A 
vontade como natura naturans, pura atividade que se afirma na 
natura naturata, é essencialmente de vida (zum Leben). Vida não 
no sentido de que o querer anseie por um viver exterior a si, 
intentando alcançá-lo, mas no sentido de algo intrínseco e que se 
confunde com ele na sua atividade incessante. É impossível, pois, 
separar ambos os termos. (BARBOZA, 2005, p. 122s.). 

                                                            
18 Silva (2017, p. 16s.) defende a mesma leitura, quando diz que, na perspectiva do que ele 
denomina “definição essencial” da vida em Schopenhauer, a partir da fórmula “Wille zum Leben”, 
os conceitos de vontade e de vida seriam intercambiáveis. 
19 Barboza faz referência à seguinte passagem do Nachlass: “A infinitude objetiva é o resultado da 
filosofia dos eleatas, de Bruno (cf. em especial a exposição de seu uno em Jacobi sobre Espinosa) 
e de Espinosa. Ela está para a infinitude subjetiva como o corpo iluminado para o sol. Esta última 
é exposta especialmente no Upanixade, em Kant, no eu absoluto de Schelling. Espero pela primeira 
vez expô-la de modo puro” (SCHOPENHAUER, 1966-1975a, HN I, p. 142; apud BARBOZA 2005, p. 
115). 



William Mattioli       209 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

Notemos que, em seu comentário, Barboza sublinha a parte da expressão 
“vontade de vida” que designa sua orientação teleológica: zum Leben. Gostaria de 
sublinhar aqui também o advérbio “essencialmente”, com o qual Barboza qualifica 
a modalidade dessa orientação teleológica. Nessa leitura, ela é, antes de mais nada, 
metafísica. Em sua essência própria, a vontade é uma vontade de vida, de modo 
que este princípio intencional lhe é ontologicamente inseparável. Barboza 
argumenta ainda que não se trata da vida entendida como algo ao qual a vontade 
ansiasse enquanto exterioridade, mas, antes, no sentido de um princípio que lhe 
é intrínseco. Essa leitura me parece acertada, contanto que distingamos o estatuto 
deste princípio na qualidade metafísica de atividade de uma potência, e seu 
estatuto enquanto realização fenomênica dessa potência em graus cada vez mais 
elevados. Como veremos — e Barboza traz à tona este ponto justamente na 
sequência da passagem acima citada —, a plena realização da vida se dá no 
momento em que ela se torna auto-espelhamento da vontade,20 e isso só é possível 
após toda a passagem pelos reinos inorgânico, vegetal e animal. Assim, ainda que 
a vida não se ligue à vontade como um princípio que lhe seja externo, é preciso 
distinguir o estatuto do conceito de vida enquanto princípio imanente da vontade 
no sentido metafísico, do estatuto deste conceito na medida em que ele se refere 
às manifestações desta vida nos fenômenos.21 Porém, não acredito que essa 
distinção possa ser pensada adequadamente como uma distinção entre sentido 
literal e sentido metafórico, como sugere Silva (2017, p. 22) ao buscar restringir o 
sentido literal do conceito à sua manifestação fenomênica nos vegetais e animais. 
Talvez possamos pensar numa distinção entre sentido estrito e sentido amplo do 
conceito22, mas concordo com a afirmação de Philonenko (1980, p. 19) de que, 
quando se fala de uma “vida da natureza” (cf. MVR I, p. 359), não se trata 
meramente de uma metáfora, mas daquilo que indica a unidade própria do ser. 
Ademais, acredito ser possível distinguir não apenas dois, mas três sentidos 
referentes ao conceito de vida (que correspondem, como veremos, aos níveis de 
abrangência do vitalismo): um deles restrito ao orgânico e irredutível ao modelo 
de explicação mecânica; os dois outros ampliados e cuja determinação depende 
do alcance e do sentido que atribuímos ao expediente da argumentação analógica, 
que projeta na totalidade da natureza o princípio movente de nossa própria 
corporeidade. 

Na segunda parte deste estudo, discutirei em mais detalhes o modo como 
acredito ser possível considerar universalmente este princípio vital a partir de suas 
manifestações no mundo por intermédio das ideias e da matéria. No momento, 
porém, precisamos retornar à segunda forma de teleologia indicada acima, que eu 
chamei de ético-soteriológica, e à qual a metáfora do espelho está mais diretamente 
associada. Trata-se de um outro registro de argumentação teleológica, no qual 
Schopenhauer pensa o desenvolvimento das formas de manifestação da vontade 
como orientado para a produção de um intelecto superior capaz justamente de se 
libertar, mediante sua capacidade reflexiva, daquela função pragmática à qual ele 

                                                            
20 Cf. sobre isso MVR I, p. 357, onde Schopenhauer define a vida como a “exposição do querer 
para a representação”. 
21 Este me parece ser um ponto de partida interessante e muito promissor para nos confrontarmos 
com a crítica que faz Nietzsche ao conceito schopenhaueriano de vontade de vida, sobretudo no 
Zaratustra. Pretendo me debruçar sobre essa questão num trabalho futuro. Uma discussão deste 
ponto se encontra em Decher (1984, em especial cap. III) e MOREIRA, 2015, p. 95ss. 
22 Cf.  ROCHA, SILVA E BAZZANELLA, 2017, p. 17s. e MOREIRA, 2011, p. 60. 



 210     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

está submetido no contexto da teleologia funcional, ou seja, um intelecto capaz de 
se libertar das necessidades e imposições da vontade, se elevando então ao 
conhecimento do imutável, isto é, tanto ao conhecimento das ideias como formas 
eternas a pairar livremente sobre a tormenta dos fenômenos, quanto ao 
conhecimento da vontade como unidade eterna e absoluta de tudo o que existe. 
Obviamente, esse tipo sui generis de conhecimento é prerrogativa do intelecto 
humano e somente é alcançado por indivíduos de capacidade reflexiva superior23, 
como o filósofo, o gênio e o santo. É nele que se dá então o pleno auto-
espelhamento da vontade, sua forma consumada de autoconhecimento.24 

 Retomando o argumento de Koßler (2012), tudo indica que a vida, enquanto 
espelho da essência volitiva da natureza, é, portanto, apenas um meio para o 
autoconhecimento da vontade, que seria o fim propriamente de seu anseio mais 
íntimo. Como afirma Schopenhauer no quarto livro do Mundo: “o mundo é 
autoconhecimento da vontade” (MVR I, p. 517). Quanto a isso, Koßler parece estar 
de acordo com a tese de Malter (1983a, p. 444) de que esse autoconhecimento 
seria a meta visada por todo o processo de objetivação. Malter, por sua vez, parece 
compreender essa meta do ponto de vista da própria vontade, e não meramente 
do mundo como representação. Segundo penso, é isso que está por trás do modo 
como Schopenhauer estabelece a hierarquia dos graus de objetivação da vontade, 
o que lhe permite falar em graus inferiores e superiores de objetivação e, até 
mesmo, no grau mais “perfeito”, que corresponde ao intelecto humano.25 Assim, 
essa hierarquia dependeria da determinação de uma finalidade última no âmbito 
da soteriologia, já que “todo o mundo visível é apenas a objetivação, o espelho da 
vontade que a acompanha para o seu autoconhecimento” e, com isso, “para a 
possibilidade de sua redenção” (MVR I, p. 349). Isso se dá na medida em que o 
autoconhecimento da vontade a conduz à constatação de que ela mesma é a fonte 
de sua própria miséria e de todo sofrimento do mundo, e de que nenhuma 
satisfação e nenhuma paz neste mundo são possíveis (ATWELL, 1995, p. 153). 
Assim se realiza aquilo que Schopenhauer, em algumas passagens, chama de “fim 
da nossa existência” ou “sentido mais profundo da vida” (MVR II, p. 756): a 
autonegação da vontade resultante de seu pleno autoconhecimento. 

 É no contexto desse segundo registro de argumentação teleológica que 
encontramos algumas de suas mais importantes reflexões sobre a morte. Duas 
passagens se destacam nesse sentido, na medida em que vinculam a morte 
diretamente à noção de “fim” (Zweck). A primeira delas se encontra no parágrafo 
49 do segundo tomo do Mundo: 
 

A morte decerto deve ser considerada como o fim propriamente 
dito da vida: no momento em que a morte se dá, decide-se tudo 
o que no curso inteiro da vida fora apenas preparado e 
introduzido. A morte é o resultado, o resumé da vida, ou a soma 
final que expressa de uma vez todo o ensinamento que a vida 
dera parcial e fragmentariamente, a saber, que toda aspiração, cujo 

                                                            
23 Schopenhauer se refere a essa capacidade reflexiva com o termo Besonnenheit. 
24 Cf. sobre isso MATTIOLI, 2018, p. 224s., p. 230s. e as referências ali indicadas. 
25 Segundo me parece, a tese de que o intelecto humano representa o grau mais perfeito de 
objetivação e a consumação (Vollendung) do processo evolutivo das manifestações da vontade 
introduz na filosofia da natureza (e, portanto, na consideração da teleologia funcional), o ponto de 
vista da teleologia ética ou soteriológica (cf. MATTIOLI, 2018, p. 228s.). 



William Mattioli       211 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

fenômeno é a vida, foi algo vão, fútil, contraditório consigo 
mesmo, e a ela renunciar consiste numa redenção. (MVR II, p. 
758). 

 

 A segunda passagem, muito próxima da primeira, se encontra no texto 
“Especulação transcendente sobre a aparente intencionalidade no destino do 
indivíduo”, dos Parerga, e se tornou famosa por ter sido referenciada por Freud 
como uma fonte importante de sua noção de “pulsão de morte” (Todestrieb) e de 
seu segundo dualismo pulsional, que opõe pulsão de vida e pulsão de morte:26 

Assim, aquela direção invisível, manifesta apenas em aparência 
duvidosa, nos conduz até a morte, esse verdadeiro resultado e, 
nessa medida, verdadeiro fim (Zweck) da vida. Na hora da morte, 
todos os poderes misteriosos (apesar de enraizados 
verdadeiramente em nós mesmos) que determinam o eterno 
destino do homem se conjugam e entram em ação. De seu conflito 
se produz o caminho que ele deve agora percorrer, isto é, prepara-
se sua palingenesia, junto com todo prazer e toda dor contidos 
nela e que agora o determinam inexoravelmente. (PP I, p. 250). 

 

 Não me deterei na discussão do tema da morte especificamente27; gostaria 
apenas de sublinhar que ambas as passagens tratam da morte como um “fim”, 
tendo em vista, na verdade, um fim ainda mais elevado: a redenção através da 
negação da vontade. Zentner (1993, p. 326) parece ter razão ao argumentar que 
não se trata de entender a morte no sentido de uma finalidade inerente ao processo 
de objetivação da vontade, como uma espécie de fim biológico. Para o 
comentador, a noção de “Zweck” deve ser compreendida, aqui, num sentido antes 
de mais nada ético. Do ponto de vista semântico, a referência é sobretudo ao 
sentido ou à significação moral que podemos atribuir à vida e à existência a partir 
da consciência, da experiência ou do momento da morte. E isso porque a morte 
se revela como um momento fundamental no processo de negação da vontade, 
como uma espécie de catalisador da redenção. Rigorosamente falando, portanto, 
a morte seria antes um meio do que um fim propriamente dito; ou, em outros 
termos, um fim submetido hierarquicamente a um fim superior devido ao seu 
potencial catalisador como quietivo da vontade.28 

                                                            
26 Cf. sobre isso Zentner (1993) e Atzert (2005). 
27 Sobre o tema da morte, cf. também CACCIOLA, 2007, e GERMER, 2018 (que contesta, a meu ver 
insatisfatoriamente, a leitura de Zentner). Sobre a noção de “palingenesia”, que aparece nesse texto, 
cf. ANTONIASSI, 2018. 
28 Quanto a isso, cf. MVR II, p. 756s.: “não há dúvida de que tudo na vida está disposto a nos […] 
convencer que o fim da nossa existência não é sermos felizes. Sim, para quem a contempla nos 
detalhes e imparcialmente, a vida expõe-se antes como especialmente destinada a que não sejamos 
nela felizes, na medida em que a mesma, através de toda sua índole, porta o caráter de algo que 
nos estraga o gosto, que nos repugna, algo que temos de desistir como de um erro, para que o 
nosso coração seja salvo do vício de gozar, sim, de viver, e renuncie ao mundo. Nesse sentido, 
seria mais correto colocar o fim da vida antes em nossa dor e não no prazer. Pois […] quanto mais 
se sofre, tanto mais se está perto de alcançar o verdadeiro fim da vida, e quanto mais feliz se vive, 
tanto mais distante fica esse fim. […] Também o efeito peculiar da tragédia baseia-se no fundo em 
que ela rompe aquele erro inato [a crença de que existimos para sermos felizes, W.M.], na medida 
em que nos ilustra, num grande e vistoso exemplo, o fracasso das aspirações humanas e a vaidade 
de toda esta existência, revelando assim o sentido mais profundo da vida. […] Ora, quem, por um 
ou outro caminho, saiu daquele erro a priori que nos é inerente […] logo verá tudo sob uma luz 



 212     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

 Vinculada a essas reflexões, poderíamos falar numa caracterização da vida 
em termos existenciais ou éticos.29 Koßler afirma, nesse contexto, que não devemos 
“buscar o sentido e o objetivo da vida nela mesma, como ela se apresenta 
imediatamente […], mas sim em uma interpretação (Deutung) dos fenômenos da 
vida, através da qual eles constituem um todo coerente.” O que se tem em vista é 
que, diante da morte, “a experiência da miséria e da nulidade da vida deve 
produzir um sentido”, que é, antes de mais nada, ético (KOßLER, 2012, p. 20). 

 Contudo, há dois pontos que gostaria de destacar com relação à leitura de 
Koßler, a partir dessas reflexões sobre a morte: 1) em primeiro lugar, se é verdade 
que a vida, para Schopenhauer, não deve ser vista como um fim em si mesmo, 
sendo apenas um espelho e, nesse sentido, um meio para o autoconhecimento da 
vontade, tampouco o autoconhecimento se configura, em última instância, como 
um fim em si mesmo. Na hierarquia dos fins de sua doutrina soteriológica, mesmo 
o autoconhecimento está submetido ao fim último da negação da vontade, que 
corresponde à redenção. Koßler reconhece claramente este ponto, o que sugere 
que, ao falar do autoconhecimento como “fim”, ele deve ter em vista, na verdade, 
aquilo que é produzido por esse autoconhecimento, de modo que, assim como a 
vida, o autoconhecimento se converteria também em meio para um fim; 2) em 
segundo lugar, se estivermos corretos em estabelecer uma distinção entre dois 
registros de argumentação teleológica: o funcional e o ético-soteriológico, talvez 
possamos realocar a vida em posições distintas nesses dois registros. Nesse sentido, 
se é verdade que o autoconhecimento ocupa um lugar central no segundo registro, 
único no qual ele pode ser considerado relativamente como um fim, no primeiro 
ele está praticamente ausente, desempenhando apenas um papel indireto como 
diretriz implícita na argumentação em torno da hierarquia dos graus de objetivação 
da vontade. Assim, enquanto o segundo registro se desdobra em torno da ética da 
negação da vontade, o primeiro se desdobra em torno de uma filosofia da natureza 
que apresenta a evolução das formas de manifestação da vontade no sentido de 
sua afirmação. Com efeito, a tese de que a vida é uma manifestação da vontade é 
elaborada frente ao contexto da possibilidade de sua afirmação ou negação 
(KOßLER, 2012, p. 20). Então, se a dimensão normativa que está na base da 
teleologia ético-soteriológica está ligada à negação da vontade, a dimensão 
normativa que sustenta a teleologia funcional, ao contrário, está ligada à sua 
afirmação. Dentro desse contexto, a expressão conceitual escolhida por 
Schopenhauer para falar de seu princípio metafísico não é Wille zum Tod, ou Wille 
zur Selbsterkenntnis, ou Wille zum Nichts (em que pese a crítica nietzscheana, 
inteiramente justificada do ponto de vista da doutrina da redenção), mas sim Wille 
zum Leben. 

                                                            
diferente e agora encontrará o mundo em harmonia, senão com seus desejos, ao menos com sua 
intelecção. Os infortúnios de todo tipo e intensidade, embora lhe doam, não mais o surpreenderão; 
pois compreendeu claramente que dor e aflição trabalham precisamente em vista do verdadeiro 
fim da vida, a renúncia da vontade”. Na sequência dessa passagem, Schopenhauer sugere que 
podemos reconhecer no fato de que o sofrimento é a “verdadeira destinação” da existência humana 
até mesmo um “toque de intencionalidade” (MVR II, p. 757), o que conecta este texto diretamente 
ao texto dos Parerga. 
29 Silva (2017) distingue, de modo bastante perspicaz, três definições de vida em Schopenhauer: do 
ponto de vista existencial, a vida é sofrimento; do ponto de vista metafísico (definição pela 
essência), a vida é vontade — ou “vontade de vida”; do ponto de vista científico, a vida equivale ao 
orgânico. 



William Mattioli       213 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

III 

 Do tratamento da relação entre a estrutura da fórmula Wille zum Leben e a 
metáfora do espelho, passemos agora à discussão da possibilidade de uma 
consideração universal do princípio vital expresso nessa fórmula a partir de suas 
manifestações no mundo. Uma tal discussão nos permitirá, assim o espero, realizar 
duas tarefas: por um lado, compreender quais posições precisaremos assumir 
frente à metafísica da natureza de Schopenhauer para que estejamos justificados a 
reconhecer nela um tipo de vitalismo; por outro, distinguir três sentidos e três graus 
de abrangência possíveis desse suposto vitalismo, destacando algumas passagens 
da obra do autor que dão suporte para essa distinção. Nosso estudo como um todo 
tenderá à conclusão de que as teses defendidas nessas passagens não são unívocas, 
e a possibilidade de conciliar as diversas posições nelas apresentadas constitui um 
problema de difícil solução, que não pretendo resolver. 

 Comecemos por apresentar, de modo prévio e esquemático, os três sentidos 
e graus de abrangência que acredito podermos identificar quando falamos de 
vitalismo. Num sentido mais tradicional e relativamente simples, uma posição pode 
ser considerada vitalista na medida em que defende a autonomia das leis que 
regem os fenômenos da vida em relação às leis do restante da natureza, ou seja, 
na medida em que pensa a vida e o organismo como determinados por um 
princípio específico (normalmente chamado de “força vital”) irredutível à 
causalidade física e, portanto, irredutível aos modelos de explicação químico e 
mecânico. Tradicionalmente, essa especificidade dos fenômenos vitais é 
caracterizada em termos teleológicos e holísticos. Isso significa, por um lado, que 
cada totalidade vital e orgânica deve ser pensada como atravessada por um tipo 
de intencionalidade ou causalidade final e, por outro, que a organização das partes 
dessa totalidade não pode ser pensada como mero agregado, em que as partes, 
tomadas individualmente, determinam a formação do todo, mas deve, antes, ser 
entendida como uma unidade em que o princípio do todo antecede e determina 
a organização das partes. O núcleo dessa posição se encontra muito bem 
especificado na segunda parte da terceira Crítica de Kant, está claramente presente 
na fisiologia de um Blumenbach (com seu conceito de Bildungstrieb),30 e suas 
linhas gerais são apresentadas por Hans Driesch, na introdução ao seu livro: 
Geschichte des Vitalismus (1922), como fio condutor para a análise histórica 
realizada por ele das posições vitalistas desde os gregos até a modernidade. 

 Num sentido mais radical e que implica, ao mesmo tempo, na pretensão de 
uma abrangência maior do domínio daquele princípio vital, uma posição vitalista 
pode defender não apenas a tese de que este princípio é irredutível às leis físicas 
e químicas, mas, ainda, que seu domínio não está restrito aos fenômenos 
orgânicos, podendo ser progressivamente expandido, de modo a desempenhar um 
papel ativo em toda atividade da natureza, inclusive no âmbito dos fenômenos 
inorgânicos. Nesse sentido, a força vital seria uma espécie de força constitutiva de 
toda causalidade natural, atravessando de modo variado e múltiplo a totalidade 
dos fenômenos, como elemento impulsionador de todo movimento rumo à 
realização de uma finalidade individual. Na perspectiva de uma tal posição, é 

                                                            
30 Sobre isso, cf. por exemplo LENOIR, 1981, p. 136ss., e LARSON, 1979, p. 235ss.; sobre a relação 
entre Schopenhauer e Blumenbach, cf. SEGALA, 2013, e PRADO, 2017. Voltaremos rapidamente a 
isso na sequência. 



 214     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

possível (mas não necessário) defender não apenas a irredutibilidade da força vital 
a outras forças naturais supostamente mais elementares (como as forças de atração 
e repulsão, por exemplo, gravidade e impenetrabilidade), mas, em certo sentido, 
a redutibilidade de todas as forças naturais a determinações de forças vitais, na 
medida em que é a força vital, enquanto dotada de uma causalidade final, que 
carrega em si o princípio de todo movente. Aqui, a força vital agiria a partir de 
dentro de cada ente natural, como algo imanente ao seu processo de formação. 
Essa é a leitura que Driesch faz, por exemplo, de Aristóteles, a partir de seu 
conceito de enteléquia.31 

 Num terceiro sentido, ainda mais inflacionado do ponto de vista metafísico, 
uma posição vitalista pode defender o caráter transcendente da vida, como uma 
espécie de fundamento primeiro da totalidade do ser. A força vital seria, nesse 
caso, não apenas um princípio movente que agiria individualmente a partir de 
dentro de cada ente no sentido da realização de sua finalidade, mas um princípio 
cósmico supra-individual que se desdobraria temporalmente na totalidade do 
mundo. É claro que, também nessa perspectiva, todas as forças da natureza são 
reconduzidas à força vital, mas não mais como um elemento interno à estrutura 
ontológica dos entes tomados individualmente, a partir do qual eles adquirem sua 
forma específica, mas como um princípio produtivo uno e originário, que antecede 
logicamente e determina ontologicamente a própria forma individual de cada ente. 
Assim, a finalidade que se tem em vista aqui não é mais compreendida a partir da 
forma específica de cada ente, mas como uma finalidade cósmica ou global, que 
abrange a unidade inteligível de toda a natureza, de modo que esta passa a ser 
vista como um imenso organismo, e sua vida como uma espécie de vida absoluta 
e infinita. Tal posição pode ser associada à filosofia da natureza de Schelling, por 
exemplo.32 

 Chamemos a primeira posição de vitalismo moderado, a segunda de 
vitalismo radical ou panvitalismo, e a terceira de vitalismo metafísico.33 A partir 

                                                            
31 Cf. DRIESCH, 1922, p. 16: “Não podemos esquecer que Aristóteles é, por um lado, um 'dualista', 
na medida em que, para ele, a oposição conceitual entre forma e matéria (Stoff) é uma oposição 
originária; por outro lado, porém, quanto à realidade, ele não reconhece uma 'matéria' sem 'forma'. 
Ele é, portanto, 'vitalista' também no que diz respeito ao inorgânico, de modo que, em última 
instância, a única grande lacuna na realidade empírica é, para ele, aquela entre o espírito (nous) e 
todas as outras coisas”, e não aquela entre orgânico e inorgânico (“vivo” e “não vivo”). Na medida 
em que Aristóteles entende a forma (Form), em oposição à pura matéria (Stoff), como um princípio 
formativo teleologicamente ativo, ele a veria então como um princípio vital. Mas como ela está 
presente também no reino inorgânico, como determinação formal de toda matéria existente, então 
este princípio vital se estenderia para a totalidade da natureza enquanto realidade ativa (enteléquia). 
Nesse sentido, o vitalismo de Aristóteles não poderia admitir um movimento puramente mecânico 
nem mesmo na esfera do inorgânico. No século XIX, uma posição semelhante é defendida por 
Adolf Trendelenburg, que pretende reabilitar a teleologia aristotélica no âmbito de uma reflexão 
especulativa, não nos moldes do idealismo hegeliano, criticado por ele, mas a partir das mais 
recentes pesquisas em embriologia e na fisiologia dos sentidos. Trendelenburg entende o 
movimento não apenas como mudança de lugar, mas como a realização de uma potencialidade, o 
vir-a-ser da forma de um ente. Trata-se, assim, da atividade pela qual algo realiza seu fim. Enquanto 
tal, o movimento seria a atividade criativa de um princípio vital, uma realidade constitutiva da 
dinâmica de todo movimento (BEISER, 2013, p. 38s.). 
32 Sobre isso, cf. por exemplo REILL, 2005, p. 214s., BEISER, 2013, p. 36s. e, no que diz respeito 
aos aspectos do vitalismo de Schelling que teriam repercutido profundamente em Schopenhauer, 
cf. BARBOZA, 2005, p. 73ss. 
33 Não que a segunda ou mesmo a primeira posição não possam ser consideradas metafísicas, a 



William Mattioli       215 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

dessa distinção, iniciemos agora uma análise das posições defendidas por 
Schopenhauer em sua metafísica da natureza, tendo em vista determinar em que 
medida elas podem ou não ser consideradas vitalistas e, em caso afirmativo, qual 
seria o sentido mais adequado para se compreender esse vitalismo.34 

 

IV 

 Num capítulo dedicado especificamente ao tema da vida em Schopenhauer, 
Lefranc (2007, p. 110) argumenta que “não seria cabível falar de um vitalismo de 
Schopenhauer”. Essa afirmação se justificaria pelo fato de que, apesar de o filósofo 
defender “a irredutibilidade da força vital a uma explicação puramente 
mecanicista”, não podemos esquecer que, para ele, todas as outras forças naturais 
se subtraem igualmente a qualquer tentativa de explicação causal ou redutiva. Isso 
significa que não podemos reduzir as forças químicas a forças físicas, nem as forças 
físicas a mecânicas, por exemplo. Cada força natural originária corresponde a uma 
forma específica35, a uma ideia, não mais explanável segundo o princípio de razão 
e, portanto, não mais redutível a um explanans logicamente anterior: “sempre 
restará, como resíduo insolúvel, um conteúdo do fenômeno que não pode ser 
remetido à sua forma; sempre restará, portanto, algo não mais explanável por outra 
coisa e em conformidade com o princípio de razão” (MVR I, p. 184). Disso se 
conclui que “é tão inexplicável que uma pedra caia em direção à terra quanto o é 
que um animal se movimente” (MVR I, p. 185). 

 É nesse contexto que Schopenhauer sugere a existência de uma lacuna na 
tese kantiana de que não estamos autorizados a esperar por um “Newton do ramo 
de relva” (MVR I, p. 206), pois “jamais chegaremos a explicar a índole dos corpos 
orgânicos a partir de simples causas mecânicas” (CK, p. 661). A explicação do 
sentido dessa lacuna merece uma citação integral: 

Com efeito, ele nega essa possibilidade de explicação apenas com 
vistas à conformidade a fins e à aparente intencionalidade dos 
corpos orgânicos. Nós, entretanto, achamos que, também onde 
estes não se encontram, os fundamentos explicativos não podem 
ser transferidos de um domínio da natureza para outro; antes, tão 
logo entramos em um novo domínio, eles nos abandonam e, no 
lugar deles, entram em cena novas leis fundamentais, cuja 
explanação não se pode de modo algum esperar daquelas 
pertencentes ao domínio anterior. Assim, no domínio do mecânico 
propriamente dito regem as leis da gravidade, da coesão, da 
rigidez, fluidez, elasticidade, as quais em si […] existem como 
exteriorizações de forças não mais explicáveis, mas constituem 
elas mesmas os princípios de toda ulterior explicação, que consiste 
meramente na remissão a elas. Caso deixemos esse domínio e 

                                                            
depender do modo como compreendemos esse conceito. Essa denominação servirá aqui apenas 
para distinguir as posições e não depende essencialmente de nenhum compromisso prévio com 
uma definição de metafísica. Ela tem como horizonte, porém, o sentido que Schopenhauer atribui 
ao termo ao associá-lo à especulação sobre a coisa em si enquanto vontade. 
34 No que se segue dessa primeira parte do estudo, me limitarei a discutir as posições de 
Schopenhauer que o vinculam ao primeiro sentido do vitalismo. A segunda parte se dedicará à 
continuação dessa análise, que buscará investigar se e em que medida o filósofo pode ser vinculado 
ao segundo e ao terceiro sentidos. 
35 Schopenhauer emprega aqui o conceito de forma substantialis (cf. MVR I, p. 185 e p. 206). 



 216     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

passemos aos fenômenos do quimismo, da eletricidade, do 
magnetismo, da cristalização, aqueles princípios não são mais 
utilizáveis, sim, aquelas leis não valem mais. Essas forças são 
dominadas por outras, e os fenômenos entram em contradição 
direta com elas, segundo novas leis fundamentais, que, 
precisamente como as primeiras, são originárias e inexplicáveis, 
isto é, não mais remissíveis a leis mais universais. Assim, por 
exemplo, jamais conseguiremos explicar, segundo as leis do 
mecanismo propriamente dito, a solução de um sal na água, para 
não mencionar os fenômenos mais complicados da química (CK, 
p. 661s.). 

 

 É importante que tenhamos clareza com relação ao que é dito aqui: a lacuna 
apontada por Schopenhauer diz respeito ao fato de Kant ter circunscrito a 
impossibilidade de uma explicação mecânica apenas aos fenômenos orgânicos, 
isto é, basicamente, à força vital, ao passo que ele próprio buscará expandir esta 
irredutibilidade à totalidade da natureza, ou seja, à tessitura de todas as forças 
naturais originárias. Se entendermos essa irredutibilidade como uma via de mão 
dupla, devemos pensar que, assim como não podemos reduzir a força vital a forças 
supostamente mais universais e elementares, tampouco estaríamos autorizados a 
reduzir outras forças à força vital. 

 Mas notemos que, segundo a distinção que fizemos acima entre três sentidos 
e níveis de abrangência do vitalismo, a defesa de uma força vital irredutível já 
configura, por si mesma, uma posição vitalista (moderada ou tradicional). Para 
Lefranc (2007, p. 110), na medida em que defende a irredutibilidade da força vital 
ao mecanismo, Schopenhauer poderia ser considerado um vitalista num sentido 
meramente negativo. Em que pese o caráter moderado e metafisicamente 
deflacionado dessa forma de vitalismo, não me parece inteiramente adequado 
qualificá-la num sentido meramente negativo, já que ela corresponde ao núcleo 
próprio do vitalismo tradicional, tal como o compreende Driesch (1992, p. 1ss.), 
por exemplo, que atribui a Schopenhauer uma tal posição. 

 No parágrafo 24 do primeiro tomo do Mundo, encontramos uma formulação 
clara dessa posição na forma de uma crítica ao atomismo e ao materialismo do 
século XIX: 

Naturalmente, em todos os tempos uma etiologia ignara de seu 
fim empenhou-se em reduzir toda vida orgânica ao quimismo ou 
à eletricidade; e todo quimismo, isto é, toda qualidade ao 
mecanismo (efeito através da figura dos átomos) […] Por fim, 
totalmente nesses moldes é até mesmo o tosco materialismo agora 
requentado no meio do século XIX, e que, por ignorância, tomou 
a si mesmo como original: em primeiro lugar, sob a estúpida 
negação da força vital, procurando explanar os fenômenos da vida 
a partir de forças físicas e químicas e estas, por seu turno, a partir 
do fazer-efeito mecânico da matéria, posição, figura e movimento 
de átomos oníricos. (MVR I, p. 182s. Cf. ainda MVR I, p. 205s.). 

  

 As duras críticas de Schopenhauer aos materialistas e à sua obsessão por 
uma redução de todo fenômeno a “choque e contra-choque”, que vêm 
acompanhadas de uma defesa diligente da força vital como princípio irredutível, 
colocam nosso filósofo como representante de um movimento significativo na 



William Mattioli       217 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

biologia da primeira metade do século XIX, na esteira e ao lado de figuras 
importantes como Blumenbach, Haller, Reil e Treviranus, todos estes personagens 
que figuram, com maior ou menor peso, nos bastidores da produção intelectual 
do autor de Sobre a vontade na natureza.36 

Desses personagens, Blumenbach é muito provavelmente o mais relevante. 
Apesar da escassez de referências diretas ao ilustríssimo professor da Universidade 
de Göttingen na obra publicada de Schopenhauer, Blumenbach é certamente um 
dos pensadores que tiveram maior influência sobre o desenvolvimento de sua 
filosofia da natureza e de sua metafísica de um modo geral. O jovem filósofo foi 
ouvinte assíduo dos seminários de Blumenbach na Universidade Georgia Augusta, 
durante seus anos de formação em Göttingen, entre 1809 e 1811.37 De especial 
importância para o escopo de nosso trabalho é a concepção blumenbachiana do 
“impulso formativo” (nisus formativus ou Bildungstrieb), conceito ao qual 
Blumenbach pretende reconduzir uma série de processos vitais ligados à geração, 
nutrição, reprodução e regeneração do organismo, ou seja, à formação embrionária 
e à constituição e restauração da matéria orgânica, que não poderiam ser 
explicados pela mera causalidade mecânica. O conceito de Bildungstrieb teve um 
efeito profundo e duradouro sobre o pensamento biológico na virada do século 
XVIII para o século XIX, tendo desempenhado um papel fundamental na 
concepção kantiana da vida e na filosofia da natureza de Schelling, por exemplo38. 
Driesch (1922, p. 57) vê no escrito seminal de Blumenbach: Über den Bildungstrieb 
(Sobre o impulso formativo, 1781) “um verdadeiro sistema do vitalismo”. 

 As reflexões de Schopenhauer sobre a vida, a fisiologia, a anatomia 
comparada e os diversos graus de relação e de oposição entre leis mecânicas e leis 
vitais, assim como sobre a relação entre ciência natural e metafísica, são certamente 
atravessadas pelas teorias de Blumenbach e trazem ressonâncias das lições ouvidas 
pelo jovem filósofo em Göttingen, mesmo quando mediadas pelas filosofias de 
Kant e Schelling e por teorias fisiológicas de outros autores que lhe serviram 
igualmente de inspiração ou como confirmação suplementar de sua doutrina. 
Digna de nota, nesse contexto, é a menção ao médico dinamarquês Joachim 
Dietrich Brandis, presente em Sobre a vontade na natureza — escrito que contém, 
já nas primeiras páginas do prefácio à segunda edição, uma crítica mordaz ao que 
ele chama de “materialismo grosseiro e estúpido”, cujos representantes teriam sido 
conduzidos à “insensatez inacreditável” de negar até a mesmo a “força vital, 
rebaixando a natureza orgânica a um jogo aleatório de forças químicas” (VN, p. 
24). Brandis é autor de um Ensaio sobre a força vital (Versuch über die Lebenskraft, 
1795), referenciado por Schopenhauer no primeiro capítulo: “Fisiologia e 
patologia”, com a indicação de que o ensaio teria sido recebido com especial 
louvor por Reil, outro pensador vitalista importante da virada do século XVIII para 
o XIX. O texto da primeira edição faz menção a dois artigos mais recentes de 
Brandis, um de 1833 e outro de 1834,39 nos quais o autor teria instituído, “da forma 
mais expressiva e admirável, uma vontade inconsciente como a fonte primordial 

                                                            
36 Cf. sobre isso MALTER, 1983b; SEGALA, 1994; SEGALA, 2013; PRADO, 2015. 
37 Cf. SEGALA, 2013, e PRADO, 2017. 
38 Cf. REILL, 2005, p. 214s., e SEGALA, 2013, p. 37. 
39 Erfahrungen über die Anwendung der Kälte in Krankheiten (Experiências sobre a aplicação do 
frio em doenças, 1833) e Nosologie und Therapie der Kachexien (Nosologia e terapia das caquexias, 
1834). 



 218     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

de todas as funções vitais”, e derivado dela “todos os eventos no funcionamento 
do organismo, tanto no estado doente como no saudável”, apresentando-a como 
o “primum mobile da vida” (VN, p. 53). Schopenhauer traz então uma série de 
citações do artigo de 1833 que confirmariam seu dogma central. 

 O que a segunda edição traz de novo com relação ao médico dinamarquês 
é menos elogioso: uma acusação de plágio! Entrementes, Schopenhauer parece ter 
chegado ao conhecimento de que a tese de Brandis de uma vontade inconsciente 
como fonte primordial de todas as funções vitais foi retirada de seu pensamento 
fundamental, sem qualquer referência que indicasse tal empréstimo, como exige a 
probidade literária (VN, p. 58). A mesma acusação é repetida no capítulo 20 do 
segundo tomo do Mundo: “Objetivação da vontade no organismo animal”, texto 
no qual o conceito de “força vital” desempenha igualmente um papel muito 
importante. Ali, antes de denunciar mais uma vez o suposto plagiário, ele 
argumenta que a concepção em voga na patologia, segundo a qual “as doenças 
mesmas são um processo de cura da natureza”, em que ela “ou consegue a vitória 
e atinge seus fins, ou sucumbe”, só adquire racionalidade a partir do ponto de 
vista que reconhece a vontade na força vital, “que aqui entra em cena como vis 
naturae medicatrix [poder de cura da natureza]” (MVR II, p. 314s.). 

 Voltando ao primeiro capítulo de Sobre a vontade na natureza, 
Schopenhauer discute ainda, na sequência, o vitalismo animista de Georg Ernst 
Stahl, que, apesar de ter chegado muito perto da verdade, foi dela desviado por 
uma falsa concepção da alma, vendo-a como substrato racional de todos os 
processos vitais. Sob influência de uma tal ideia de alma, Stahl teria sido 
desencaminhado para a tese de que “seria essa alma simples e racional que teria 
construído o corpo para si, guiando e realizando todas as suas funções orgânicas 
internas” (VN, p. 65). Mas se essas funções são realizadas, como é sabido, de modo 
inteiramente inconsciente, como poderia a alma racional ser seu agente próprio? 
Schopenhauer coloca essa questão indiretamente, ao apresentar de modo 
problemático a tese stahliana de que, embora a cognição seja a determinação 
fundamental e a substância essencial da alma, esta deveria estar ativa nos processos 
orgânicos sem saber ou experimentar qualquer coisa daqueles processos. Ele então 
conclui: “haveria aí algo de absurdo, que tornava a doutrina totalmente 
insustentável” (VN, p. 65s.). 

 Ora, estamos aqui diante de um dos problemas seminais que motivaram a 
elaboração do conceito de “força vital” na literatura médica e antropológica da 
segunda metade do século XVIII e, mais ainda, diante daquele que é talvez o 
principal impasse a partir do qual se desenhará, na modernidade, uma noção de 
inconsciente de cunho vitalista.40 E isso porque o conceito de força vital surge 
justamente para dar conta de uma série de processos orgânicos e movimentos 
involuntários do corpo, como o metabolismo, a digestão, os batimentos cardíacos, 
para os quais uma explicação puramente mecânica não parecia satisfatória, mas 
que não poderiam ser remetidos de modo consequente à atividade da alma, uma 
vez que ocorrem de forma inteiramente inconsciente. Assim, a força vital surge, de 
início, como uma espécie de terceiro princípio ou substância, ao lado da alma e 
do corpo material. Ela seria ainda responsável pela sensibilidade e pela 
irritabilidade, isto é, pela capacidade de perceber estímulos e de reagir a eles, assim 

                                                            
40 Cf. GOLDMANN, 2011, p. 126s., e GÖDDE, 2009, p. 35ss. 



William Mattioli       219 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

como pelos processos de constituição orgânica, na qualidade de força vital plástica 
(GOLDMANN, 2011). 

 Esses são justamente os aspectos definidores da força vital segundo Haller, 
autor referido na sequência do texto schopenhaueriano como aquele cuja 
“doutrina da sensibilidade e da irritabilidade” teria suplantado o vitalismo animista 
de Stahl (VN, p. 66). Movimentos involuntários, como os batimentos cardíacos e 
os movimentos das entranhas, por exemplo, eram agora atribuídos à irritabilidade. 
Mas apesar de sua superioridade com relação à teoria de Stahl, a doutrina de Haller 
se depara ainda com basicamente dois problemas: em primeiro lugar, encontra seu 
limite explicativo em duas qualidades ocultas (sensibilidade e irritabilidade), não 
mais explicáveis; em segundo lugar, mantém ainda a alma racional “inabalada em 
suas honras e louvores, como um hóspede estranho na casa do corpo, instalado 
no sótão” (VN, p. 66). 

 O voluntarismo schopenhaueriano pretende superar esses problemas com 
base em duas teses centrais: a tese de que toda atividade do organismo deve ser 
reconduzida à atividade da vontade que constitui sua essência; e a tese de que 
essa vontade é anterior e independente da cognição. Ao contrário das assim 
chamadas qualidades ocultas, a vontade nos é conhecida de modo imediato e 
completo41: e ao contrário do que nos diz a maior parte dos filósofos da tradição, 
a cognição, isto é, aquilo que os filósofos tradicionalmente associam à atividade 
própria da alma e que determinaria a vontade, não passa de mera função orgânica 
(cerebral), sendo inteiramente dependente da vontade: um produto desta última 
para fins de conservação do organismo. Temos aqui um esquema trial: 1) vontade 
(coisa em si, absolutamente originária); 2) organismo (mera visibilidade ou 
objetivação da vontade); 3) cognição (mera função de uma parte do organismo, o 
cérebro). Portanto, o “princípio vital”, para Schopenhauer, não é a alma, mas sim 
aquilo que ele chama de “radical da alma”: a vontade (VN, p. 66), e esta é 
essencialmente inconsciente. Nos Parerga, essa tese é apresentada nos seguintes 
termos: “A força vital é realmente idêntica à vontade; de modo que aquilo que se 
apresenta à autoconsciência como vontade, é, na vida orgânica inconsciente, 
aquele primum mobile da mesma, o qual foi muito adequadamente designado 
como força vital” (PP II, p. 175). 

 Voltaremos a falar sobre essa identidade entre força vital e vontade logo à 
frente. Antes disso, porém, cabe discutirmos ainda um pouco mais profundamente 
o modo como Schopenhauer caracteriza essa força vital no texto dos Parerga acima 
citado, que leva o título: “Sobre a filosofia e a ciência da natureza”. Os parágrafos 
mais importantes, nesse sentido, são os §§ 93, 94 e 95. Ali, Schopenhauer define a 
vida como “a condição de um corpo na qual este, sob a mudança constante da 
matéria (Materie) mantém sempre a forma (substancial) que lhe é essencial” (PP 
II, p. 173). Trata-se da mesma caracterização que encontramos em outros 
momentos de sua obra, nos quais a distinção entre orgânico e inorgânico é 
apresentada justamente em termos da relação entre forma e matéria. Enquanto nos 
corpos inorgânicos o que determina sua identidade é a permanência da matéria 

                                                            
41 Cf. por exemplo MVR I, p. 171: “Se, portanto, remetemos o conceito de força ao de vontade, em 
realidade remetemos algo desconhecido a algo infinitamente mais bem conhecido, àquilo que 
unicamente nos é conhecido de maneira imediata e completa e que amplia de maneira enorme 
nosso conhecimento”. 



 220     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

sob a mudança da forma, nos corpos orgânicos a identidade é pensada, alheia à 
mudança na matéria, como a permanência da forma, enquanto forma substancial, 
que não é outra coisa senão a ideia do organismo.42 Mas o que faz com que essa 
forma seja mantida, guiando e orientando as forças naturais em atividade na 
mudança da matéria, é justamente a força vital: “no organismo, estão em atividade 
forças físicas e químicas: mas o que as guia e as mantém coesas, de modo que, 
daí, um organismo conforme a fins se origine e se conserve, — é a força vital” (PP 
II, p. 174). É ela que domina e modifica o efeito das forças naturais em atividade 
no organismo, visando sempre a conservação da forma e resistindo 
ininterruptamente à tendência à desagregação advinda da luta das outras forças 
pelo domínio da matéria.43 

 Note-se que Schopenhauer não nega a presença pervasiva de forças 
químicas e físicas nos processos orgânicos. O que faz com que o fisicalismo não 
dê conta de explicar a legalidade própria desses processos é sua incapacidade de 
reconhecer que, no organismo, essas forças estão subordinadas à direção da força 
vital, cuja atividade só pode ser compreendida segundo um tipo de causalidade 
distinta da causa eficiente: necessitamos aqui do recurso à causa final. Sem a 
assunção de uma força específica, a cuja essência pertence um agir conforme a 
fins, do mesmo modo que à essência da gravidade pertence a capacidade de 
aproximar os corpos; sem a assunção de uma força específica por trás da complexa 
dinâmica autorreguladora do organismo, e que se manifesta nele assim como a 
gravidade se manifesta nos fenômenos de queda e da gravitação, a vida seria uma 
“aparência falsa, uma ilusão enganadora”, e todo ente seria “um mero autômato, 
isto é, um jogo de forças mecânicas, físicas e químicas” (PP II, p. 173s.). Ao 
reconhecer, no organismo, a atividade pervasiva dessas forças, subordinando-as, 
contudo, à direção da força vital, Schopenhauer está mais próximo de uma posição 
que podemos chamar de “neo-vitalista”.44 

                                                            
42 Cf. por exemplo MVR II, p. 356s.: “Nos corpos inorgânicos, o essencial e permanente, logo, aquilo 
em que se baseia a sua identidade e integridade, é o estofo (Stoff), a matéria (Materie); por outro 
lado, o inessencial e mutável é a forma. Com os corpos orgânicos ocorre exatamente o contrário: 
pois sua vida, isto é, sua existência como algo orgânico, consiste precisamente na mudança 
contínua do estofo em meio à permanência da forma”. Sobre isso, cf. ainda Soria 2012, p. 199s. 
43 Cf. por exemplo MVR I, p. 210ss.; sobre isso, cf. ainda DECHER, 1984, p. 60ss. Moreira (2011, p. 
52) apresenta de modo bastante detalhado a argumentação de Schopenhauer em torno da luta 
entre as ideias pelo domínio da matéria e confere um grande peso a esta tese, no intuito de mostrar 
que, segundo Schopenhauer, não estamos autorizados a ver no inorgânico qualquer tendência a 
ser tornar um ser vivo. Voltarei a esse ponto na segunda parte deste estudo e tentarei apontar um 
pequeno problema no argumento de Moreira, na medida em que peca ao não fazer uma distinção 
entre dois pontos de vista: o ponto de vista dos entes tomados individualmente e o da natureza em 
sua totalidade. Em resumo, meu argumento é o seguinte: se não é inteiramente adequado dizer 
que um ser inorgânico quer se tornar um ser orgânico (vivo), como argumenta Moreira, essa 
inadequação só pode ser afirmada do ponto de vista de cada ente tomado individualmente, isto é, 
de cada micrototalidade individuada no mundo da representação. Do ponto de vista da totalidade 
da natureza e de sua unidade inteligível, porém, me parece sim fazer sentido a afirmação de que 
o reino inorgânico quer, se não se tornar propriamente vivo, no sentido estrito do termo, ao menos 
produzir a vida a partir de si mesmo. É isso que está por trás da ideia de que todos os reinos “se 
complementam para a objetivação plena da vontade” (MVR I, p. 219), a qual, por sua vez, é o que 
fundamenta a tese de uma finalidade externa na natureza (cf. em especial MVR I, p. 226). 
44 Cf. o verbete “Vitalismus” do Wörterbuch der philosophischen Begriffe, de Rudolf Eisler, 
disponível em <https://www.textlog.de/5377.html>. Essa é a posição assumida por Hans Driesch, 
e que já se encontra presente em Blumenbach, na medida em que ele compreende que toda matéria 



William Mattioli       221 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

 Como a força vital está conectada essencialmente à manutenção da forma 
do organismo, uma vez que ela tenha abandonado um corpo, e a estrutura formal 
deste último tenha sucumbido ao domínio das forças do reino inorgânico, ela não 
pode, diferentemente de outras forças, como o magnetismo ou a eletricidade, 
voltar a dominá-lo segundo aquele mesmo princípio formal que lhe era 
anteriormente inerente. Mas ela pode dar início a um novo processo de produção 
de formas a partir da origem, “ab ovo” (PP II, p. 175). Tendo isso em vista, gostaria 
de destacar aqui três pontos, antecipando alguns temas que abordarei mais 
detalhadamente na segunda parte deste estudo: em primeiro lugar, a tese 
schopenhaueriana de que a origem das formas e, consequentemente, de qualquer 
forma vital ou orgânica (o que inclui as espécies animais em geral), é a matéria — 
tese formulada no importante capítulo 24 do segundo tomo do Mundo (MVR II, p. 
373)45; em segundo lugar, a concepção segundo a qual a vida se origina, do ponto 
de vista de sua produção material, por generatio aequivoca ou geração espontânea 
(Urzeugung) (VN, p. 109; MVR II, p. 373s.; PP II, p. 163);46 em terceiro lugar, a 
enigmática afirmação de que a recusa da generatio aequivoca, por parte de alguns 
estudiosos da biologia, abriu as portas para a negação da força vital e está ligada 
a essa negação (MVR II, p. 375). Menciono estes pontos aqui apenas para indicar 
sua importância para o presente tema, na medida em que o texto dos Parerga sob 
discussão faz referência ao problema da vitalização ou revitalização ab ovo da 
matéria inorgânica pela força vital. Antes de nos debruçarmos mais detidamente 
sobre a relação entre matéria e força vital (o que faremos, como indicado, na 
segunda parte deste estudo), devemos ainda retomar rapidamente a relação 
apresentada entre força vital e vontade e a questão de sua irredutibilidade. 

 Como vimos, Schopenhauer é um detrator inveterado da estupidez dos 
materialistas que pretendem negar a existência da força vital. O texto dos Parerga 
que nos ocupa no momento não decepciona nesse sentido: “A polêmica, que se 
torna moda nos dias de hoje, contra a assunção de uma força vital merece, apesar 
de seus gestos nobres, não tanto ser chamada de falsa quanto de estúpida”. E ele 
então arremata: “Pois quem nega a força vital nega, no fundo, sua própria 
existência (Dasein), e pode portanto vangloriar-se de ter alcançado o cume da 
absurdidade” (PP II, p. 173). 

 Mas o que é, em última instância, essa força vital? A resposta nos é dada na 
sequência do texto: “Em si, aquela força vital é a vontade” (PP II, p. 174). A 
afirmação que citamos anteriormente, segundo a qual a força vital é idêntica à 

                                                            
exibe os efeitos de forças químicas e físicas, inclusive a matéria viva. Larson (1979, p. 236) apresenta 
a posição de Blumenbach nos seguintes termos: no organismo, as afinidades químicas seriam 
responsáveis pelas mudanças que ocorrem no processo respiratório e, igualmente, os raios de luz 
que chegam ao olho num certo ângulo passam por ele por meio de forças físicas, sofrendo o efeito 
da densidade e da geometria da córnea, e sendo refratados em direção ao eixo visual. Contudo, 
encontramos em todos os corpos organizados uma outra ordem de efeitos não redutíveis 
meramente às forças físicas e químicas. Na verdade, esses efeitos demonstram clara superioridade 
com relação às forças da assim chamada matéria morta. Durante a vida, eles se opõem às forças 
químicas que induzem a putrefação e, do mesmo modo, superam a força da gravidade a tal ponto 
que um músculo morto se romperia sob o mesmo peso que, quando vivo, poderia facilmente 
levantar. 
45 Sobre isso, cf. FRAUENSTÄDT, 1876, p. 193. Sobre o conceito de matéria em Schopenhauer, cf. 
o exaustivo estudo monográfico de Brandão (2008). 
46 Sobre isso, cf. ainda MOREIRA, 2011, p. 57s., e FRANÇOIS, 2011, p. 40s. 



 222     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

vontade, é feita logo à frente (PP II, p. 175). Diante dessa afirmação, talvez 
pudéssemos colocar a pergunta em que consiste essa identidade entre força vital 
e vontade. Trata-se aqui de uma identidade conceitual ou de uma identidade 
essencial, isto é, de uma identidade semântica ou do ponto de vista metafísico? O 
texto parece não deixar dúvidas de que se trata do segundo caso, de uma 
identidade do ponto de vista metafísico, já que a vontade é referida àquilo que a 
força vital é em si. Com efeito, se é verdade que a força vital é idêntica à vontade, 
“todas as demais forças naturais também o são; embora isto esteja menos evidente” 
(MVR II, p. 356). Lefranc (2007, p. 103s.) faz questão de sublinhar este ponto, no 
intuito de recusar qualquer leitura vitalista que pretenda conceder à força vital 
algum tipo de prerrogativa metafísica. 

 De todo modo, não deixa de ser interessante atentar para uma curiosidade 
na sequência do texto: Schopenhauer formula aqui uma versão do argumento da 
analogia na qual o domínio fonte é a própria força vital, e o domínio alvo o restante 
das forças. É apenas por analogia com a força vital presente em nosso próprio 
organismo que inferimos que também as outras forças naturais são, no fundo, 
idênticas à vontade (PP II, p. 175). Digna de nota é ainda a designação dessa força 
vital como “Urkraft” (força originária ou primordial), designação da qual 
Schopenhauer não parece se valer para a caracterização de nenhuma outra força 
natural, ficando o termo reservado apenas à própria vontade e à força vital.47 

 Não quero, com isso, afirmar que se trate efetivamente de uma identidade 
conceitual entre força vital e vontade, apenas indicar que há certas ambiguidades 
no texto que podem nos conduzir, se não diretamente à elevação da força vital a 
uma categoria metafísica superior e mais abrangente com relação às outras forças, 
ao menos à concessão de um claro privilégio a esta força originária no que diz 
respeito à sua relação com a vontade. Ruy de Carvalho Rodrigues argumenta nessa 
direção, ao pensar a relação desta força com a matéria: 

Talvez se possa pensar que as forças naturais (Naturkräften) 
espelham uma força vital (Lebenskraft) una (eine), uma força 
originária (Urkraft) enquanto princípio metafísico (metaphysisch), 
isto é, coisa em si (Ding an sich)/Vontade (Wille). E que esta, 
aparecendo como forças naturais, manifesta-se na matéria 
originária (Urmaterie), a qual funciona como seu suporte. 
(RODRIGUES, 2011, p. 273). 

 

 O comentário de Rodrigues é oportuno, pois ilustra bem a tese geral que 
serviu de fio condutor de nossa discussão até o momento, ao mesmo tempo em 
que abre portas para avançarmos rumo ao segundo e ao terceiro sentidos que 
identificamos ser possível atribuir a uma posição vitalista: o vitalismo radical ou 
panvitalismo, e o vitalismo metafísico. A partir de tudo que foi dito até aqui, creio 
poder afirmar com algum grau de certeza que Schopenhauer é um vitalista ao 
menos no primeiro sentido, isto é, um vitalista moderado, e está muito próximo 
do modo como Eisler e Driesch caracterizam o neo-vitalismo. Caberia investigar 
agora se ele pode ser considerado um vitalista nos dois outros sentidos e, para 
isso, é fundamental que reflitamos sobre a relação apontada por Rodrigues entre 
força vital e matéria. Mas isso será objeto da segunda parte deste estudo.48 

                                                            
47 Cf. por exemplo MVR II, p. 353; MVR II, p. 388; MVR II, p. 570; PP II, p. 299. 
48 Parte do que eu tenho a dizer sobre isso é inspirado no já mencionado estudo de Brandão: A 



William Mattioli       223 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ANTONIASSI, Ednilson Bernardo. A noção de palingenesia na filosofia de 

Schopenhauer: uma contribuição para os debates sobre o processo de negação da 

vontade. In: DEBONA, Vilmar; DECOCK, Diana Chao (Eds.). Schopenhauer. A 
filosofia e o filosofar [recurso eletrônico]. Porto Alegre: Editora Fi, 2018. p. 87-102. 

ATWELL, John. Schopenhauer on the character of the world: the metaphysics of 
Will. Berkeley: University of California Press, 1995. 

ATZERT, Stephan. Zwei Aufsätze über Leben und Tod: Sigmund Freuds Jenseits 
des Lustprinzips und Arthur Schopenhauers Transscendente Spekulation über die 
anscheinende Absichtlichkeit im Schicksal des Einzelnen. Schopenhauer Jahrbuch, 

v. 86, p. 179-194, 2005. 

BARBOZA, Jair. Infinitude subjetiva e estética. Natureza e arte em Schelling e 

Schopenhauer. São Paulo: Ed. UNESP, 2005. 

BEISER, Frederick. Late German Idealism Trendelenburg and Lotze. Oxford: 

Oxford University Press, 2013. 

BRANDÃO, Eduardo. A concepção de matéria na obra de Schopenhauer. São 

Paulo: Humanitas, 2008. 

CACCIOLA, Maria Lucia. A Morte, Musa da Filosofia. Cadernos de Filosofia Alemã, 
n. 9, p. 91-107, 2007. 

______. A filosofia da natureza em Schopenhauer. In: BULHÕES, Fernanda; LEITE, 

Cinara N.; SILVA, Markus F. (Eds.). Natureza e metafísica: Atas do IV Colóquio 
Internacional de Metafísica. Natal: EDUFRN, 2015. p. 31-42. 

DECHER, Friedhelm. Wille zum Leben — Wille zur Macht. Eine Untersuchung zu 
Schopenhauer und Nietzsche. Würzburg: Königshausen und Neumann; 

Amsterdam: Rodopi, 1984. 

DRIESCH, Hans. Geschichte des Vitalismus. Zweite verbesserte und erweiterte 
Auflage des ersten Hauptteils des Werkes: “Der Vitalismus als Geschichte und als 

Lehre”. Leipzig: Verlag von Johann Ambrosius Barth, 1922. 

FRANÇOIS, Arnaud. Existe uma filosofia schopenhaueriana da vida? A questão da 

espécie como Ideia. Revista Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, v. 2, n. 2, p. 

31-43, 2011. 

FRAUENSTÄDT, Julius. Neue Briefe über die Schopenhauer’sche Philosophie. 

Leipzig: F. Brockhaus, 1876. 

GERMER, Guilherme Marconi. A concepção de morte em Schopenhauer. In: 

DEBONA, Vilmar; DECOCK, Diana Chao (Eds.). Schopenhauer. A filosofia e o 
filosofar [recurso eletrônico]. Porto Alegre: Editora Fi, 2018. p. 69-86. 

                                                            
concepção de matéria na obra de Schopenhauer (2008), em especial nos capítulos 1.4, 2.3 e 3.1, 
nos quais Brandão recupera o referencial aristotélico da teoria schopenhaueriana da matéria e sua 
proximidade com Leibniz, destacando a emergência da noção de uma “atividade original” da 
matéria e a consequente ressignificação do conceito de vida que resulta daí (cf. BRANDÃO 2008, 
p. 191ss.). 



 224     “Dem Willen zum Leben ist das Leben gewiß” 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 201-225, JUL./DEZ. 2018 

 

GO ̈DDE, Günter. Traditionslinien des „Unbewußten“. Schopenhauer — Nietzsche — 

Freud. Gießen: Psychosozial-Verlag, 2009. 

GOLDMANN, Stefan. Von der »Lebenskraft« zum »Unbewussten« — Stationen eines 

Konzeptwandels der Anthropologie. In: BUCHHOLZ, Michael e GÖDDE, Günther 

(Eds.). Macht und Dynamik des Unbewussten. Auseinandersetzungen in 
Philosophie, Medizin und Psychoanalyse. 2. Auflage. Gießen: Psychosozial-Verlag, 

2011. p. 125-152. 

KANT, Immanuel. Crítica da faculdade de julgar. Trad. Fernando Costa Mattos. 

Petrópolis: Editora Vozes, 2016. 

KEUTEL, Otto. Über die Zweckmäßigkeit in der Natur bei Schopenhauer. Leipzig: 

Bruno Zechel, 1897. 

KOßLER, Matthias. “A vida é apenas um espelho” — o conceito crítico de vida de 

Schopenhauer. Ethic@, v. 11, n. 2, p. 17-30, jul. 2012. 

LARSON, James. Vital Forces: Regulative Principles or Constitutive Agents? A 

Strategy in German Physiology, 1786-1802. Isis, v. 70, n. 2, p. 235-249, jun. 1979. 

LEFRANC, Jean. Compreender Schopenhauer. 3. ed. Trad. Ephraim Ferreira Alves. 

Petrópoles: Vozes, 2007. 

LENOIR, Timothy. The Go ̈ttingen School and the Development of Transcendental 

Naturphilosophie in the Romantic Era. Studies in the History of Biology, v. 5, p. 

111-205, 1981.  

MALTER, Rudolf. Schopenhauers Transzendentalismus. Midwest Studies in 
Philosophy, v. 8, n. 1, p. 433-455, 1983a. 

______. Schopenhauer und die Biologie: Metaphysik der Lebenskraft auf 

empirischer Grundlage. In: Berichte zur Wissenschaftsgeschichte, Akademische 

Verlagsgesellschaft, 1983b. 

MATTIOLI, William. O paradoxo das causas finais: Schopenhauer leitor da “Crítica 

do juízo teleológico”. Revista de Filosofia Aurora, v. 30, n. 49, p. 205-235, jan./abr. 

2018. 

MOREIRA, Fernando de Sá. Sobre a relação entre vida e vontade na metafísica da 

natureza de Schopenhauer. Revista Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, v. 2, n. 

2, p. 44-62, 2011. 

______. Do caráter do mundo ao homem enquanto caráter. Uma investigação das 
doutrinas de identidade pessoal em Schopenhauer e Nietzsche. Tese de doutorado. 

Curitiba: Pontifícia Universidade Católica do Paraná, 2015. 

PHILONENKO, Alexis. Schopenhauer. Une philosophie de la tragédie. Paris: 

Librairie Philosophique, 1980. 

PRADO, Jorge Luis Palicer do. Metafísica e ciência: A vontade e a analogia em 

Schopenhauer. Revista Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, v. 6, n. 1, p. 44-84, 

2015. 



William Mattioli       225 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 221-225, JUL./DEZ. 2018 

______. Schopenhauer e Blumenbach: Vontade, impulso formativo e a conexão 

entre metafísica e ciência. In: CORREIA, Adriano; DEBONA, Vilmar; TASSINARI, 

Ricardo. (Orgs.). Hegel e Schopenhauer. Coleção XVII Encontro ANPOF. São 

Paulo: ANPOF, 2017. p. 220-232. 

REILL, Peter Hanns. Vitalizing Nature in the Enlightenment. Berkeley/Los 

Angeles/London: University of California Press, 2005. 

ROCHA, Leandro José; SILVA, Luan Corrêa da; BAZZANELLA, Sandro Luiz. A vida 

em Kant, em Schopenhauer e em Nietzsche. Revista Lampejo, v. 6, n. 2, p. 07-34, 

2017. 

RODRIGUES, Ruy de Carvalho. Schopenhauer: uma filosofia do limite. Tese de 

doutorado. São Paulo: Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 2011. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche Werke. Hrsg. v. Paul Deussen. München: 

Piper Verlag, 1911-1926. (Werke auf CD-ROM: Schopenhauer im Kontext). 

______. O mundo como vontade e como representação. Trad. Jair Barboza. São 

Paulo: Editora Unesp, 2005. Tomo I. 

______. Sobre a vontade na natureza. Trad. Gabriel Valladão Silva. Porto Alegre: 

L&PM, 2013. 

______. O mundo como vontade e como representação. Trad. Jair Barboza. São 

Paulo: Editora Unesp, 2015. Tomo II. 

SEGALA, Marco. Fisiologia e metafisica in Schopenhauer. Rivista di filosofia, v. 

LXXXV, n. 1, p. 35-66, abr. 1994. 

______. Auf den Schultern eines Riesen. Arthur Schopenhauer als Student Johann 

Friedrich Blumenbachs. In: STOLLBERG, Jochen; BÖKER, Wolfgang (Orgs). “… die 
Kunst zu sehn”. Arthur Schopenhauers Mitschriften der Vorlesungen Johann 
Friedrich Blumenbachs (1809—1811). Göttingen: Universitätsverlag Göttingen, 2013. 

SILVA, Gabriel Valladão. Cogito ergo volo: para uma fundamentação 
epistemológica da metafísica da vontade schopenhaueriana. Dissertação de 

mestrado. Campinas: Universidade Estadual de Campinas, 2015. 

SORIA, Ana Carolina Soliva. Orgânico e inorgânico em “Sobre a vontade na 
natureza”. Revista Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, v. 3, n. 1 e 2, p. 194-

202, 2012. 

ZENTNER, Marcel. 'Das Ziel alles Lebens ist der Tod'. Schopenhauer und Freuds 

Todestrieb. Archiv für Geschichte der Philosophie, v. 75, p. 319-339, 1993.  

 

 

Recebido em: 03-09-2018 

Aceito para publicação em: 02-11-18 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

   

O QUE PODE A FILOSOFIA DA MÚSICA? FÍSICA E METAFÍSICA 
DA MÚSICA EM SCHOPENHAUER 

WHAT CAN PHILOSOPHY OF MUSIC DO? PHYSICS AND METAPHYSICS OF 

MUSIC IN SCHOPENHAUER 
 

 
 

DANIEL PUCCIARELLI1 
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) — Brasil 

arelli@gmail.com 
 

 

 

RESUMO: O artigo investiga as potencialidades e limites do discurso filosófico sobre música a partir 
do pensamento de Arthur Schopenhauer. Em particular, pretende-se plausibilizar a tese de que a 
filosofia da música de Schopenhauer, por operar de maneira autoconsciente no terreno da analogia 
e por se compreender como uma metafísica robusta da música, é um espaço privilegiado para se 
estudar a natureza mesma da estética filosófica. Para tal, o artigo oferece uma reconstrução 
panorâmica tanto das principais linhas de força do seu sistema quanto de sua estética, para enfim 
interrogar a fundamentação de seus procedimentos de elaboração conceitual a partir de 
desdobramentos da estética e teoria musicais do século XX. 

PALAVRAS-CHAVE: Filosofia da música. Metafísica da música. Música. Linguagem. Analogia  

ABSTRACT: The article investigates the potentialities and limits of the philosophical discourse on 
music based on the thought of Arthur Schopenhauer. More specifically, we intend to render 
plausible the thesis that Schopenhauer's philosophy of music, by operating in a self-conscious way 
in the field of analogy and by understanding itself as a robust metaphysics of music, is a privileged 
space for the study of the very nature of aesthetics of music. For doing so, the article offers a 
panoramic reconstruction of both the main lines of his system and his aesthetics, in order to 
interrogate the ground of its procedures of conceptual elaboration basing on elements of the 
aesthetics and musical theory of the 20th century. 

KEYWORDS: Philosophy of music. Metaphysics of music. Music. Language. Analogy  

 

 

INTRODUÇÃO 

O leitor dos textos célebres da história da estética está habituado a um 
expediente de leitura curiosamente oblíquo: para compreender o tratamento que 
determinado autor confere a certo construto artístico ou procedimento técnico-
formal em seu sistema das artes, é preciso com frequência recuar para as suas 
decisões teóricas mais gerais, que, via de regra, são externas ou mesmo anteriores 
à estética propriamente dita. Por exemplo: para compreender o célebre tratamento 

                                                            
1 Pesquisador de Pós-Doutorado (PNPD-Capes) da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). 

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



Daniel Pucciarelli       227 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

conferido à poesia n'A República de Platão, é preciso primeiramente compreender 
— ou mesmo subscrever — as decisões epistemológicas e metafísicas centrais que 
emergem da hipótese das Formas. Igualmente, dificilmente se compreenderá o 
Sistema das Artes de Hegel independentemente de uma mínima consideração de 
sua teoria da conceitualidade. Por um lado, é razoável supor que essa sina da 
reflexão filosófica sobre as artes provém não apenas — digamos — de vicissitudes 
civilizacionais, herdadas e reafirmadas pelos filósofos, acerca do papel e da função 
da arte em nossas sociedades, mas da própria natureza dos construtos estéticos. 
Constitutivamente abertos quanto a suas possibilidades de interpretação, 
tendencialmente resistentes a abordagens sistemáticas totalizantes e unívocas, a 
natureza dos próprios construtos acabaria por impor esse destino à estética 
filosófica. Por outro lado, o que decorre disso é bastante evidente: acabamos por 
enfatizar o aspecto notadamente subordinado e secundário da disciplina estética 
no interior da arquitetônica filosófica. Possivelmente, essa é uma das razões pelas 
quais não é incomum que verifiquemos um certo desapreço da estética por parte 
dos artistas; no máximo — segue o veredito — a estética filosófica tem reflexões 
interessantes a oferecer, mas via de regra bastante apartadas, sobretudo em seus 
momentos mais “normativos” ou judicativos, de sua prática artística concreta. 

À primeira vista, pode-se dizer que o pensamento musical de Arthur 
Schopenhauer padece da mesma dificuldade: embora conceda à música uma talvez 
inédita posição francamente privilegiada entre as demais artes — razão pela qual 
ele atraiu a admiração de grandes músicos como Richard Wagner e Arnold 
Schoenberg —, essa posição decorre, em larga medida, de suas decisões metafísicas 
globais: “Schopenhauer é muito musical: repetidamente, caracterizei a sua obra-
prima como uma sinfonia em quatro movimentos; e em seu terceiro movimento, 
dedicado ao ‘Objeto da Arte’, ele celebrou a música como nenhum outro 
pensador”, sumariza Thomas Mann em um interessante estudo sobre a estética 
musical do filósofo, “concedendo à música um lugar inteiramente distinto não ao 
lado, mas sobre as outras artes — porque, à diferença destas, ela não é cópia do 
fenômeno, mas cópia imediata da própria Vontade, representando, assim, a 
metafísica para toda física do mundo, a coisa-em-si para todo fenômeno” (MANN, 
1978, p. 217). Em certo sentido, o próprio Schopenhauer demonstra estar ciente 
disso em várias passagens de O mundo como vontade e representação: “Quando 
devotava meu espírito à impressão da arte dos sons”, escreve o filósofo ao final do 
terceiro livro de sua obra magna, “cheguei a uma explanação sobre a sua essência 
íntima e sobre o tipo de relação imitativa que tem com o mundo, pressupostas 
necessariamente por analogia, que é por inteiro suficiente para mim e minha 
investigação, e também o será para todos os que me seguiram até aqui e 
concordaram com a minha visão de mundo” (WWV I/MVR I, p. 337s)2. Nesse 
sentido, tendo em vista o caráter francamente analógico de suas — ou, mais 
importante: de quaisquer — considerações filosóficas sobre música, ficaria a cargo 
do leitor “concordar com ou rejeitar” a sua estética musical, “de acordo com o 
efeito nele provocado em parte pela música, em parte por todo o pensamento 
comunicado neste escrito” (WWV I/MVR I, p. 338). O poder de persuasão de suas 

                                                            
2 Neste texto, utilizou-se a edição brasileira do primeiro tomo de O mundo como vontade e como 
representação (SCHOPENHAUER, 2005), doravante citada como “WWV I/MVR I”. No entanto, a 
tradução pode ser modificada em alguns momentos sem aviso. As traduções do segundo tomo da 
mesma obra são de minha autoria, a partir da edição de Wolfgang Freiherr von Löhneysen, citadas 
como “WWV II/MVR II”. 



  228      O que pode a filosofia da música? 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

 

reflexões sobre música adviria, assim, de um prévio assentimento ou simpatia da 
parte do leitor pela cosmovisão do autor expressa em seu sistema; caberia ao 
discurso estético — e particularmente ao estético-musical, dada a natureza 
incontornavelmente não conceitual e não representacional do seu objeto — antes 
o gesto de mostrar com recursos discursivos sempre limitados o que não pode ser 
demonstrado conceitualmente.  

Ora, tendo em vista esse diagnóstico introdutório, cabe perguntar: qual é o 
estatuto do discurso estético? Deve-se depreender que a estética — e, novamente, 
sobretudo a estética musical — é necessariamente, em função do seu próprio objeto, 
uma disciplina parasitária ou meramente ilustrativa de decisões teóricas anteriores, 
de modo que o mesmo fenômeno pode ilustrar posições possivelmente 
contraditórias, ou que o abandono de certo quadro categorial epistemológico ou 
metafísico deva implicar, correlativamente, o abandono de certa posição estética? 
Como é possível abordar conceitualmente obras de arte não conceituais e não 
representacionais, como é o caso da música, e qual o estatuto dessa abordagem? 

Antes de procurar negar ou confirmar unilateralmente esse diagnóstico 
introdutório, o presente texto gostaria de testar a hipótese de que a estética musical 
de Schopenhauer é um espaço altamente privilegiado para se tematizar e recolocar 
essas questões — que, bem entendido, transcendem o âmbito estrito da filosofia da 
música e alcançam o da estética filosófica em geral. No que concerne 
particularmente à filosofia da música, procurarei mostrar que o pensamento 
musical schopenhauriano, por saber-se a si mesmo inarredavelmente atrelado a 
um modelo de argumentação analógico, toca o cerne do problema sobre as 
possibilidades e impasses da disciplina. 

 

I 

É útil descrever o empreendimento teórico de Schopenhauer no contexto 
intelectual da primeira onda de recepção da filosofia kantiana na Alemanha, 
filosofia da qual — como parte substantiva de seus contemporâneos — ele se 
compreendia como um continuador e radicalizador. Pode-se dizer, no entanto, que 
sua posição nesse contexto é sui generis. De um lado, à diferença do consenso 
amplamente compartilhado pelos seus contemporâneos idealistas, que 
consideravam o dualismo kantiano entre fenômeno e coisa-em-si uma 
inconsistência sistêmica ou mesmo um resíduo pré-crítico no interior da filosofia 
crítica — a ser superado por variantes radicalizadas de idealismo em relação ao 
transcendental —, o sistema de Schopenhauer baseia-se, como um todo, na hipótese 
da correção fundamental desse dualismo. De outro lado, à diferença das 
interpretações mais econômicas e deflacionadas de Kant, que procuram ler o 
conceito de coisa-em-si como mero artifício intrateórico de fundamentação 
sistemática do transcendentalismo3, Schopenhauer procura levar a cabo uma leitura 
inteiramente heterodoxa do sistema kantiano, segundo a qual poder-se-ia acessar 
por via indireta um conceito positivo de coisa-em-si como Vontade: uma Vontade 
metafisicamente saturada como essência irracional do mundo, contraposta ao 
mundo fenomênico da representação, compreendida, por sua vez, a partir de uma 

                                                            
3 Um exemplo clássico dessa interpretação deflacionada da filosofia transcendental kantiana no que 
concerne ao problema geral da coisa-em-si é a obra de Prauss (1974). 



Daniel Pucciarelli       229 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

reforma conscientemente simplificadora do fenomenismo kantiano. Assim, a 
categoria cosmológica de “mundo” como totalidade se torna teoricamente 
elaborável a partir dessas duas macroperspectivas fundamentais e simetricamente 
opostas de vontade e representação. Dessa última, a representação, ocupam-se 
analiticamente o primeiro e terceiro livros de sua obra magna, sendo o terceiro 
dedicado ao mundo como representação “considerado independentemente do 
princípio de razão”, isto é, majoritariamente às Belas Artes.  

No Livro III, como em outros momentos decisivos da obra, vê-se uma 
curiosa combinação de elementos centrais da estética kantiana — os conceitos de 
belo e sublime, a ideia de gênio, a teoria da contemplação desinteressada, entre 
outros — com elementos da metafísica platônica. Assim, Schopenhauer mobiliza o 
que ele chama de “as Ideias de Platão” como “espécies determinadas, ou formas e 
propriedades originárias e imutáveis dos corpos orgânicos e orgânicos e 
inorgânicos, bem como das forças naturais que se manifestam segundo leis da 
natureza” (WWV I/MVR I, p. 235). Trata-se de entidades puramente intelectuais, 
em certo sentido mediadoras entre o mundo da Vontade e o mundo da 
representação na medida em que elas são externas ao princípio de razão — o 
princípio de toda individuação e a forma geral da representação —, mas se 
manifestam no mundo da representação. A manifestação concreta das Ideias no 
mundo, por sua vez, “se expõem em inúmeros indivíduos e fenômenos 
particulares, com os quais se relacionam como os modelos se relacionam com suas 
cópias” (Idem, Ibidem). Bem entendido, as individualidades concretas, as 
“existências particulares” são submetidas ao principium individuationis e 
pertencem, assim, à esfera da representação. O conhecimento ordinário nada mais 
é, portanto, do que o conhecimento dessas individualidades no espaço-tempo e 
segundo a lei de causalidade. As Ideias elas mesmas, entretanto, ao passo que são 
inacessíveis ao conhecimento submetido ao princípio de razão, são o objeto 
próprio da arte. 

A objetivação da Vontade no mundo — já submetida ao princípio de razão 
— obedece a um princípio hierárquico que segue, em realidade, os estágios de 
desenvolvimento do principium individuationis, de modo que o grau mais alto de 
objetivação revela igualmente o grau de individuação em que esta se manifesta da 
maneira mais límpida. Schopenhauer a ordena conforme uma “escala dos seres” 
segundo o nível de complexificação do inorgânico ao orgânico, a saber: os reinos 
mineral, vegetal, animal até o homem. A arte, por sua vez, segue um princípio 
análogo, exemplificando um estágio específico de objetivação da Vontade; o objeto 
de cada forma artística corresponde, assim, à Ideia representada segundo aquela 
hierarquia: a arquitetura, a arte de jardim e a pintura paisagística (“uma lição 
instrutiva a partir do grande livro da natureza” — WWV I/MVR I, p. 294), a escultura, 
a pintura histórica, a poesia e, finalmente, a música. 

Como Platão, também Schopenhauer concebe a arte em geral como cópia 
de um modelo; à diferença daquele, no entanto, para o pensador prussiano, a arte 
não é mera cópia ou mimese do mundo fenomênico — e, como tal, duplamente 
distanciada da realidade da Ideia —, mas cópia das próprias Ideias. Confere-se, 
assim, um estatuto gnosiológico privilegiado às artes, que são imbuídas de uma 
potência intensificada de objetivação da Vontade — ainda que por intermédio da 
Ideia. Sem nos distanciar de nosso objeto específico, mencionemos brevemente 
que essa constelação teórica implica uma vasta teoria do gênio, da intuição pura e 



  230      O que pode a filosofia da música? 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

 

da contemplação desinteressada das Ideias por um sujeito puro: uma vez que as 
Ideias não são submetidas ao princípio de razão, o acesso a elas exige uma forma 
de contemplação desinteressada que seria capaz de suspender esse princípio, 
elevando o indivíduo à condição de um sujeito puro, isto é, de um sujeito 
virtualmente liberto do principium individuationis. A genialidade consiste, 
portanto, principalmente nessa capacidade: “É a arte, a obra do gênio. Ela repete 
as Ideias eternas apreendidas por pura contemplação, o essencial e permanente 
dos fenômenos do mundo (...) Sua única origem é o conhecimento das Ideias; seu 
único fim é a comunicação desse conhecimento” (WWV I/MVR I, p. 253). 

 

II 

Há uma única exceção a esse esquema geral: é o caso da música. À 
diferença das outras artes, em virtude de sua própria natureza não conceitual e 
não representacional, a música não é cópia das Ideias — e, com isso, capaz de 
objetivação apenas indireta da Vontade —, mas cópia da própria Vontade. Vejamos 
um pouco mais de perto o que escreve Schopenhauer a esse respeito: 

Todas [as artes — D. P.], portanto, objetivam a Vontade apenas 
mediatamente, a saber, por meio das Ideias. Ora, como o nosso 
mundo nada é senão o fenômeno das Ideias na pluralidade, por 
meio de sua entrada no principium indiviaduationis (a forma de 
conhecimento possível ao indivíduo enquanto tal), segue-se que 
a música, visto que ultrapassa as Ideais e também é 
completamente independente do mundo fenomênico, ignorando-
o por inteiro, poderia em certa medida existir ainda que não 
houvesse mundo — algo que não pode ser dito acerca das demais 
artes. De fato, a música é uma tão imediata objetivação e cópia de 
toda a Vontade, como o mundo mesmo o é, sim, como as Ideias 
o são, cuja aparição multifacetada constitui o mundo das coisas 
particulares. A música, portanto, de modo algum é semelhante às 
outras artes, ou seja, cópia de Ideias, mas cópia da Vontade 
mesma, cuja objetidade também são as Ideias. (WWV I/MVR I, p. 
338). 

 

Muito se pode depreender dessa passagem. Em primeiro lugar: se à arte 
como um todo fora atribuída uma potência gnosiológica privilegiada no sistema 
schopenhauriano, então é forçoso dizer que atribui-se à música, por sua vez, uma 
potência propriamente ontológica ou metafísica. Aqui reside a ilustrativa crítica de 
Schopenhauer a Leibniz, que havia notadamente reduzido a  música a sua 
dimensão exclusivamente físico-acústica e a concebido como um exercitium 
arithmeticae occultum nescientis se numerare animi, isto é, um exercício oculto 
em aritmética, no qual o espírito não sabe que calcula (WWV I/MVR I, p. 337); 
Schopenhauer, ao contrário, ao conferir um estatuto metafísico — de resto, franca 
e corajosamente inflacionado — à música, a define como exercitium metaphysices 
occultum nescienties se philosophari animi, isto é, um exercício oculto em 
metafísica, no qual o espírito não sabe que filosofa (WWV I/MVR I, p. 347)4. Muito 
precisamente, a música está para a Vontade assim como estão as próprias Ideias: 

                                                            
4 Sobre a contraposição com Leibniz encenada por Schopenhauer em sua obra, cf. Schulze (1995) 
que, além de analisá-la, oferece também uma reconstrução de ambas teorias musicais. 



Daniel Pucciarelli       231 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

às duas instâncias recai exatamente o mesmo grau de realidade, as duas são, nesse 
sentido, metafisicamente comensuráveis. De fato, Schopenhauer se refere às duas 
explicitamente nos termos de um Parallelismus (WWV I/MVR I, p. 339).  

Em segundo lugar: se Ideias e música são instâncias paralelas e 
ontologicamente equivalentes no que concerne ao grau de objetivação da Vontade, 
então segue-se daí que ambas encontram-se em uma relação de radical 
independência em relação ao mundo. Este, por sua vez, é metafisicamente 
derivado das Ideias e, portanto, possui menor grau de realidade que elas. Algo 
metaforicamente, pode-se dizer que tanto as Ideias quanto a música discorrem, em 
meios ontológicos distintos porém comensuráveis, acerca de uma realidade 
primordial da qual o mundo é mero simulacro; elas constituem uma espécie de 
discurso metafísico depurado de toda singularização proveniente do fenômeno, 
embora — bem entendido — se manifestem no mundo físico. Nesse sentido, 
Schopenhauer não tem pudores em afirmar que a música não expressa “esta ou 
aquela alegria determinada, esta ou aquela amargura, ou dor, ou espanto, ou 
júbilo, ou jocosidade, ou tranquilidade de espírito, mas a alegria, a amargura, a 
dor, o espanto, o júbilo, a jocosidade, a tranquilidade de espírito elas mesmas, de 
certo modo in abstracto (WWV I/MVR I, p. 343). 

Em terceiro lugar, se é verdade que a música, como as Ideias, é 
ontologicamente anterior e superior ao mundo fenomênico, então todo e qualquer 
discurso conceitual sobre a música — articulado, digamos, com palavras deste 
mundo — será necessariamente deficitário. Pois a própria linguagem conceitual é 
também ontologicamente derivada e dependente das Ideias, de modo que ela se 
situa em um âmbito de realidade não apenas enfraquecido, mas qualitativamente 
subordinado àquele ocupado pela música:  

A música, portanto, caso vista como expressão do mundo, é uma 
linguagem universal no mais supremo grau, que está até mesmo 
para a universalidade dos conceitos como aproximadamente estes 
estão para as coisas particulares. Sua universalidade, entretanto, 
não é de maneira alguma a universalidade vazia da abstração, mas 
de um tipo totalmente outro, ligada a uma determinidade mais 
distinta e contínua. Ela se assemelha, assim, às figuras geométricas 
e aos números, que como as formas universais de todos os objetos 
possíveis de experiência, aplicáveis a todos a priori, não são no 
entanto abstratos, mas passíveis de intuição e sempre 
determinados. (WWV I/MVR I, p. 344).5   
 

Assim, a única maneira pela qual a música pode ser abordada 
conceitualmente é por via indireta ou analógica, visto que é preciso recorrer a este 
mundo, como toda equivocidade e insuficiência constitutiva do discurso sobre o 
fenômeno, para tematizar o que se encontra para além dele. É evidente que uma 
tal problemática só surge na medida em que atribuímos ao discurso sobre música 
o compromisso enfático de ser uma filosofia da música, isto é, não apenas um 
discurso sobre a física da música, mas uma metafísica da música, “uma significação 

                                                            
5 Obviamente, Schopenhauer está perfeitamente consciente que a música repetidamente tomará de 
empréstimo a linguagem ordinária para si mesma, mas utilizando seu elemento propriamente 
linguístico-conceitual de maneira inteiramente acessória e mesmo descartável; mais ainda, em todos 
esses casos, a música como que se esforça para falar uma linguagem que não é a sua. Música em 
sentido próprio, para Schopenhauer, é música absoluta.  



  232      O que pode a filosofia da música? 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

 

mais geral e mais profunda em relação com a essência do mundo e nossa própria  
essência” (WWV I/MVR I, p. 328). Dito de outro modo, se quisermos passar da 
análise unicamente técnico-formal do fenômeno da música — ou seja, do que 
podemos chamar de sua sintática intramusical — para a análise propriamente 
filosófica da essência da música — ou seja, o seu eventual significado extramusical 
—, teremos de nos arriscar, digamos, no salto mortale da sempre problemática e 
insuficiente analogia. Ou, retomando os termos da crítica de Schopenhauer a 
Leibniz, se quisermos imbuir as análises físico-matemáticas da música de algum 
sentido extramatemático, precisaremos invariavelmente nos defrontar com o 
problema das próprias condições de possibilidade do discurso sobre música. A 
crítica de Schopenhauer a Leibniz no que concerne à metafísica da música levanta, 
assim, de uma maneira renovada, o problema da dimensão referencial da música 
como linguagem: seria a música um discurso sobre algo ou mero jogo formal 
exclusivamente intramusical? De sua parte e como já mencionado, Schopenhauer 
é perfeitamente consciente do caráter forçosamente paradoxal de um tratamento 
propriamente filosófico do fenômeno musical: um tal tratamento  

é do tipo que nunca pode ser comprovada, pois leva em conta, e 
estabelece, uma relação da música, como uma representação, 
como algo que essencialmente nunca pode ser representação, 
pretendendo assim ver na música a cópia de um modelo que, ele 
mesmo, nunca pode ser representado imediatamente. Portanto, a 
minha explanação apresenta a música como a cópia de um 
modelo que ele mesmo nunca pode ser trazido à representação. 
(WWV I/MVR I, p. 338). 

 

Por fim, a despeito de sua elaboração teórica sofisticada e muitíssimo 
saturada metafisicamente, não é equivocado afirmar que a filosofia da música de 
Schopenhauer, tal como apresentada até aqui, concede consistência e 
fundamentação filosófica a intuições sobre música essencialmente pré-filosóficas e 
mesmo amplamente provenientes do senso comum. É de se supor, portanto, que 
seu enorme sucesso entre filósofos da música e músicos também derive desse fato. 
Pois, ao caracterizar a música como arte metafísica par excellence, paralela às 
Ideias no que concerne à objetivação da Vontade e virtualmente inacessível ao 
discurso racionalmente articulado, Schopenhauer está reiterando a opinião 
largamente difundida de que a música é uma manifestação espiritual, digamos, 
“etérea” em virtude de sua natureza não representacional e não conceitual, 
tendencialmente inefável, interlocutora privilegiada dos mais recônditos — 
irracionais — afetos humanos e, assim, proveniente como que de “outro mundo”. 
Mesmo que não endossemos inteiramente todos os elementos de sua metafísica, a 
filosofia da música de Schopenhauer nos devolve uma elaboração conceitual que 
oferece sustentação a essas opiniões correntes sobre a natureza do discurso 
musical. Mais ainda, ela se propõe a extrair todas as consequências dessa visão 
geral da música para as próprias possibilidades do discurso filosófico sobre música. 

 

III 

É justamente a partir de um tal procedimento de paralelismo analógico entre 
música e Vontade que Schopenhauer confere substância à sua filosofia da música 



Daniel Pucciarelli       233 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

compreendida como metafísica da música. Pois, como dito, não se trata, para o 
filósofo, de apenas descrever as relações entre os sons em termos unicamente 
físicos, isto é, em termos de relações e proporções unicamente formais, mas de 
imbuí-las de significado propriamente metafísico. Segundo suas próprias 
determinações, no entanto, Schopenhauer só pode estabelecer essas transposições 
baseando-se no fenômeno físico da música. Mais especificamente, o filósofo se 
vale, para tal, da teoria clássica do sistema tonal sistematizada por Rameau em seu 
Traité de l’Harmonie, interpretando-a como a fundação teórica das regras 
universais e naturais da música6. Assim descreve o filósofo o princípio geral da 
música que serve de fundamento a suas transposições analógicas: 

Parto da teoria em geral conhecida e que objeções recentes não 
puderam abalarf em nada: toda harmonia dos sons baseia-se na 
coincidência das vibrações; para duas notas que ressoam ao 
mesmo tempo, essa coincidência se produzirá a cada segunda, 
terceira ou quarta vibração, e as notas se tornarão portanto oitavas, 
quintas ou quartas uma da outra, etc. Enquanto as vibrações de 
dois sons tiverem uma relação racional e exprimível em um 
número pequeno, elas podem, uma vez que a sua coincidência se 
repete várias vezes, ser captadas em nossa percepção: os sons se 
fundem um no outro e formam um acorde. Ao contrário, se a 
relação é irracional, ou apenas exprimível em números grandes, 
então não surgirá nenhuma coincidência apreensível das 
vibrações, mas obstrepubt sibi perpetuo, em função de que elas 
resistem a serem captadas em nossa apreensão, de forma que se 
chamam dissonância. (WWV II/MVR II, p. 1969). 

 

Dessa teoria geral da música, Schopenhauer crê poder deduzir, justamente, 
(a) “a união do sentido metafísico da música com essa base física e aritmética”, 
que “se baseia no fato de que o elemento rebelde à nossa apreensão, o irracional 
ou a dissonância, se transforma na imagem natural das resistências opostas à nossa 
vontade; e, ao inverso, a consonância ou o racional, que se apresenta sem 
dificuldade à nossa percepção, representa a satisfação da Vontade” (WWV II/MVR 
II, p. 1969); e também (b) uma espécie de psicologia da audição e da arquitetura 
natural da música, segundo a qual “a audição, ao escutar um trecho musical, 
seguirá sempre e de preferência o som mais elevado, e não o som mais forte” 
(WWV II/MVR II, p. 1969s), de onde vem a preponderância natural do soprano e 
da melodia nas composições musicais, assim como uma subordinação do baixo e 
das duas outras vozes harmônicas tradicionais.  

Concretamente, portanto, Schopenhauer emprega esse procedimento de 
transposição analógica em virtualmente todas as dimensões do fenômeno musical. 
Especialmente dignos de nota são dois aspectos específicos: em primeiro lugar, 
trata-se de estabelecer uma relação de correspondência entre a melodia — 
entendida como excursão melódica entre tensão e resolução, dissonância e 
consonância — e a Vontade tal como ela se manifesta psicologicamente aos seres 
humanos. Como escreve o filósofo: 

A essência da melodia é um afastar-se, um desviar-se contínuo do 
som fundamental, por diversas vias, não apenas para os intervalos 
harmônicos, a terça e a dominante, mas também para cada tom, 

                                                            
6 Para uma boa reconstrução sobre a relação de Schopenhauer com Rameau, cf. Ferrara (1996). 



  234      O que pode a filosofia da música? 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

 

para a sétima dissonante e os intervalos aumentados; contudo 
sempre seguido de um retorno ao tom fundamental. A melodia 
expressa por todos esses caminhos o esforço multifacetado da 
Vontade, mas também a sua satisfação, pelo reencontro final de 
um intervalo harmônico, e mais ainda do tom fundamental. (WWV 
I/MVR I, p. 341s). 

 

Em segundo lugar, trata-se de estabelecer também uma relação de 
correspondência direta entre as quatro vozes harmônicas tradicionais — o baixo, o 
tenor, o contralto e o soprano — e os quatro graus de objetivação da Vontade (ou 
da supramencionada “escala dos seres”) do inorgânico ao orgânico, a saber: os 
reinos mineral, vegetal, animal e a humanidade. Vale a pena chamar a atenção 
para uma passagem dentre várias nesse contexto geral em que o filósofo não 
poupa o vocabulário diretamente ligado às ideias de correspondência, analogia, 
comparação e representação: 

O baixo contínuo é, portanto, na harmonia, o que no mundo é a 
natureza inorgânica, a massa mais bruta, sobre a qual tudo se 
assenta e a partir da qual tudo se eleva e desenvolve. — Ademais, 
no conjunto das vozes intermediárias que produzem a harmonia 
e se situam entre o baixo contínuo e a voz condutora que canta a 
melodia, reconheço a sequência integral das Ideias nas quais a 
Vontade se objetiva. As vozes mais próximas do baixo 
correspondem aos graus mais baixos, ou seja, os corpos ainda 
inorgânicos, porém já se exteriorizando de diversas formas. Já as 
vozes mais elevadas representam os reinos vegetal e animal. — Os 
intervalos determinados da escala tonal são paralelos aos graus 
determinados de objetivação da Vontade, às espécies 
determinadas da natureza. O desvio da correção aritmética dos 
intervalos mediante um temperamento qualquer, ou produzido 
pelo tipo escolhido de tom, é análogo ao desvio do indivíduo do 
tipo da espécie. Sim, as dissonâncias impuras que não formam 
nenhum intervalo determinado são comparáveis aos abortos 
monstruosos situados entre duas espécies animais, ou entre 
homem e animal. (WWV I/MVR I, p. 339s, minhas ênfases). 

 

Por meio de tais paralelismos analógicos, enfim, Schopenhauer confere 
substância enfática ou de conteúdo a sua tese geral segundo a qual a música seria 
manifestação direta da Vontade e, como tal, ontologicamente superior ao próprio 
mundo fenomênico. Ao acompanhar a arquitetônica das vozes e um discurso 
melódico que transitasse entre regiões de tensão dissonante para enfim aceder a 
uma resolução consonante, o ouvinte estaria simultaneamente em condições de 
acompanhar, para Schopenhauer, um discurso cosmológico-metafísico sobre a 
própria essência do mundo tal como ela se manifesta fenomenicamente em seu 
próprio mundo interior; mais ainda, seria a essência do próprio mundo, depurada 
das imperfeições do fenômeno, que se apresentaria concretamente na 
arquitetônica musical e na melodia assim compreendida.  

Vê-se, entretanto, que essas descrições de conteúdo de Schopenhauer sobre 
o fenômeno musical baseiam-se umbilicalmente na teoria clássica do sistema tonal 
sistematizada por Rameau. O que as torna possível é justamente o fato de que uma 
determinada teoria sobre um determinado sistema sonoro é tomada como a 
descrição universal e natural de toda música. Não por acaso o gênio musical 



Daniel Pucciarelli       235 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

paradigmático para Schopenhauer é Beethoven, cuja obra pode ser compreendida 
como o grande marco de consolidação definitiva do sistema tonal, inteiramente 
liberta de resíduos musicais pré-tonais e pré-modernos ainda presentes na estética 
de seus antecessores, e enfim tributária da consolidação do processo de 
racionalização e modernização da tonalidade levado a cabo com o temperamento 
e outras inovações tecnológicas do período7. Sem esse expediente naturalizante do 
sistema tonal, em suma, as transposições analógicas de Schopenhauer perdem 
inteiramente seu lastro físico e, por conseguinte, o seu próprio fundamento teórico. 
Efetivamente, se se tem em mente os desdobramentos da música do século XX, 
que demonstraram os fundamentos convencionais do suposto naturalismo do 
sistema tonal e de sua sintaxe própria, pode-se vislumbrar na metafísica da música 
de Schopenhauer um expediente de naturalização indevida ou dogmática de uma 
determinada figuração inteiramente convencional do idioma. Antes de poder ser 
caracterizado como um mero erro teórico, no entanto, esse expediente de 
naturalização indevida é revelador do que está em questão em uma filosofia da 
música que se queira metafísica da música. 

 

IV 

Vejamos rapidamente em que medida os desdobramentos da música e da 
teoria musical do século XX podem abalar a teoria clássica do sistema tonal e, com 
ela, a própria metafísica da música de Schopenhauer.  

Paralelamente à crise de outros sistemas de configuração estética das Belas 
Artes, o século XX vivenciou a consumação da crise da tonalidade e a emergência 
de diferentes métodos de ordenação sonora se não inteiramente distintos (como é 
o caso da técnica dodecafônica e dos serialismos dela provenientes), ao menos 
tributários de profundas reformas, refuncionalizações e perversões autoconscientes 
do sistema tonal. Há diferentes, e em certos casos complementares, hipóteses 
explicativas sobre a crise do sistema tonal no Ocidente, que via de regra 
convergem no sentido do que se caracterizou amplamente como um processo de 
emancipação da dissonância. Em linhas gerais, trata-se de um processo de 
potencial refuncionalização e autonomização da dissonância do interior do sistema 
de referências que tradicionalmente a encapsulara, e de sua afirmação como 
unidade de sentido autônoma, não derivada ou subordinada ao padrão estético 
normalizador conferido pela consonância. Paralelamente a esse processo, 
representantes da musicologia histórica, da estética e da teoria musicais e mesmo 
da ciência acústica moderna convergiram no sentido de revelar a evidente 
equivocidade da própria terminologia clássica de consonância e dissonância, que 
postula a subsistência de complexos sonoros qualitativamente distintos e estáveis 
mais ou menos localizáveis na própria natureza do fenômeno sonoro. Quando 
Schopenhauer, por exemplo, parte “da teoria em geral conhecida” de que haverá 
consonância se “as vibrações de dois sons tiverem uma relação racional” e 
dissonância se “a relação é, ao contrário, irracional” (WWV II/MVR II, p. 1192), ele 
subscreve justamente essa teoria tradicional que concebe consonância e 
dissonância como opostos qualitativos que exprimem uma relação racional ou 

                                                            
7 A respeito da sempre reiterada centralidade de Beethoven para a compreensão da música tonal, 
tomo a liberdade de remeter o leitor a meu texto: Pucciarelli (2014). 



  236      O que pode a filosofia da música? 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

 

irracional dos próprios complexos sonoros. Ao contrário, a teoria musical do século 
XX procurou demonstrar que entre consonância e dissonância não impera 
nenhuma oposição qualitativa acusticamente localizável, mas apenas uma 
diferença de grau — ou, para falar com Carl Stumpf, um importante teórico do 
começo do século passado, uma diferença de níveis de sonância.8 

A rigor, portanto, não há algo como “dissonância” ou “consonância” em 
música; há formas diferentes de gestão dos níveis de sonância e de organização e 
disposição sistemática do material sonoro, ele mesmo indiferenciado no que 
concerne à natureza “qualitativa” das relações entre os sons. “Tensão” e 
“resolução”, “tensão” e “repouso” são mecanismos retóricos e energéticos criados 
no interior de um sistema sonoro dado — inventado “artificialmente” no 
desenvolvimento da história da música — com funções sintáticas precisas para esse 
sistema; por óbvio, eles não correspondem à “natureza” imutável da música, e não 
podem tampouco ser interpretados em termos de uma referência essencialista 
qualquer. O que assistimos em relação a essa terminologia e à forma de audição 
tradicional, tornadas canônicas a partir do sistema tonal, é apenas um tipo de 
cristalização e naturalização de estruturas sintáticas determinadas. 

No que concerne ao aspecto radicalmente convencional da arquitetônica 
musical aceita por Schopenhauer, basta explorar brevemente o próprio conceito 
de “modernidade” musical já indicado acima para demonstrá-lo. Foi sobretudo a 
partir da Filosofia da nova música, de Theodor W. Adorno, que se convencionou 
dividir em duas as principais orientações da modernização em música: de um lado, 
aquela seguida por Schoenberg, que consiste na decomposição do sistema tonal e 
na criação de um novo sistema de disposição do material sonoro, com uma outra 
retórica, uma outra sintaxe, mesmo uma outra temporalidade — em suma, uma 
outra linguagem musical totalmente diferente —; e, de outro lado, aquela seguida 
paradigmaticamente por Stravinski, que consiste em utilizar o sistema tonal, face à 
sua decomposição interna, de maneira irônica e paródica, a fim de revitalizar seus 
meios expressivos. De toda forma, nas duas orientações centrais da modernização 
musical, trata-se de demonstrar o aspecto inexpressivo e superado da sintaxe 
musical tradicional — seja por meio de sua desmontagem sistêmica, seja por meio 
da perversão de sua própria estrutura interna. O argumento principal, aqui, 
consiste em mostrar que os efeitos tradicionais da sintaxe clássica, defendida por 
Schopenhauer como expressão da própria dinâmica da Vontade, perdem sua 
própria potencialidade expressiva e sua capacidade comunicativa. Em suma, trata-
se de compreender que a matéria sonora é rigorosamente histórica e convencional 
e, com isso, necessariamente submetida à criação, reificação e reforma sintática: 

De forma alguma o compositor tem à disposição indistintamente 
todas as combinações de som já utilizadas. Mesmo o ouvido mais 
embotado percebe o aspecto pífio e gasto do acorde de sétima 

                                                            
8 Como resenhou o musicólogo Carl Dahlhaus o trabalho de Stumpf: “A partir de experimentos 
com pessoas musicalmente destreinadas, Stumpf conclui — sob a premissa de que a consonância 
entre dois sons será tanto mais marcada quanto mais os sons conjuntos forem considerados como 
um único som pelas pessoas no experimento — que consonância e dissonância não são duas classes 
claramente distintas de sons, mas uma sequência de níveis de sonância cuja mais elevada é a oitava 
e a mais baixa é a sétima maior e o trítono. Entre consonância e dissonância não há diferença 
específica, mas apenas uma distinção gradual” (DAHLHAUS, 2002, p. 698). Sobre as diferentes, e 
muitas vezes profundamente equívocas acepções dos termos “consonância” e “dissonância” no 
decorrer da história da música e, particularmente, no século XX, cf. também Pucciarelli (2017). 



Daniel Pucciarelli       237 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

diminuta ou de certas notas de passagem cromática na música de 
salão do século XIX. Para o ouvido tecnicamente experimentado, 
um tal desconforto vago se converte em um cânone de proibições. 
[...] Não apenas que aqueles sons sejam caducos ou intempestivos. 
Eles são falsos. Eles não desempenham mais a sua função. O 
estado mais avançado do modo do procedimento técnico 
apresenta tarefas para as quais os sons tradicionais revelam-se 
como clichês impotentes. Há composições modernas que 
entremeiam ocasionalmente em sua construção sons tonais. 
Cacofônicos são essas tríades perfeitas e não as dissonâncias. 
(ADORNO, 1975, p. 40). 

 

Não se trata de uma simples opção filosófica, ou mesmo de uma concepção 
específica de música, mas do movimento concreto da linguagem musical: uma 
certa sintaxe musical se desenvolve e, nesse desenvolvimento, exige sua 
transformação e mesmo sua substituição por outras estruturas sintáticas a fim de 
manter sua própria expressividade. O que Schopenhauer diz sobre a melodia e 
que constitui, igualmente, um dos elementos fundamentais de sua “semântica” 
musical — “um afastar-se, um desviar-se contínuo do som fundamental, por diversas 
vias, não apenas para os intervalos harmônicos, a terça e a dominante, mas também 
para cada tom, para a sétima dissonante e os intervalos aumentados; contudo 
sempre seguido de um retorno ao tom fundamental” —, se refere apenas a 
sintagmas musicais cuja cristalização no interior do sistema tonal pode 
efetivamente ter a tendência a criar uma certa semântica — “[a] melodia expressa 
por todos esses caminhos o esforço multifacetado da Vontade, mas também a sua 
satisfação, pelo reencontro final de um intervalo harmônico, e mais ainda do tom 
fundamental” (WWV I/MVR I, p. 341s) —; é justamente quando essa semântica se 
cristaliza como tal que ela começa a perder sua expressividade e deve 
necessariamente ser reformada. Como diz Adorno, “[h]oje, a relação entre música 
e linguagem tornou-se crítica” (ADORNO, 1978a, p. 252).  

 

V 

Essa breve digressão sobre a teoria musical praticada sob a égide da crise 
do sistema tonal é instrutiva para se avaliar o procedimento filosófico central à 
metafísica da música de Schopenhauer. Pois partindo de construtos musicais não 
tonais, estruturados segundo outro sistema de ordenação sonoro e, 
consequentemente, de outra sintaxe, outra retórica e outra temporalidade musicais, 
as transposições analógicas de Schopenhauer perdem tendencialmente seu lastro 
material; ou, metaforicamente, é como se esses construtos materializassem outro 
mundo — um mundo no qual parece imperar outra “escala dos seres”; em que a 
melodia não mais apresenta qualquer linearidade e sentido que possibilite erigi-la 
à condição de espelho do “caminho da Vontade”; em que há outros objetos — outra 
ontologia —, visto que seu sistema de referências individua outros objetos musicais 
— outra ontologia musical, portanto; em que há, em suma, outra e aparentemente 
indecifrável intensionalidade segundo os padrões tonais.  

Evidentemente, no entanto, não se trata de descartar a metafísica da música 
de Schopenhauer unilateralmente como falsa ou equivocada, mas de vislumbrar a 
própria relatividade do seu fundamento. Se vislumbramos o caráter convencional 



  238      O que pode a filosofia da música? 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

 

do sistema sonoro que lhe dá sustentação física, a via intuitiva a tomar consistiria, 
justamente, em desnaturalizar esse sistema sonoro e, com ele, as próprias 
transposições analógicas que servem de fundamento a toda e qualquer metafísica 
da música que opere por meio desse procedimento. Uma tal alternativa implicaria, 
evidentemente, um virtual esvaziamento do conteúdo propriamente metafísico 
desse discurso, mas nem por isso um esvaziamento de seu caráter substancial. Por 
exemplo: se consideramos a consolidação do sistema tonal — e, com ele, das 
diretrizes sintáticas, retóricas e energéticas que a ele se coadunam estruturalmente 
— não como a expressão direta da essência do mundo, mas de um certo mundo — 
digamos, o mundo da modernidade capitalista ocidental —, então conservaremos, 
no limite, o mesmo estatuto robusto da filosofia da música advogado por 
Schopenhauer, porém esvaziado de sua pretensão metafísica transhistórica. Como 
se sabe, é esse, em larga medida, o procedimento teórico operado pelo próprio 
Adorno em sua filosofia da música9: a música é um veículo privilegiado para se 
investigar não mais o mundo idealmente compreendido, mas a sociedade no 
interior da qual um dado sistema de organização sonora emergiu. Em certo sentido, 
pode-se dizer que o pensamento de Adorno neste particular, por conservar uma 
autocompreensão robusta do que deve ser a filosofia da música, é criticamente 
tributário da filosofia da música de Schopenhauer. 

O que pode a filosofia da música? Se a hipótese central deste trabalho estiver 
correta, então pode-se dizer esquematicamente que o pensamento filosófico sobre 
música se verá confrontado com a seguinte alternativa: limitar-se a uma descrição 
psicofísica do fenômeno musical, que poderá ser levada a cabo de maneiras 
diversas e muitas vezes complementares (análise formal, reconstrução 
musicológica, fenomenologia da percepção etc.), ou ousar interpretar esses dados 
analíticos em termos que transcendam o registro da mera descrição. No primeiro 
caso, a filosofia da música será uma disciplina francamente deflacionada em seus 
objetivos e tratará o fenômeno musical, no limite, como “um exercício oculto em 
aritmética, no qual o espírito não sabe que calcula”, para retomarmos os termos 
da crítica de Schopenhauer a Leibniz. Seu desiderato último será estabelecer em 
um discurso coerente os dados analíticos provenientes do contato com o objeto 
musical, sem ousar um esforço interpretativo pronunciado. Por sua vez, esse 
esforço interpretativo será tarefa da filosofia da música na segunda acepção 
supramencionada. Aqui, ela disporá sobretudo da ferramenta conceitual — 
essencialmente falível — da analogia e do estabelecimento de correspondências 
para conferir substância de conteúdo ao seu discurso. Ao passo que sobretudo 
essa acepção da filosofia da música poderá fazer justiça ao seu conceito enfático 
de ser uma filosofia da música em sentido próprio, seu risco maior será o da 
arbitrariedade e o da introjeção de sentido extramusical ao fenômeno musical. De 
qualquer forma, o primeiro imperativo da filosofia da música deve ser a clareza 
sobre o princípio geral de que na linguagem musical criticamente compreendida 
parece operar um dispositivo de se furtar a toda tentativa de fixá-la em um quadro 
de referencialidade estanque e determinado; constitutivo a ela seria assim, em 
outros termos, um mecanismo de dissolver toda intensionalidade prévia e de se 
afirmar como enigma a ser constantemente decifrado. Compreender a linguagem 

                                                            
9 A melhor exposição de Adorno sobre as possíveis relações analógicas entre música e sociedade 
se encontra no artigo de juventude Sobre a situação social da música (1978b), jamais republicado 
por Adorno em suas coletâneas musicais de maioridade, ao que tudo indica, pelo seu caráter 
justamente esquemático. 



Daniel Pucciarelli       239 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 226-239, JUL./DEZ. 2018 

musical, antes de tudo, seria compreender esse mecanismo específico como 
insepararável de toda tentativa de abordá-la. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ADORNO, Theodor. W. Philosophie der neuen Musik. In: ADORNO, T. 
Gesammelte Schriften. Band 11. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1975. 

______. Fragment über Musik und Sprache, In: ADORNO, Theodor. Gesammelte 
Schriften. Band 16. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1978a. 

______. Zur gesellschaftlichen Lage der Musik, In: ADORNO, Theodor. 
Gesammelte Schriften. Band 18. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1978b. 

DAHLHAUS, Carl. Gesammelte Schriften. Band 4. Hermann Danuser (Hrsg.) in 
Verbindung mit Hans-Joachim Hinrichsen und Tobias Plebuch. Laaber, 
Deutschland: Laaber-Verlag, 2002. 

FERRARA, Lawrence. Schopenhauer on music as the embodiment of Will. In: 
JACQUETTE, Dale. (Ed.). Schopenhauer, philosophy, and the arts. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1996. p. 191-195. 

MANN, Thomas. Schriften über Musik und Philosophie. In: MANN, Thomas. 
Ausgewählte Essays in Drei Bänden. Band 3. Frankfurt am Main: Fischer, 1978. 

PRAUSS, Gerold. Kant und das Problem der Dinge an sich. Bonn: Bouvier, 1974. 

PUCCIARELLI, Daniel. Só há Beethoven e Hegel? Breve reflexão sobre uma frase 
de Adorno. Revista Artefilosofia, n. 16, Ouro Preto, 2014. 

______. Elementos da teoria crítica da dissonância de Theodor W. Adorno. Revista 
Kriterion, n. 138, Belo Horizonte, Abril/2018. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Die Welt als Wille und Vorstellung. Textkritisch 
bearbeitet und herausgegeben von Wolfgang Freiherr von Löhneysen. Franfurt am 
Main: Insel, 1996. 

______. O mundo como vontade e como representação. Tradução, apresentação, 
notas e índices: Jair Barboza. São Paulo: Editora UNESP, 2005. Citado no texto 
como “WWV I/MVR I”. 

SCHULZE, Werner. Musik als verborgene metaphysische Übung. In: SCHULZE, 
Werner. Harmonik & Glasperlenspiel (Vortrag). München: Verlag Peter Neubäcker 
& Freies Musikzentrum, 1995. 

Recebido em: 01-09-2018 
Aceito para publicação em: 02-11-18 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JUL./DEZ. 2018 

   

ARQUITETURA, ORGANISMO E SISTEMA: OBSERVAÇÕES SOBRE 
A FILOSOFIA E SUA EXPOSIÇÃO EM SCHOPENHAUER 

ARCHITECTURE, ORGANISM AND SYSTEM: OBSERVATIONS ON PHILOSOPHY 

AND ITS EXPOSITION IN SCHOPENHAUER 
 

 
 

FLAMARION CALDEIRA RAMOS1 
Universidade Federal do ABC (UFABC) — Brasil 

flamarion.ramos@ufabc.edu.br 
 

 

 

RESUMO: A relação entre os quatro livros de O mundo como Vontade e Representação, isto é, 
entre as quatro partes da filosofia de Schopenhauer (gnosiologia, metafísica, estética e ética), tem 
sido uma das questões mais controversas da pesquisa sobre seu pensamento. Saber se a ética é de 
fato mais importante que a estética, ou se a metafísica deve ser subordinada à teoria do 
conhecimento, são questões que têm ocupado frequentemente os intérpretes do filósofo. Há 
diversas interpretações rivais sobre o modo como a filosofia de Schopenhauer deve ser lida, se 
como um sistema arquitetônico e linear, ou orgânico e sem subordinação de uma parte à outra, 
por exemplo. As afirmações do próprio autor sobre o estatuto de sua filosofia nem sempre são 
suficientes para dirimir as controvérsias. No presente artigo, procurarei reconstruir algumas dessas 
leituras e propor uma interpretação própria para o que entendo ser o sistema filosófico de 
Schopenhauer. 

PALAVRAS-CHAVE: Sistema. Organismo. Arquitetura. Exposição. Filosofia. 

ABSTRACT: The relationship between the four books of The World as Will and Representation, that 
is, between the four parts of Schopenhauer's philosophy (gnosiology, metaphysics, aesthetics, and 
ethics), has been one of the most controversial questions within the Schopenhauer-Forschung. To 
know whether ethics is more important than aesthetics, or whether metaphysics should be 
subordinated to the theory of knowledge, are matters that have often occupied the interpreters of 
the philosopher. There are several competing interpretations of how Schopenhauer's philosophy is 
to be read, whether as an architectural and linear system, or organic and without subordination 
from one part to another, for example. The author's own statements about the status of his 
philosophy are not always sufficient to resolve the controversies. In this article, I will try to 
reconstruct some of these readings and propose a proper interpretation for what I understand to 
be Schopenhauer's philosophical system. 

KEYWORDS: System. Organism. Architecture. Exposition. Philosophy. 

 

 

"É igualmente mortal ao espírito ter um sistema e não ter nenhum". 
Friedrich Schlegel 

 

                                                            
1 Professor de Ética e Filosofia Política da Universidade Federal do ABC (UFABC).  

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



Flamarion Caldeira Ramos       241 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JAN./JUN. 2018 

Toda a discussão sobre o estatuto sistemático da filosofia de Schopenhauer 
parte de uma interpretação da seguinte passagem do prefácio à primeira edição2 
de O Mundo como Vontade e Representação: 

Um sistema de pensamentos tem sempre de possuir uma coesão 
arquitetônica, ou seja, uma tal em que uma parte sustenta 
continuamente a outra, e esta, por sua vez, não sustenta aquela, 
em que a pedra fundamental sustenta todas as partes, sem ser por 
elas sustentada; em que o topo é sustentado, sem, no entanto, 
sustentar. Ao contrário, um único pensamento [ein einziger 
Gedanke], por mais abrangente que seja, guarda a mais perfeita 
unidade. Se, todavia, em vista de sua comunicação, é decomposto 
em partes, então a coesão destas tem de ser, por sua vez, orgânica, 
isto é, uma tal em que cada parte tanto conserva o todo quanto é 
por ele conservada, nenhuma é a primeira ou a última, o todo 
ganha em clareza mediante cada parte, e a menor parte não pode 
ser plenamente compreendida sem que o todo já o tenha sido 
previamente. — Um livro tem de ter, entrementes, uma primeira e 
uma última linha; nesse sentido, permanece sempre bastante 
dessemelhante a um organismo, por mais que se assemelhe a este 
em seu conteúdo. Consequentemente, forma e estofo estarão aqui 
em contradição. (WWV I/MVR I, p. XXV-XXVI).3  

 

Se nos basearmos nessa passagem e na sequência em que Schopenhauer 
afirma como a sua principal obra deve ser lida, teríamos que ter em vista essa 
primazia da metáfora do organismo em detrimento da metáfora da arquitetura para 
caracterizar sua filosofia e o modo como ela foi exposta. O sistema de 
Schopenhauer é apresentado nos quatro livros que compõe sua obra principal, O 
Mundo como Vontade e Representação. Poderíamos dizer que cada livro tem uma 
unidade temática, sendo o primeiro dedicado a fornecer as bases epistemológicas 
da doutrina por meio de uma teoria da representação; o segundo, desenvolve o 
núcleo de sua metafísica, a descoberta do “mundo como vontade”; o terceiro livro 
apresenta a teoria das ideias — a representação para além do princípio de razão, o 
objeto da arte; o quarto livro apresenta a ética por meio da teoria da afirmação e 
da negação da vontade de viver. Todavia, como exposição de um único 
pensamento, a filosofia de Schopenhauer não pode apresentar-se de modo 
arquitetônico, como uma sequência dedutiva a partir de um único princípio, e 
constitui-se mais como um todo de proposições que se condicionam e se 
completam mutuamente. Essas proposições são compostas em pequenos grupos, 
de modo que o único pensamento encontra neles uma exposição particular, mas 
de uma maneira tal que cada grupo, enquanto parte do sistema, exponha o todo 
que é o desdobramento daquele único pensamento. As diferentes disciplinas que 

                                                            
2 Schopenhauer começou a redigir sua obra principal, O Mundo como Vontade e Representação, a 
partir de 1814 em Dresden. A obra foi publicada em dezembro de 1818, mas com a data de 1819. 
Em 1844 publicou uma segunda edição contendo um segundo volume de complementos e em 
1859 uma terceira edição revisada. As citações da obra de Schopenhauer serão referenciadas de 
acordo com as siglas adotadas para o presente dossiê. Em geral, darei preferência às traduções 
disponíveis em português, indicando, porém, eventuais modificações. 
3 Sempre citarei a obra principal de Schopenhauer segundo a tradução de Jair Barboza da Editora 
Unesp. Nesta passagem que constitui a base do presente artigo fiz uma pequena modificação da 
expressão “pensamento único” por “único pensamento”. Essa terrível nuance se justifica pela má 
lembrança que a expressão “pensamento único” evoca, desde os anos noventa, e segue a sugestão 
de Paulo Licht dos Santos em sua tradução do artigo de M. Kossler, intitulado “A única intuição — 
o único pensamento: Sobre a questão do sistema em Fichte e em Schopenhauer (2007). 



 242      Arquitetura, organismo e sistema 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JUL./DEZ. 2018 

 

compõem as partes desse sistema, concebido de modo orgânico, são para 
Schopenhauer quatro pontos de vista de um único pensamento: “quando se levam 
em conta os diferentes lados desse único pensamento a ser comunicado, ele se 
mostra como aquilo que se nomeou seja metafísica, seja ética, seja estética. E 
naturalmente ele tinha de ser tudo isso, caso fosse o que, como já mencionado, o 
considero” (Idem, ibidem).4 

Toda a problemática do texto do prefácio diz respeito ao caráter sistemático 
ou não da filosofia de Schopenhauer. É controverso dizer se nessa passagem 
Schopenhauer utiliza a expressão “sistema” como sinônimo de “arquitetônico” e 
como o contrário de um pensamento “orgânico”, ou se a palavra “sistema” indica 
um conceito superior que poderia ser dividido pelos adjetivos contrários, 
“arquitetônico” ou “orgânico”. Seja como for, “arquitetônico” e “orgânico” são de 
fato conceitos antagônicos. Tendo em vista que Schopenhauer em diversas 
passagens, que citaremos abaixo, utiliza-se da expressão “sistema” para caracterizar 
sua própria filosofia, assumiremos que seu pensamento tem uma forma sistemática 
e discutiremos até que ponto a filosofia exposta por ele ao longo de sua vida e na 
forma de livros publicados de fato conseguiu escapar da forma arquitetônica de 
sistema, negada explicitamente pelo próprio autor no prefácio de 1818. A hipótese 
que avanço neste texto é que embora defenda uma concepção orgânica de 
pensamento, a obra de Schopenhauer foi assumindo ao longo dos anos uma forma 
expositiva cada vez mais arquitetônica. Talvez resida justamente nessa disparidade 
entre forma e conteúdo a origem de muitas das dificuldades da interpretação de 
sua filosofia e a caracterização dela como “aporética, antinômica e paradoxal”. 

Embora a filosofia de Schopenhauer possa ser vista como uma crítica da 
metafísica tradicional, por negar a possibilidade de hipóstases transcendentes e se 
basear numa rígida teoria do conhecimento, ele não chega a negar a possibilidade 
de um conhecimento que dê conta do todo da experiência. A filosofia tem como 
seu objeto a experiência, mas não essa ou aquela determinada experiência e sim 
a “experiência em geral”, sua possibilidade, seu domínio, seu conteúdo essencial, 
seus elementos externos e internos, sua forma e matéria. Por essa razão, 
Schopenhauer irá criticar Kant por sua definição de metafísica como ciência de 
meros conceitos. 

Uma definição de filosofia incomum e indigna, mas que mesmo 
Kant oferece, é aquela segundo a qual ela seria uma ciência de 
meros conceitos. Toda a propriedade dos conceitos não consiste 
em nada senão naquilo que se depositou neles após ter sido 
solicitado e retirado do conhecimento intuitivo, essa fonte efetiva 
e inesgotável de toda compreensão. Por isso uma filosofia 
verdadeira não se deixa entretecer com meros conceitos abstratos; 
pelo contrário, ela deve ser fundada na observação e experiência, 
tanto a interna quanto a externa. (P/P II, p. 35).5 

 

                                                            
44 O que Schopenhauer o considera nada mais é do que aquilo “que por muito tempo se procurou 
sob o nome de filosofia” (Idem). 
5 Ao longo do presente artigo farei algumas citações do importante ensaio Sobre a Filosofia e seu 
método, texto que abre o segundo volume dos Parerga e Paralipomena de 1851. Para esse texto e 
alguns outros dos Parerga me valerei das traduções que publiquei pela editora Hedra (Cf. 
SCHOPENHAUER, 2010 e 2012). 



Flamarion Caldeira Ramos       243 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JAN./JUN. 2018 

A crítica de Schopenhauer a Kant tem como objetivo a construção de um 
novo conceito de metafísica, pois se para Kant a finitude da razão impedia que o 
conhecimento especulativo fosse além de uma fé racional, para Schopenhauer a 
limitação do saber teórico deve dar lugar a um tipo de experiência capaz de ir 
além das meras formas da intuição. Essa experiência será localizada no próprio 
corpo, como chave ao em si do mundo, pois a vontade presente à consciência de 
si de cada um não está inteiramente submetida às formas de apreensão dos objetos 
externos. Todavia, o objeto primordial da filosofia é a experiência, embora não 
como nas demais ciências esta ou aquela experiência particular, mas a experiência 
em geral, isto é, a forma e o conteúdo de toda experiência possível. Por isso, seu 
passo inicial consiste em considerar o meio pelo qual se torna possível a 
experiência, e este meio é para Schopenhauer o intelecto como foco do 
conhecimento. A philosophia prima será, assim, uma investigação sobre a 
faculdade de conhecimento, seu alcance e seus limites. Essa investigação se divide, 
por um lado, pelo estudo das representações intuitivas, primárias, dadas ao 
entendimento, por isso chamada dianologia. Por outro lado, o estudo das 
representações secundárias, abstratas, forma a teoria da razão ou lógica. Para 
Schopenhauer, as intuições empíricas possuem as formas do tempo, do espaço e 
da causalidade e, embora intelectuais, não são abstratas. Portanto, o domínio do 
intuitivo teria primazia em relação ao abstrato, que é sempre derivado do primeiro. 
Se, por um lado, Schopenhauer nega que o conhecimento sensível seja meramente 
cego e sem conceito, pois ele já conteria a forma da experiência, por outro lado, 
não haveria conceitos sem sua referência ao empírico,  

pois, são justamente os conceitos que adquirem todo significado, 
todo conteúdo, unicamente por sua referência às representações 
intuitivas, dos quais foram abstraídos, extraídos, quer dizer 
formados por abstração de todo inessencial. Portanto, se deles é 
retirada a base da intuição, são vazios e nulos. As intuições, ao 
contrário, têm significado imediato e bastante grande (nelas 
objetiva-se a coisa em si): elas representam-se a si mesmas, 
enunciam-se por si mesmas, não tem um conteúdo meramente 
emprestado como os conceitos. (KK/CK, trad. SCHOPENHAUER, 
1980, pp. 132-3).6 

 

Schopenhauer não diz que a filosofia prescinde completamente de 
conceitos abstratos. Pelo contrário, essa é sua matéria, embora não sua fonte, pois 
ela é não uma ciência a partir de conceitos, mas em conceitos7. O mérito de Kant 
consiste em ter reconhecido que os conceitos mais abstratos só permitem um uso 
na experiência e não na metafísica, isto é, só permitem ligar um fato ao outro 
(como a causalidade, única categoria aceita por Schopenhauer), não utilizá-lo para 
além dos fenômenos. É certo, também, que existem intuições puras (como o tempo 

                                                            
6 Para um comentário e uma crítica da interpretação que Schopenhauer faz da filosofia de Kant e 
da chamada “revolução copernicana”, ver Martin Booms (2003, pp. 65-126). 
7 “Conceitos universais devem ser de fato o estofo em que a filosofia deposita e conserva o seu 
conhecimento; contudo, não devem ser a fonte a partir da qual ela o haure: é o terminus ad quem, 
e não a quo. A filosofia não é, como Kant a define, uma ciência a partir de conceitos, mas ciência 
em conceitos” (WWV II/MVR II, pp. 49-50). Vale a pena para essa passagem reproduzir o original 
alemão: “Allgemeine Begriffe sollen zwar der Stoff seyn, in welchen die Philosophie ihre Erkenntniß 
absetzt und niederlegt; jedoch nicht die Quelle, aus der sie solche schöpft: der terminus ad quem, 
nicht a quo. Sie ist nicht, wie Kant sie definirt, eine Wissenschaft aus Begriffen, sondern in Begriffen” 
(SCHOPENHAUER, 1972, vol. III. p. 48). 



 244      Arquitetura, organismo e sistema 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JUL./DEZ. 2018 

 

e o espaço), e até mesmo um conhecimento a priori, que diz respeito apenas à 
parte formal da experiência. Mas apenas essa parte formal não esgota a 
experiência; assim, a metafísica, enquanto ciência da experiência em geral, deve 
basear-se não apenas em conceitos puros a priori, ou na parte formal do 
conhecimento, mas deve ter uma origem empírica, nos fatos da consciência externa 
e interna: a metafísica não é apenas dedução das categorias do entendimento, mas 
decifração da experiência dada. E tal experiência, ainda que tenha no tempo, no 
espaço e na causalidade suas formas puras, não se esgota aí. Dessa forma, na 
impossibilidade que a filosofia encontra em se deter em meras determinações 
abstratas de pensamento, Schopenhauer irá sublinhar, especialmente contra Hegel 
que a filosofia deve  

assim como a arte e a poesia, ter sua fonte na apreensão intuitiva 
do mundo: também não se deve proceder nela com tanto sangue 
frio, embora a cabeça tenha de ficar em cima, de tal modo que no 
final o homem todo não agisse com o coração e a cabeça, ficando 
inteiramente abalado. Filosofia não é nenhum exemplo de 
álgebra. Por isso disse Vauvenargues: Les grandes pensées 
viennent du coeur. (P/P II, pp. 35-6). 

 

A partir dessa caracterização da filosofia, podemos tentar decifrar a 
afirmação aparentemente enigmática que abre o mesmo ensaio Sobre a filosofia e 
seu método, presente nos Parerga e Paralipomena (1851) que acabamos de citar: 
“A base e o solo sobre os quais repousam todos os nossos conhecimentos e 
ciências é o inexplicável. É a ele que se refere toda explicação, por meio de muitas 
ou poucas etapas intermediárias, assim como no mar a sonda encontra o fundo, 
tanto em uma grande quanto em uma pequena profundidade, mas deve, por fim, 
encontrá-lo por toda a parte. Esse inexplicável cabe à metafísica” (Ibid., p. 29). 
Ingrata tarefa esta da metafísica: dar conta daquilo que é inexplicável. Por isso, 
Schopenhauer tentará arrumar um lugar próprio para a filosofia que não se 
identifica com o da ciência e nem com o da arte, mas estará a meio caminho entre 
os dois. 

Desde o início de sua reflexão filosófica Schopenhauer define a filosofia 
como um olhar para aquilo que há de mais essencial no mundo, que considera as 
coisas independentemente de qualquer relação, de seu vir-a-ser, isto é, das 
mediações que fazem com que elas se tornam o que são. Essa visão da filosofia já 
está presente na primeira edição de sua obra principal (1818), quando o filósofo 
afirmava que  

o autêntico modo de consideração filosófico do mundo, ou seja, 
aquele que nos ensina a conhecer a sua essência íntima e, dessa 
maneira, nos conduz para além do fenômeno, é exatamente 
aquele que não pergunta “de onde”, “para onde”, “por que”, mas 
sempre e em toda parte pergunta apenas pelo quê (Das) do 
mundo; quer dizer, não considera as coisas de acordo com alguma 
relação, isto é, vindo a ser e perecendo, numa palavra, conforme 
uma das quatro figuras do princípio de razão, mas diferentemente, 
tem por objeto precisamente aquilo que permanece após eliminar-
se o modo de consideração que segue o referido princípio, 
noutros termos, tem por objeto o ser do mundo sempre igual a si 
e que aparece em todas as relações, porém sem se submeter a 



Flamarion Caldeira Ramos       245 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JAN./JUN. 2018 

estas, numa palavra, as ideias mesmas. A filosofia, como a arte, 
procede de tal conhecimento. (WWV II/MVR II, p. 323 / trad., p. 
317). 

 

Nesse primeiro momento, portanto, a filosofia era definida por 
Schopenhauer pelo seu parentesco com a arte: ambas teriam em comum o fato de 
não partirem de relações estabelecidas pelo princípio de razão, mas do 
conhecimento intuitivo das ideias. Como as ideias são conhecidas por uma espécie 
de intuição imediata, então a filosofia não pareceria ter a ver com uma atividade 
puramente racional de conceitos, já que esses são sempre abstrações. Daí sua 
distância em relação à ciência e sua proximidade com a arte: “Pois a arte não tem 
a ver como a ciência meramente com a razão, mas com a mais íntima essência do 
homem [...]. E esse é o caso com minha filosofia; pois ela será filosofia como arte” 
(HN/MP, vol. I, p. 186)8. 

A delimitação da tarefa da filosofia indica, porém, uma dificuldade 
fundamental: ela deve trazer ao conceito aquilo que é da ordem da intuição e do 
sentimento e, portanto, concreto. Ocorre que o conceito é sempre incapaz de fazer 
isso, pois a abstração da realidade que é feita pela razão e que origina conceitos 
nunca preservam a riqueza do mundo intuitivo. Daí o recurso à arte que mostraria, 
de maneira imediata, o conteúdo concreto da intuição, a saber, as ideias. À medida, 
porém, que as noções de ideia e conceito vão assumindo um perfil mais definido 
na obra de Schopenhauer, a filosofia passa a ser menos algo quase idêntico à arte 
e mais alguma coisa entre a ciência e a arte.  

O elemento metafísico [das Metaphysiche], para Schopenhauer, é aquilo que 
há de mais concreto e não aquilo que é meramente abstraído da experiência. A 
arte, que é a contemplação das coisas independente do princípio de razão e 
apreende aquilo que no mundo subsiste fora e independente de toda relação, que 
é a essência do mundo e o verdadeiro substrato dos fenômenos, participa de um 
modo de conhecimento próximo ao modo de conhecimento da filosofia. Daí o 
parentesco profundo entre ambas. Como diz o filósofo, “não é somente a filosofia, 
mas também as belas artes trabalham para resolver o problema da existência” 
(WWV II/MVR II, p. 463).  

A diferença reside em que, enquanto a arte apresenta uma imagem intuitiva 
da vida, a filosofia a explica através de conceitos abstratos. Uma oferece, por isso 
uma satisfação provisória, já que está limitada ao instante da intuição, já a outra 
uma resposta definitiva, fixada em conceitos9. É sobretudo na exposição das ideias 
que a arte revela seu teor especulativo, pois as ideias não são como os conceitos 
algo abstraído das intuições, mas a objetivação mesma da essência do mundo. Vale 

                                                            
8 Esse fragmento é de 1814, num período em que o parentesco da filosofia com a arte era 
constantemente sublinhado pelo autor. 
9 Uma anotação manuscrita do ano de 1817 já expressava de maneira clara o lugar da filosofia: “Na 
medida em que a filosofia não é um conhecimento segundo o princípio de razão, mas 
conhecimento da ideia, ela deve ser posta entre as artes; só que ela não expõe a ideia, como as 
outras artes, como ideia, isto é, intuitivamente, mas in abstracto. Mas como todo assentar em 
conceitos é um saber, ela é então também uma ciência: de fato ela é uma mescla [Mittleres] de arte 
e ciência, ou antes algo que une a ambas”. (HN/MP, vol. I, p. 482). Cf. KOSSLER, 1990, p. 155. 



 246      Arquitetura, organismo e sistema 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JUL./DEZ. 2018 

 

a pena citar uma passagem que nos oferece com clareza a concepção do filósofo 
sobre o lugar da filosofia em relação à ciência e à arte:  

A filosofia ou metafísica, como teoria da consciência e seu 
conteúdo em geral, ou da totalidade da experiência como tal, não 
entra na relação [das ciências particulares]; pois ela não segue a 
consideração exigida pelo princípio de razão, mas antes toma esse 
mesmo como objeto. Ela deve ser vista como o baixo contínuo de 
todas as ciências, é porém, de um tipo mais elevado do que essas 
e aparentada com a arte quase tanto quanto com a ciência. (WWV 
II/MVR II, p. 40).10 

 

Tudo estaria perfeito se não fosse a incapacidade da razão de expor o rico 
conteúdo da experiência imediata. Essa incapacidade não é responsável apenas 
pela falta de certeza apodítica da metafísica, mas também pelo seu caráter quase 
hipotético. Na verdade, essas limitações que Schopenhauer assinala para sua 
própria filosofia se deve ao menos a três fatores: primeiro, o caráter secundário da 
razão, sempre dependente de uma intuição e por isso incapaz de se mover sem 
qualquer referência à experiência; em segundo lugar, a imperfeição metafísica 
(essencial) do intelecto, mero instrumento da vontade, feito para a execução de 
seus fins e não originariamente destinado ao conhecimento puro das coisas; e por 
último, o filósofo reconhece que o caminho que leva da intuição da vontade na 
consciência de si ao reconhecimento da vontade no mundo é apenas uma visada 
inadequada para resolver todos os mistérios do mundo: “também a percepção 
interna que nós temos de nossa própria vontade, de modo algum oferece um 
conhecimento completo e adequado da coisa em si” (WWV II/MVR II, p. 220). É 
verdade que o contato que temos com os atos de nossa própria vontade é o único 
a nós imediatamente conhecido e está, portanto, mais livre das formas da 
representação que todos os outros objetos da consciência. Mesmo assim, ele ainda 
é mediatizado, não apenas por manter a relação sujeito e objeto (algo que conhece 
— a consciência de si, se relaciona, por meio do intelecto, com algo a ser 
conhecido), mas ainda por manter intocada a forma do tempo, enquanto forma do 
sentido interno na consciência de si. O que a torna mais imediata que qualquer 
outra intuição é o fato de estar livre da forma do espaço e de “toda forma da 
causalidade mediatizada pela intuição sensível” (Ibid.). Por isso, continua o 
filósofo, “nesse conhecimento a coisa em si despojou-se em grande parte de seus 
véus, mas não apareceu ainda inteiramente nua (Ibid.)”. 

Se é assim, ou seja, se a filosofia de Schopenhauer, entendida como 
metafísica fundada na experiência, isto é, na experiência imediata do sujeito, é 

                                                            
10 Essa concepção da filosofia, como tão aparentada com a ciência quanto com a arte por um lado, 
e por outro como superior a ambas, nos parece ser a visão definitiva do filósofo, ainda que outras 
passagens possam levar a outras interpretações.  Sobre isso nos filiamos à interpretação de R. Malter 
(1991, p. 37): “Se Schopenhauer frequentemente reforça a proximidade da filosofia com a arte, isso 
não quer dizer que exista nele uma tendência a negar os momentos que a filosofia tem em comum 
com a ciência. Está claro a partir da concepção de conjunto ainda a ser explicada do pensamento 
de Schopenhauer, porque a filosofia e a arte estão mais próximas uma da outra do que a filosofia 
e a ciência: o interesse de Schopenhauer recai muito menos sobre o lado formal-metodológico do 
pensar filosófico do que sobre o lado conteudístico [inhaltlich]. É verdade que a questão pelo como 
da compreensão da essência do mundo tematizado no mundo como vontade e representação poder 
ser comunicada in abstracto, é de fundamental importância para Schopenhauer, mas ainda mais 
fundamental é seu interesse na essencialidade a ser retratada do mundo”.  



Flamarion Caldeira Ramos       247 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JAN./JUN. 2018 

baseada numa certeza apenas plausível, então não surpreenderá a forma expositiva 
que essa filosofia assumirá. Não apenas a certeza apodítica será abandonada; a 
própria ideia de “sistema” é relativizada, o que dará lugar à forma ensaística e 
aforismática que a filosofia de Schopenhauer apenas esboçará. E principalmente, 
o conhecimento de um princípio ou fundamento absoluto é objeto não apenas de 
uma crítica gnosiológica, mas também de uma recusa. 

Como vimos no início, a dificuldade da forma expositiva de sua filosofia é 
colocada por Schopenhauer com toda a clareza no prefácio à primeira edição de 
sua obra principal. A noção do único pensamento de certo modo relativiza a noção 
de sistema, e a dessemelhança entre seu conteúdo e sua exposição é justamente 
sintoma disso. 

Talvez essa clivagem conscientemente assumida seja uma das fontes das 
célebres “aporias, contradições e paradoxos” da filosofia de Schopenhauer. O 
“sistema” nunca fecha, pois justamente a forma expositiva necessariamente 
sistemática, porque conceitual, que ele possui, nunca alcançará aquele 
“espelhamento” que constitui sua tarefa. Ciente dessa dificuldade e sem contradizer 
sua intuição originalmente orgânica, Schopenhauer não verá dificuldade de referir-
se à sua obra como “sistemática” e para convencer-se disso basta mencionar aqui 
alguns exemplos, mencionados como elementos para uma futura reconstrução 
sistemática da filosofia de Schopenhauer. 

Na primeira edição de sua obra principal, Schopenhauer não dividiu seu 
texto em parágrafos [§§] como passou a fazer apenas a partir da segunda edição de 
1844. O segundo volume é estruturado em capítulo que fazem referência a esses 
parágrafos e estabelecem assim uma relação sistemática com os mesmos. O mesmo 
acontecerá no segundo volume dos Parerga e Paralipomena, onde em seu curto 
prefácio Schopenhauer assume explicitamente a noção de sistema: 

Esses escritos complementares acessórios de minhas obras mais 
importantes, sistemáticas consistem em parte em alguns tratados 
sobre temas particulares bem variados, em parte em pensamentos 
específicos sobre objetos ainda mais variados. Tudo isso é reunido 
aqui porque em razão de sua matéria parte desses elementos não 
poderiam encontrar seu lugar nas obras sistemáticas, enquanto a 
outra parte está aqui apenas porque vieram à lume muito tarde 
para encontrar seu lugar em tais obras. (P/P I, p. 5). 

 

Poderíamos ainda mencionar uma passagem do final do último capítulo dos 
Complementos ao segundo livro que menciona a ideia de uma “arquitetônica”. 
Trata-se do capítulo 28 chamado “Característica da Vontade de viver” em que 
Schopenhauer menciona a ligação dessa temática com o que é tratado no quarto 
livro, mas dada sua arquitetônica pré-estabelecida, antes de tratar da ética caberia 
passar à estética11. E se quisermos mencionar um texto mais antigo, vale dizer que 
já na dissertação de 1813 Sobre a quadrupla Raiz do Princípio de Razão Suficiente, 

                                                            
11 “Eu somente preciso bem chamar a atenção para o fato de que as considerações com as quais 
aqui encerro o segundo livro já apontam contundentemente para o grave tema do quarto livro, 
sim, levariam diretamente a ele se a minha arquitetônica não fizesse necessário que primeiro eu 
inserisse entre os dois, como uma segunda consideração do mundo como representação, o nosso 
terceiro livro com seu jovial conteúdo, cuja conclusão, no entanto, de novo aponta para o mesmo 
grave tema” (WWV II/MVR II, p. 432). 



 248      Arquitetura, organismo e sistema 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JUL./DEZ. 2018 

 

Schopenhauer se refere a uma apresentação alternativa das formas do princípio de 
razão que ao invés de serem arroladas segundo uma ordem intuitiva, poderia ser 
exposta numa forma sistemática: assim, ao invés da ordem de apresentação das 
quatro formas do princípio de razão, tais como exposta na dissertação de 1813, a 
saber: a) princípio de razão do devir, que rege as representações intuitivas dadas 
ao entendimento na experiência empírica; b) princípio de razão do conhecer, que 
rege as representações abstratas, os conceitos, dados pela razão; c) princípio de 
razão do ser, que é dado pelas formas a priori da intuição, o tempo e o espaço; d) 
princípio de razão do agir humano, a motivação; teríamos, ao invés dessa, uma 
exposição sistemática que traria a seguinte ordem:  

primeiro deve expor-se o princípio de razão do ser, e deste, seu 
primeiro emprego no tempo, como o mais simples e que contém 
o esquema de todos os demais, como o protótipo de toda finitude; 
então, depois de expor a razão do ser também no espaço, a lei de 
causalidade, da qual se segue a motivação, e por último o 
princípio de razão suficiente do conhecer, uma vez que os outros 
se baseiam em representações imediatas e este em representações 
de representações. (SG/PR, In: SCHOPENHAUER, 1972, vol. I, p. 
150)12. 

 

Por fim, como expressão do caráter sistemático de sua filosofia, citamos 
outro texto do ensaio Sobre a filosofia e seu método que ao mencionar a questão 
da divisão das matérias na filosofia parece apresentar a visão madura e talvez 
definitiva sobre a estrutura sistemática de sua obra. Por conta de sua importância 
e apesar de longa, a citamos na íntegra: 

A filosofia tem como seu objeto a experiência, é verdade, mas não 
como as outras ciências, essa ou aquela experiência determinada, 
mas a experiência mesmo em geral e como tal, segundo sua 
possibilidade, seu domínio, seu conteúdo essencial, seus 
elementos internos e externos, sua forma e sua matéria. Por 
conseguinte, a filosofia deve ter uma base empírica e não ser 
entretecida a partir de conceitos puros e abstratos, como eu 
expliquei de maneira pormenorizada no capítulo 17 do segundo 
volume de minha obra principal (págs. 180-185) e também resumi 
rapidamente acima no parágrafo 9. Por aquilo que se declarou ser 
seu tema, resulta que a primeira coisa que ela tem que considerar 
é o medium pelo qual a experiência em geral se apresenta a si 
mesma, ao lado de sua forma e natureza. Esse medium é a 
representação, o conhecimento, portanto o intelecto. Dessa forma, 
toda filosofia deve começar com uma investigação sobre a 
faculdade de conhecimento, suas formas e leis, assim como de sua 
validade e de seus limites. Uma tal investigação será a philosophia 
prima. Ela se divide, de um lado, na consideração das 
representações primárias, isto é, intuitivas, parte que recebe o 
nome de Dianologia ou teoria do entendimento; e de outro, na 
consideração das representações secundárias, isto é, abstratas, 
assim como da ordenação de sua manipulação, formando assim a 

                                                            
12 Essa tese é sustentada por Schopenhauer justamente num parágrafo da dissertação denominado 
“ordenação sistemática” (§ 52 da primeira edição e §46 da segunda): “A ordem em que expus as 
diversas formas do princípio de razão suficiente não é a sistemática, mas foi escolhida tendo em 
vista a mera clareza, para começar com a mais conhecida e que necessita menos das demais” (Idem, 
Ibidem). 



Flamarion Caldeira Ramos       249 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JAN./JUN. 2018 

lógica ou a teoria da razão. Essa parte geral compreende, ou 
melhor, substitui ao mesmo tempo aquilo que outrora se chamava 
Ontologia, que compunha a teoria das propriedades mais 
universais e essenciais das coisas em geral enquanto tais. Pois se 
considera como propriedades das coisas em si mesmas o que 
somente pertence a elas em consequência da forma e da natureza 
de nossas faculdades representativas, já que todos os seres que 
essas apreendem devem se exibir de acordo com a forma e 
natureza da nossa faculdade representativa e, por isso, deve trazer 
em si certas propriedades comuns a todas elas. Isso se compara 
ao ato de atribuir uma cor aos objetos a partir da lente pela qual 
as vemos. 
A filosofia que se segue de tal investigação é a metafísica em 
sentido estrito, pois ela não apenas reconhece aquilo que existe, 
a natureza, a ordena e a considera em seu nexo, mas também a 
apreende como um fenômeno dado, mas de alguma maneira 
determinado, na qual se apresenta um ser dela mesma diferente, 
que seria então a coisa em si. Esta última é aquilo que ela busca 
conhecer mais de perto: os meios para isso são, em parte, a 
combinação da experiência externa com a interna e, em parte, a 
conquista de uma compreensão do fenômeno em seu conjunto, 
por meio da descoberta de seu sentido e de sua conexão — o que 
pode ser comparado à leitura dos caracteres misteriosos de um 
escrito desconhecido. Nesse caminho, a filosofia chega, a partir da 
aparência, àquilo que aparece [Erscheinende], àquilo que está 
escondido atrás da primeira; por isso ta meta ta fisika. 
Consequentemente, ela se divide em três partes:  
 Metafísica da natureza 
 Metafísica do belo 
 Metafísica dos costumes 
A dedução dessa divisão pressupõe já a metafísica. Essa indica a 
coisa em si, a essência íntima e última do fenômeno como 
presente em nossa vontade; por isso será investigada, depois da 
consideração de como ela se apresenta na natureza externa, sua 
manifestação imediata e bem diferente em nosso íntimo, donde 
surge a metafísica dos costumes. Antes disso, porém, será tomada 
em consideração a compreensão mais completa e pura de sua 
manifestação objetiva e exterior, que nos é oferecida pela 
metafísica do belo. (P/P II, p. 46-48). 

 

A partir dessa estrutura sistemática poderão surgir fragmentos de 
pensamento que complementam o sistema. O sistema, porém, não é um único 
sistema, como pensado por autores como Hegel e Schelling, mas a visão de mundo 
de Schopenhauer apresentada de forma sistemática. Como qualquer outra visão de 
mundo ela não pretende esgotar todo o conhecimento possível e reconhece 
claramente suas limitações. Para aproximar-se da inesgotável fonte de 
conhecimentos que é a experiência não deve ser dispensada a fina observação e 
a espirituosa compreensão, constitutiva dos grandes gênios. Essa genialidade é 
aquela que se pode apreciar nos “escritos de espíritos privilegiados como 
Teofrastro, Montaigne, La Rochefoucauld, Labruyère, Helvétius, Chamfort, 
Addison, Shaftesbury, Shenstone, Lichtenberg entre outros. Mas isso não se deve 
buscar nem aturar nos compêndios de professores de filosofia sem espírito e por 
isso hostis a ele” (Ibid., p. 49). 

 



 250      Arquitetura, organismo e sistema 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JUL./DEZ. 2018 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

BOOMS, Martin. Aporie und Subjekt. Die erkenntnistheoretische Entfaltungslogik 
der Philosophie Schopenhauers. Würzburg: Königshausen und Neumann, 2003. 

BRANDÃO, Eduardo. O Conceito de Matéria na obra de Schopenhauer. Tese de  

Doutorado. São Paulo: Universidade de São Paulo, 2003 

______. A concepção de matéria em Schopenhauer e o Absoluto. In: SALLES, João 

C. (Org.). Schopenhauer e o Idealismo alemão. Salvador: Quarteto, 2004. p. 45-57.  

CACCIOLA, Maria L. M. O. A Crítica da Razão no Pensamento de Schopenhauer. 

Dissertação de mestrado. São Paulo: Universidade de São Paulo, 1981. 

______. Schopenhauer e a Questão do Dogmatismo. São Paulo: Edusp, 1994. 

______. O intuitivo e o abstrato na filosofia de Schopenhauer. In: SALLES, J. C. 

(Org.). Schopenhauer e o Idealismo alemão. Salvador: Quarteto, 2004. p. 169-186. 

GUÉROULT, Martial. Études de Philosophie allemande. New York: Hildesheim, 

1977. 

HORSTMANN, Rolf-Peter. Die Grenzen der Vernunft. Eine Untersuchung zu Zielen 
und Motiven des Deutschen Idealismus. 3ª ed. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 2004. 

KANT, Immanuel. Prolegómenos a toda a metafísica futura. Trad. Artur Morão. 

Lisboa: Edições 70, 1987. 

______. Crítica da Razão Pura. Trad. de Manuela Pinto dos Santos e Alexandre F. 

Morujão. Lisboa: Ed. Calouste Gulbenkian, 1993.  

KOSSLER, Matthias. Substantielles Wissen und subjektives Handeln: dargestellt in 
einem Vergleich von Schopenhauer un Hegel. Frankfurt a. M., Bern, Paris, New 

York: Lang, 1990. 

______. A única intuição — o único pensamento: Sobre a questão do sistema em 

Fichte e em Schopenhauer. Revista Dois Pontos. Curitiba, São Carlos, v. 4, n. 1, p. 

153-173, abril de 2007. 

LEBRUN, Gérard. Kant e o Fim da Metafísica. Trad. de Carlos Aberto Ribeiro de 

Moura. São Paulo: Martins Fontes, 1993.  

MALTER, Rudolf. Arthur Schopenhauer. Transzendentalphilosophie und 
Metaphysik des Willens. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-holzboog, 1991. 

SCHOPENHAUER, Arthur. ______. Sämtliche Werke. Editadas e comentadas 

criticamente por Arthur Hübscher. Wiesbaden: F. A. Brockhaus, 1972, 7 vols. 

______. Crítica da Filosofia Kantiana. Tradução de Maria Lúcia Cacciola. Coleção 

“Os Pensadores”. 2ª ed. São Paulo: Abril Cultural, 1980. 

______. Der Handschriftliche Nachlass. 5 vols. HÜBSCHER, Arthur (Ed.). Munique: 

Deutscher Taschenbuch Verlag, 1985. 

______. Parerga und Paralipomena. 2 vols. Zurique: Haffmans, 1988. 



Flamarion Caldeira Ramos       251 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 240-251, JAN./JUN. 2018 

______. Sobre o Fundamento da Moral. Tradução de Maria Lúcia Cacciola. São 

Paulo: Martins Fontes, 1995. 

______. Sobre a filosofia e seu método (Capítulos 1 — 7 de Parerga e Paralipomena 
de Arthur Schopenhauer). Organização e tradução de Flamarion C. Ramos. São 

Paulo: Hedra, 2010. 

______. Sobre a ética. (Capítulos 8 — 15 de Parerga e Paralipomena de Arthur 

Schopenhauer). Organização e tradução de Flamarion C. Ramos. São Paulo: Hedra, 

2012. 

______. O Mundo como Vontade e como Representação. Primeiro tomo. 2ª ed. 

Tradução de Jair Barboza. São Paulo: Unesp, 2015a. 

______. O Mundo como Vontade e como Representação. Segundo tomo: 

Suplementos aos quatro livros do primeiro tomo Tradução de Jair Barboza. São 

Paulo: Unesp, 2015b. 

 

 

Recebido em: 31-07-2018 

Aceito para publicação em: 02-11-18 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

   

SCHOPENHAUER E A PESSIMISMUS-FRAGE: A INFLUÊNCIA DA 
FILOSOFIA SCHOPENHAUERIANA DURANTE A CONTROVÉRSIA 
SOBRE O PESSIMISMO NA FILOSOFIA ALEMÃ DO FINAL DO 

SÉCULO XIX 
SCHOPENHAUER AND THE PESSIMISMUS-FRAGE: THE INFLUENCE OF 

SCHOPENHAUERIAN PHILOSOPHY DURING THE CONTROVERSY ABOUT 

PESSIMISM IN GERMAN PHILOSOPHY BY THE END OF THE 19TH CENTURY 
 

 

 
DANIEL QUARESMA FIGUEIRA SOARES1 

Universidade de São Paulo (USP) — Brasil/Universität Mainz — Alemanha 
danielquaresmasoares@gmail.com 

 
 

RESUMO: A fim de celebrar o bicentenário da publicação d´O mundo como vontade e 
representação, rememoraremos uma polêmica de grandes proporções na filosofia alemã ao final 
do século XIX: a Pessimismus-Frage (controvérsia sobre o pessimismo). Originada pela recepção 
da filosofia schopenhaueriana, essa polêmica suscitou — sobretudo após a morte de Schopenhauer 
- extensos debates entre os partidários do pessimismo filosófico e seus críticos. Iniciaremos 
descrevendo algumas características do horizonte intelectual alemão da época. A seguir, 
apresentaremos traços do pensamento de três representantes da chamada escola de Schopenhauer, 
defensores do pessimismo filosófico. Posteriormente, elencaremos algumas das principais críticas 
dirigidas contra Schopenhauer e seu pessimismo, oriundas sobretudo do movimento neokantiano, 
ora dominante na filosofia universitária alemã. Concluiremos mostrando como a Pessimismus-Frage 
tinha como pressuposto uma discussão acerca da natureza e dos limites da própria filosofia, 
ressaltando a influência (geralmente subestimada) da filosofia schopenhaueriana durante a segunda 
metade do século XIX na Alemanha.  

PALAVRAS-CHAVE: Schopenhauer. Pessimismo. Filosofia alemã. Século XIX. Neokantismo. 

ABSTRACT: To celebrate the bicentenary of The World as Will and Representation publication, we 
review a polemic of major proportions in German philosophy of the late 19th century: the 
Pessimismus-Frage (controversy about pessimism). Originated by the reception of schopenhaurian 
philosophy, this polemic rouse — especially after Schopenhauer’s death — wide-ranging debates 
between supporters of philosophical pessimism and their critics. We begin by describing some 
characteristics of the German intellectual horizon at that time. Next, we present lines of the thinking 
from three representatives of the so-called Schopenhauer’s school, defenders of philosophical 
pessimism. Subsequently, we list some of significant criticism towards Schopenhauer and his 
pessimism, deriving mostly from the neo-Kantian movement, currently dominant in German 
university philosophy. We conclude showing how the Pessimismus-Frage had as a precondition a 
discussion about nature and limits of philosophy itself, highlighting the influence (generally 
underrated) of schopenhaurian philosophy during the second half of the 19th century in Germany. 

KEYWORDS: Schopenhauer. Pessimism. German philosophy. 19th century. Neo-Kantianism. 

                                                            
1 Pesquisador pós-doutorando em filosofia na Universidade de São Paulo (USP) e na Johannes 
Gutenberg - Universität Mainz (bolsista DAAD). 

D
O

SSIÊ SC
H

O
PEN

H
AU

ER 



Daniel Soares       253 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

À guisa de celebração dos 200 anos da publicação do primeiro volume d´O 
mundo como Vontade e Representação, relembraremos um debate filosófico que 
merece atenção na história da filosofia: a chamada Pessimismus-Frage,2 resultante 
da abrangente influência da filosofia schopenhaueriana no horizonte intelectual 
alemão durante as décadas finais do século XIX. Muito já se falou (e com razão, 
dada a fertilidade dos temas) sobre a influência da filosofia de Schopenhauer sobre 
autores determinados, como por exemplo, Nietzsche, Thomas Mann ou o primeiro 
Wittgenstein. Contudo, por vezes esquecemos que a penetração da filosofia 
schopenhaueriana atingiu diferentes campos do cenário intelectual alemão ao final 
do século XIX, não se restringindo apenas a influenciar determinados autores em 
pontos específicos de suas obras, mas também pautando temas e discussões 
amplas entre correntes intelectuais distintas. Por isso, neste artigo pretendemos 
apresentar (de modo introdutório e descritivo, sem a pretensão de reproduzir as 
minúcias dos argumentos, pois seria impossível abarcar em curto espaço toda a 
amplitude do debate) a importância da Pessimismus-Frage em seu tempo: 
originada pela recepção da filosofia schopenhaueriana, essa acalorada polêmica 
movimentou amplamente a filosofia alemã ao final do século XIX, causando 
repercussões em diferentes correntes de pensamento do período. Numa recente 
obra dedicada ao tema, um historiador da filosofia chega a dizer que a 
Pessimismus-Frage foi “a principal disputa filosófica na Alemanha nas últimas 
quatro décadas do século XIX” (BEISER, 2016, p. 8).3 

Como sabemos, após amargar décadas de anonimato, o autor d´O mundo 
como vontade e representação chegou a presenciar ao final de sua vida o sucesso 
e a crescente influência de sua filosofia. Neste trabalho pretendemos mostrar como 
a filosofia de Schopenhauer desempenhou o papel de protagonista do debate 
filosófico alemão na segunda metade do século XIX. Para ressaltar esse papel, 

                                                            
2 Como ainda não há uma tradução consolidada do nome dessa polêmica em língua portuguesa, 
preferimos manter a denominação alemã original para evitar mal-entendidos. Embora mesmo em 
língua alemã a nomenclatura possa variar - Eduard von Hartmann, por exemplo, um dos 
protagonistas da controvérsia, chega a usar o termo “Pessimismusstreit” no prefácio à segunda 
edição de Zur Geschichte und Begründung des Pessimismus [Sobre a história e fundamentação do 
pessimismo] (HARTMANN, 1892, p. IX) - adotamos a denominação alemã mais consagrada: Zur 
Pessimismus-Frage é também o título de um artigo que o próprio Hartmann dedica ao tema 
(HARTMANN, 1885, p. 78-120). O termo pode ser traduzido como “polêmica do pessimismo”, 
“questão do pessimismo” ou mesmo “controvérsia sobre o pessimismo”. Seja como for, o relevante 
é ressaltar que a noção de pessimismo, tendo então como principal referência a filosofia 
schopenhaueriana, era o objeto da controvérsia, como ficará claro adiante.  
3 Beiser inicia essa obra circunscrevendo seu tema e ao mesmo tempo procurando oferecer uma 
primeira tentativa de definição: “Este livro tenta explorar um território novo na história da filosofia. 
Seu tema é a controvérsia do pessimismo no século 19 na Alemanha, o debate sobre o valor da 
vida ou da existência que começou na década de 1860 com a descoberta da filosofia de 
Schopenhauer. Apesar de toda sua importância para seus contemporâneos, essa controvérsia foi 
amplamente esquecida, na Alemanha e no mundo anglófono, desde a Primeira Guerra Mundial” 
(BEISER, 2016, p. V). Embora concordemos que o tema mereça maior aprofundamento pela 
historiografia filosófica e tenha passado grande parte do século XX praticamente esquecido (eis um 
dos motivos de nossa escolha para a celebração do bicentenário da publicação da obra magna de 
Schopenhauer), devemos também observar que já há nas últimas décadas um germe de retomada 
dos estudos acerca da importância da recepção da filosofia schopenhaueriana no final do século 
XIX e da chamada escola de Schopenhauer. Além do trabalho de Beiser em língua inglesa, podemos 
citar também a obra Michael Pauen em língua alemã (PAUEN, 1997), a de Giuseppe Invernizzi em 
língua italiana (INVERNIZZI, 1997) e os relevantes estudos realizados pelo Centro 
Interdipartimentale di Ricerca su Arthur Schopenhauer e la sua Scuola, sediado em Lecce (ver em 
Referências Bibliográficas: FAZIO, 2009 e 2010; CIRACÌ; FAZIO; KOßLER, 2009; VITALE, 2014).  



 254      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

procuremos remontar brevemente esse cenário e algumas das principais correntes 
intelectuais que o compunham.  

Paralelamente à vertente materialista (representada por nomes como 
Moleschott e Büchner) e à forte penetração do darwinismo, o horizonte intelectual 
alemão neste período possuía algumas características específicas. Os 
inquestionáveis avanços das ciências empíricas e a consequente exortação de seu 
método reverbera de maneira geral sobre a filosofia sob a forma de um descrédito 
em relação aos grandes sistemas idealistas (sobretudo os de Schelling e Hegel) que 
predominaram durante a primeira metade do século, assim como em relação ao 
seu método, que amiúde passara a ser caracterizado pejorativamente como 
especulativo. Ao mesmo tempo em que se exige da filosofia cada vez mais alguma 
forma de incorporação dos recentes resultados obtidos pelas ciências, dissemina-
se uma desconfiança sobre os grandes sistemas filosóficos, comumente referidos 
pejorativamente como Weltanschauungen, e aos ramos desses sistemas que 
aparecem como os especulativos por excelência, sobretudo a metafísica e a ética. 
Um historiador da filosofia alemã descreve esse momento como uma “crise de 
identidade da filosofia” (SCHNÄDELBACH, 1983, p. 17).4 Todo esse contexto 
culmina num amplo domínio da filosofia acadêmica alemã pelos neokantianos 
durante este período. Afinal, sob o lema do retorno a Kant encontra-se tanto um 
manifesto repúdio aos sistemas especulativos pós-kantianos de Schelling e Hegel 
quanto uma concepção geral do papel da filosofia que poderia ser descrita como 
uma tentativa de (sob diferentes formas) reduzir a filosofia à teoria do 
conhecimento5. Sobretudo a partir da década de 1860, neokantianos como Kuno 
Fischer, Eduard Zeller, dentre outros, conseguem impor sua concepção filosófica 
de maneira praticamente hegemônica à filosofia acadêmica alemã. Num artigo 
bastante informativo em que descreve a situação da filosofia alemã em 1877, 
Wilhelm Wundt ressalta (valendo-se inclusive de uma tabela numérica com dados 
sobre os cursos universitários oferecidos pelas universidades de língua alemã) a 
marcante diferença entre a primeira e a segunda metade do século na filosofia 
acadêmica alemã: “uma completa revolução teve lugar no rumo de nossa formação 
filosófica” (WUNDT, 1877, p. 496). Segundo Wundt, o “declínio dos sistemas 
especulativos que predominaram por tanto tempo” trouxe consigo uma acentuada 
queda das disciplinas acadêmicas dedicadas à metafísica e à ética, ao passo que 
passaram a imperar aquelas que tinham por objeto a lógica e, sobretudo, a história 
da filosofia (WUNDT, 1877, p. 494-495). Wundt acrescenta que, de todos os cursos 
dedicados à metafísica, ao menos metade tratavam também de lógica, “enquanto 
o restante ou são proferidos por homens velhos, os últimos pilares sobreviventes 
dos sistemas metafísicos outrora predominantes, ou consistem em preleções que 
poderiam talvez ser melhor descritas como contra a metafísica” (WUNDT, 1877, p. 
496; grifos do autor).  

Contudo, essa hegemonia neokantiana fora estabelecida principalmente 
intramuros da academia filosófica: a ela opõe-se outra corrente filosófica, 

                                                            
4 O mesmo fenômeno é descrito por KÖHNKE, 1991, p. 74. 
5 Segundo a descrição de Beiser, referindo-se ao neokantismo: “admitidamente, a filosofia tornou-
se agora uma serviçal das ciências” (BEISER, 2016, p. 20). Contemporâneo do movimento 
neokantiano, Wundt também se refere à “tendência, dominante em todo o movimento neokantiano, 
de forçar os últimos desenvolvimentos da ciência de qualquer maneira para o interior da linguagem 
das fórmulas kantianas” (WUNDT, 1877, p. 514). Para mais informações sobre o neokantismo em 
geral: KÖHNKE, 1991.  



Daniel Soares       255 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

caracteristicamente extra-acadêmica, que podemos denominar escola de 
Schopenhauer. Tal corrente dá continuidade em seu próprio tempo à oposição à 
filosofia acadêmica que Schopenhauer já tecera em seu escrito Sobre a filosofia 
universitária (SCHOPENHAUER, P I, p. 173-242).  Atento a esse fenômeno em sua 
descrição da filosofia alemã do período, Wundt salienta que outra diferença 
marcante entre a filosofia alemã da primeira e segunda metade do século XIX fora 
a ampliação do debate filosófico para além das universidades: “o estudo filosófico 
atualmente é efetuado em círculos mais amplos do que anteriormente” (WUNDT, 
1877, p. 498). Embora advirta para um risco de diletantismo associado a essa 
ampliação, Wundt a interpreta de maneira parcialmente positiva, já que ela “trouxe 
uma maior liberdade de expressão de opiniões do que a alcançada quando a 
discussão filosófica estava confinada aos limites dos nossos corpos acadêmicos” 
(Idem, Ibidem). Neste sentido, ratifica-se a tese de Schopenhauer em Sobre a 
filosofia universitária, pois Wundt adverte igualmente para o risco de “o filósofo 
que se sabe vigiado pelas autoridades em suas convicções políticas e religiosas” 
tender a “acomodar suas opiniões em alguma medida às circunstâncias externas 
das quais ele se vê dependente” (Idem, Ibidem). Por essa razão (e após elucidar 
que a filosofia extra-acadêmica, ao contrário da acadêmica, tinha como temas 
centrais a metafísica e a ética), Wundt caracteriza essa corrente filosófica 
antagônica à hegemonia acadêmica neokantiana como aquela “na qual 
Schopenhauer, com seu grande desprezo pela filosofia universitária, pode ser 
considerado a cabeça e o exemplar típico” (Idem, p. 499), concluindo que 
“Schopenhauer é o líder nato da filosofia não-acadêmica na Alemanha” (Idem, p. 
503). Mas o que seria, afinal, essa corrente que se convencionou denominar já no 
final do século XIX (como fica claro a partir de textos do período6) escola de 
Schopenhauer? 

A expressão não é unívoca, devendo ser bem circunscrita a fim de evitarmos 
mal-entendidos. Afinal, ao contrário do que o nome parece indicar num primeiro 
instante, alguns desses autores não se viam exatamente como participantes de uma 
escola coesa. Por isso, levando em conta os estudos efetuados pelo Centro 
Interdipartamentale di Ricerca su Arthur Schopenhauer e la sua scuola, adotaremos 
a distinção entre as noções de escola de Schopenhauer em sentido estrito e em 
sentido lato. Em seu sentido estrito, a escola de Schopenhauer é compreendida 
como composta por aqueles que o próprio Schopenhauer considerava seus 
seguidores e possuíram alguma relação pessoal com o filósofo de Danzig: fossem 
denominados por Schopenhauer como discípulos, apóstolos (ambos os últimos 
não escreviam sobre a filosofia schopenhaueriana) ou evangelistas (os que 
escreviam sobre seu pensamento).7 Seriam membros da escola schopenhaueriana 
em sentido estrito nomes como Julius Frauenstädt, Friedrich Dorguth, David Asher, 
dentre outros. Já a escola de Schopenhauer em sentido lato é composta por autores 
que não necessariamente tiveram relação direta com o filósofo (mas 
ocasionalmente puderam vir a ter, como é o caso de Julius Bahnsen, que pode ser 
considerado pertencente à escola de Schopenhauer tanto em sentido estrito quanto 

                                                            
6 Eduard von Hartmann, por exemplo, escreveu um importante artigo denominado “A escola de 
Schopenhauer” [Die Schopenhauer´sche Schule] (HARTMANN, 1885, p. 38-57). Também Olga 
Plümacher, uma das principais seguidoras de Schopenhauer e Hartmann, faz uso da expressão já 
à época (PLÜMACHER, 1888, p. 4).   
7 Para mais informações acerca dessa caracterização da escola de Schopenhauer, ver: FAZIO, 2009. 
Em língua portuguesa, indicamos o recente artigo de Felipe Durante (2017).  



 256      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

lato), mas por todos aqueles que procuraram elaborar seus pensamentos partindo 
da filosofia schopenhaueriana e, das mais diversas formas, transformá-la. Esse é o 
sentido da expressão empregado sobretudo no artigo de Hartmann: “Pode-se falar 
numa escola de Schopenhauer em sentido lato quando se trata de, a partir de todas 
as tentativas deixadas por Schopenhauer, submeter sua filosofia a uma 
reformulação [Umbildung]” (HARTMANN, 1885, p. 39). Considerando essa 
distinção, precisamos esclarecer que, no escopo de uma apresentação da 
Pessimismus-Frage, nossa atenção recairá particularmente sobre alguns 
representantes da escola de Schopenhauer em sentido lato: Philipp Mainländer, 
Julius Bahnsen e, principalmente, Eduard von Hartmann. Ao comparar, em linhas 
muito gerais, aspectos do pensamento desses filósofos, poderemos ver como cada 
um a seu modo procurou desenvolver seus sistemas a partir de temas centrais 
oriundos da filosofia schopenhaueriana, revelando semelhanças elucidativas para 
a nossa questão.  

Como mencionamos, Bahnsen pode ser também considerado um integrante 
da escola de Schopenhauer em sentido estrito porque se encontrou pessoalmente 
com o filósofo em 1856, além de terem trocado correspondência. Contudo, sua 
filosofia apresenta mais que uma mera interpretação, sendo uma reformulação 
original da filosofia schopenhaueriana.8 O essencial de seu sistema está exposto 
na obra Der Widerspruch im Wissen und Wesen der Welt [A contradição no saber 
e essência do mundo] (BAHNSEN, 1882). Autodenominado Realdialektik, o 
pensamento de Bahnsen procura empreender uma espécie de fusão entre uma 
reconfiguração do cerne da filosofia schopenhaueriana, a metafísica da vontade, e 
uma transformação da noção hegeliana de dialética. É importante frisar essa 
transformação porque Bahnsen não absorverá a dialética hegeliana em geral e, tal 
como Hartmann, tecerá críticas ao chamado panlogismo hegeliano. Sua 
Realdialektik, ao contrário da dialética hegeliana, não conceberá um momento de 
reconciliação entre os opostos, mas compreenderá a contradição como a única 
realidade. Segundo Heydorn, o pensamento de Bahnsen “enreda-se cada vez mais 
profundamente em oposições que se produzem infinitamente por si mesmas”, 
resultando numa “oposição insuperável [unaufhebbar] entre tese e antítese” 
(HEYDORN, 1956, p. 32). Por um lado, como schopenhaueriano, essa realidade 
será concebida como vontade. Por outro lado, como integrante da escola de 
Schopenhauer em sentido lato, sua reformulação da filosofia schopenhaueriana 
conterá uma reelaboração da noção capital de vontade: enquanto no pensamento 
de Schopenhauer a vontade como princípio metafísico é concebida como una (e 
a pluralidade pertence apenas ao domínio da representação), Bahnsen critica o 
monismo schopenhaueriano (HEYDORN, 1956, p. 35) e concebe a vontade como 
multiplicidade (adotando uma posição que, neste aspecto específico, aproxima-se 
daquela assumida por Nietzsche, assim como a de Mainländer, como veremos a 
seguir). Sendo assim, a fusão entre uma noção de contradição real que não permite 

                                                            
8 Embora não haja ainda muitos trabalhos dedicados ao pensamento de Bahnsen, remetemos ao 
artigo publicado por Heydorn no Schopenhauer-Jahrbuch, “Schopenhauer und Bahnsen” 
(HEYDORN, 1956, p. 32-41), e aos capítulos dedicados ao filósofo nos livros de Invernizzi (1994, 
p. 206-262) e Beiser (2016, p. 229-284). Além disso, cabe mencionar o julgamento que Hartmann 
faz da filosofia de Bahnsen em “A escola de Schopenhauer”, onde conclui — apesar de algumas 
críticas pontuais — que esse fora “o mais original e significativo talento que a escola de 
Schopenhauer produziu” (HARTMANN, 1885, p. 45). Mesmo havendo pouco material disponível 
em português sobre o pensamento de Bahnsen, remetemos também ao recente artigo publicado 
por Flamarion Ramos sobre o filósofo (RAMOS, 2015, p. 111-121).  



Daniel Soares       257 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

qualquer reconciliação e uma assunção da multiplicidade da vontade culmina na 
radicalização daquele caráter autocontraditório e irracional do querer já 
reconhecido por Schopenhauer. Em vez de uma vontade una, em Bahnsen “a 
própria concepção da vontade é a de algo contraditório, alógico, que consiste em 
querer e não querer ao mesmo tempo. A individualidade é compreendida como a 
expressão dessa contradição” (RAMOS, 2015, p. 115).  Com isso, Bahnsen avança 
em direção a um pessimismo mais radical em relação ao de seu mestre: sendo a 
realidade apenas a autocontradição que vontades individuais trazem consigo, 
exclui-se qualquer possibilidade de redenção ou negação da vontade, rejeitando o 
aspecto soteriológico ainda presente na filosofia schopenhaueriana. Nas palavras 
do filósofo: “Assim dispõe [...] o juízo conclusivo da Realdialektik: ‘Nada se 
alcança’”. E arremata com a “confirmação do dogma fundamental de um 
pessimismo consequente que, enquanto tal, deve proclamar a absoluta ausência 
de salvação” (BAHNSEN, 1882, p. 482; grifos nossos).  

Outro schopenhaueriano em sentido lato, Mainländer comunga de algumas 
das características do pensamento de Bahnsen: partindo da noção central da 
filosofia schopenhaueriana, a vontade, ele a reinterpreta e fornece sua própria 
versão de uma filosofia pessimista9. O núcleo de seu pensamento foi publicado 
em sua obra principal: Die Philosophie der Erlösung [A filosofia da redenção] 
(MAINLÄNDER, 1879). Tal como Bahnsen, Mainländer adota uma concepção 
pluralista da vontade. Porém, a filosofia de Mainländer está centrada numa curiosa 
narrativa metafísica que podemos denominar suicida. A vontade de vida 
schopenhaueriana é transformada em vontade de morte. Essa é expressa pela 
vontade de um Deus que rompe com sua unidade primordial, anterior ao mundo, 
e decide pela própria morte. Essa morte origina um mundo condenado à 
multiplicidade e à vontade de morte individual de cada ser, tendo como 
complemento a concepção físico-cosmológica de um enfraquecimento progressivo 
e inexorável das forças mundanas em geral. Portanto, o mundo é concebido como 
a multiplicidade de vontades de morte que, numa espécie de guerra de todos 
contra todos, determina o enfraquecimento universal das forças e caminha 
inabalavelmente para o não-ser, o nada. Segundo Ramos: “Mainländer reinterpreta 
e radicaliza o pessimismo de Schopenhauer em uma ‘metafísica da entropia’, e 
interpreta toda a história do mundo como uma descontínua, mas inevitável 
decadência” (RAMOS, 2007, p. 41). Eis por que Mainländer é um defensor da 
castidade e do suicídio, atitudes que seriam adotadas pelos indivíduos 
conhecedores da essência metafísica do mundo como “meios de realizar 
completamente e conscientemente aquela finalidade, o nada absoluto para o qual 
no fim das contas o mundo inevitavelmente aponta” (Idem, p. 42). Difícil não 
perceber que essa Weltanschauung suicida (e, neste aspecto, questionável em 
relação à sua fidelidade ao pensamento schopenhaueriano) ajuda a abrir espaço 
para críticas generalizadoras que pretendem deslegitimar os sistemas filosóficos 
derivados da filosofia schopenhaueriana. Isso pode ser observado na crítica de 
Wundt, para quem A filosofia da redenção é um “espécime exagerado do tipo de 
especulação fantástica, guiada mais pelo sentimento e temperamento do que pelo 
método científico, que reina em nossa filosofia não-acadêmica” (WUNDT, 1877, p. 

                                                            
9 Para apresentações mais detalhadas da filosofia de Mainländer recomendamos os capítulos de 
Invernizzi (1994, pp. 263-312) e Beiser (2016, pp. 201-228) dedicados ao filósofo, assim como o 
artigo de Flamarion Ramos (2007, p. 35-50).   



 258      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

510). A título de curiosidade, lembremos que Mainländer cometeu suicidou ao 
receber o primeiro exemplar de sua obra principal, oferecendo-se como exemplo 
radical de seu pensamento. 

Já a Philosophie des Unbewussten [Filosofia do Inconsciente], publicada por 
Eduard von Hartmann no final de 1868 (com data de 1869), desempenhou um 
papel sobremodo importante para o desenvolvimento da Pessimismus-Frage. 
Embora hoje praticamente esquecido, Hartmann foi indubitavelmente o 
schopenhaueriano em sentido lato mais debatido e conhecido de seu tempo, sendo 
mesmo um dos pensadores mais influentes ao final do século XIX na Alemanha10. 
Vejamos em linhas gerais (focando apenas nos elementos relevantes para uma 
apresentação da Pessimismus-Frage) alguns traços centrais do sistema 
hartmanniano.  

Assim como Bahnsen e Mainländer, Hartmann também parte da noção 
central da filosofia de Schopenhauer: a vontade. Mais uma vez, essa noção passará 
por uma transformação na obra hartmanniana. Contudo, Hartmann não adota uma 
concepção pluralista da vontade. Sua filosofia mantém-se fiel ao monismo, mas 
um monismo diferente daquele concebido por Schopenhauer. Segundo o autor da 
Filosofia do Inconsciente, um dos pecados principais do pensamento 
schopenhaueriano foi conceber um “monismo abstrato” (HARTMANN, 1885, p. 27). 
Hartmann, ao contrário, diz-se defensor de um monismo concreto. Esse poderia 
surgir somente a partir de uma reformulação da noção schopenhaueriana de 
vontade. Essa Umbildung (tal como denominada por Hartmann) do núcleo do 
pensamento schopenhaueriano é apresentada, por exemplo, no capítulo A IV da 
Filosofia do Inconsciente11 (HARTMANN, 1869, p. 83-88). Julgando tirar 
consequências inerentes à noção de vontade, Hartmann argumenta que 
Schopenhauer recaiu num monismo abstrato ao conceber o querer como cego, 
indeterminado. Para Hartmann, seria impossível um mero ato de querer que não 
queira algo: todo querer traria necessariamente consigo o vínculo a um objeto que 
lhe confere seu conteúdo ideal, uma finalidade. Ou seja, o querer só pode ser um 
querer de algo. Essa finalidade, por sua vez, deve ser uma representação (noção 
que Hartmann por vezes também denomina ideia, reconfigurando também o 
sentido que essa noção possui no sistema schopenhaueriano)12. Portanto, segundo 
Hartmann, Schopenhauer errara ao não perceber que todo querer está 
necessariamente vinculado a uma representação. Isso significa também que a 
representação não poderia continuar a ser um “produto secundário da vontade 
(como em Schopenhauer)” (HARTMANN, 1885, p. 51). A partir dessa reformulação, 
Hartmann construirá os alicerces de seu sistema.  

                                                            
10 Wundt refere-se a Hartmann como “o mais destacado representante [da filosofia de 
Schopenhauer] no presente”, bem como “o primeiro que procurou introduzir sérias modificações 
no sistema de Schopenhauer” (WUNDT, 1877, p. 505). Para uma apresentação detalhada da filosofia 
de Hartmann, ver: WOLF, 2006, e VITALE, 2014.  
11 Outro texto crucial para compreender o que Hartmann tem em mente com essa Umbildung é 
um artigo denominado “Ueber die nothwendige Umbildung der Schopenhauerschen Philosophie 
aus ihrem Grundprincip heraus” [Sobre a reformulação necessária da filosofia schopenhaueriana a 
partir de seu princípio fundamental] (HARTMANN, 1868/1869, pp. 457-469), também conhecido 
como o Schopenhauer-Aufsatz. 
12 Essa reconfiguração fica clara sobretudo a partir da leitura do Schopenhauer-Aufsatz 
(HARTMANN, 1868/1869).  



Daniel Soares       259 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

Já que Hartmann admite que Schopenhauer teve o mérito de reconhecer o 
caráter inconsciente da vontade, e já que agora todo querer é concebido como 
vinculado a uma representação, disso resulta que não há apenas vontade 
inconsciente, mas também representação inconsciente: “uma vontade inconsciente 
seria uma vontade com representação inconsciente como conteúdo” (HARTMANN, 
1869, p. 88: “grifos do autor”). A noção de representação inconsciente talvez seja 
a grande inovação do sistema hartmanniano em relação ao pensamento de 
Schopenhauer (WOLF, 2006, p. 99). Essa reconfiguração fundamenta o que 
Hartmann denominará monismo concreto: vontade inconsciente e representação 
inconsciente serão os dois atributos de uma substância única denominada 
Inconsciente [Unbewusste]. Essa substância, que chega a ser denominada Espírito 
absoluto13, é o núcleo metafísico da Weltanschauung hartmanniana. O percurso da 
Filosofia do Inconsciente será uma tentativa de demonstrar como o mundo é 
constituído por esse princípio único, a partir da união entre vontade inconsciente 
e representação inconsciente. Hartmann aplicará essa fórmula metafísica tanto à 
análise de processos fisiológicos (procurando atender a exigência de seu tempo 
de unir filosofia especulativa e método científico indutivo, como fica claro a partir 
do subtítulo da primeira edição da Filosofia do Inconsciente: “Resultados 
especulativos conforme o método indutivo das ciências naturais”) quanto a 
questões como a linguagem e a história. Afinal, a reformulação da noção de 
vontade permite a Hartmann a atribuição (proibida por Schopenhauer, como 
sabemos) de uma finalidade à natureza e à história. Tanto a identificação do 
princípio metafísico de sua filosofia ao Espírito quanto a inclusão de um conteúdo 
ideal no cerne da noção de vontade são facetas do peculiar projeto hartmanniano 
(segundo ele, prenunciado pela filosofia do último Schelling) de elaborar uma 
síntese entre as filosofias de Schopenhauer e Hegel.  

Isso transparece sobretudo na filosofia da história apresentada ao final da 
Filosofia do Inconsciente. Estando a vontade agora vinculada a uma finalidade, o 
Inconsciente é apresentado como o fio condutor de uma concepção teleológica da 
história. Hartmann especula que o “fim último” [Endzweck] (HARTMANN, 1869, p. 
628) da história não poderia ser outro senão “o maior estado de felicidade 
alcançável, a ausência de dor” [Schmerzlosigkeit] (HARTMANN, 1869, p. 632-633; 
grifos do autor). Afinal, e agora fiel ao pensamento schopenhaueriano, a vontade 
é concebida por Hartmann como inerentemente insatisfeita, inevitavelmente 
frustrada. Por isso, em vez de se aproximar de seu fim último, o desenvolvimento 
histórico traz consigo cada vez mais sofrimento e insatisfação da vontade. Neste 
ponto, a narrativa hartmanniana recorre a um elemento familiar à tradição 
hegeliana: por meio de uma espécie de astúcia do Inconsciente, surge a 
consciência, concebida como a representação que consegue se emancipar do jugo 
da vontade. E será justamente o desenvolvimento da consciência, descrito como o 
“fim próximo” [nächste Zweck] (HARTMANN, 1869, p. 630: grifos do autor), que 
guiará o percurso do processo histórico, denominado Weltprocess [Processo-do-
mundo] (HARTMANN, 1869, p. 630). Diferentemente da filosofia hegeliana, porém, 
o desenvolvimento da consciência para Hartmann terá o papel de desmascarar 
progressivamente os estágios de ilusão atravessados pela humanidade enquanto 

                                                            
13 Contrariando a reprimenda schopenhaueriana em relação ao uso desses termos, Hartmann chega 
a usar as expressões “substância absoluta”, “sujeito absoluto” e “Espírito absoluto” (HARTMANN, 
1885, p. 51) para se referir ao Inconsciente.  



 260      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

julgava ser capaz de alcançar a satisfação da vontade: o primeiro estágio, 
correspondente à antiguidade, seria aquele que prometia a felicidade nesta vida 
mundana; o segundo estágio, correspondente à era cristã, trazia a promessa de 
felicidade num além-mundo; por último, o atual estágio, no qual a promessa da 
satisfação consiste no progresso da ciência, da técnica, das artes, em suma, da 
civilização. Em todos esses estágios a consciência se depara com aquilo que 
Hartmann denomina um “balanço eudemonista” (HARTMANN, 1885, p. 91-102) 
negativo: isto é, a conclusão de que a soma do desprazer é maior que a soma do 
prazer na existência em geral. Assim, essa curiosa mistura entre elementos da 
filosofia da história hegeliana e o núcleo herdado da metafísica de Schopenhauer 
acaba por ratificar a tese schopenhaueriana pessimista por excelência: o não-ser é 
preferível ao ser.14 

O próximo passo da narrativa é também seu desfecho pessimista. O 
momento no qual a consciência finalmente consegue convencer a humanidade de 
que esta vida está fadada a um balanço eudemonista negativo será o momento no 
qual a decisão fundamental poderá ser tomada: a negação coletiva da vontade, a 
escolha pelo não-ser em detrimento do ser, a ação de “arremessar o querer no 
nada, com isso findando o processo e o mundo” (HARTMANN, 1869, p. 643; grifos 
do autor). Embora Hartmann critique a noção schopenhaueriana de negação 
individual da vontade por suas “consequências ascéticas quietistas” (HARTMANN, 
1885, p. 34), é quase inevitável constatar que a narrativa metafísico-teleológica 
hartmanniana traz consigo, sobretudo nessa concepção da negação coletiva da 
vontade pela humanidade, certo caráter fantasioso15. E, como vimos em 
Mainländer, tal caráter certamente abre o flanco para críticas à escola de 
Schopenhauer. 

Após essa apresentação panorâmica dos sistemas elaborados por três 
integrantes da escola de Schopenhauer, podemos perceber uma determinada 
comunidade entre eles: cada um a seu modo (e algumas vezes tomando posições 
contrárias em relação a Schopenhauer em pontos específicos, mas sempre partindo 
do horizonte temático schopenhaueriano), esses três filósofos buscaram efetuar 
uma reformulação da noção de vontade, que permaneceu no núcleo de seus 
sistemas metafísicos. Além disso, e novamente cada um a seu modo, os três 
oferecem sua própria versão de uma filosofia pessimista, mas sem nunca 
abandonar o lema schopenhaueriano fundamental: a tese de que o não-ser é 
preferível ao ser16. Por isso, é importante perceber que, por mais que esses 
pensadores reelaborassem algumas posições da filosofia schopenhaeuriana, não é 
impreciso reuni-los num conjunto denominado escola de Schopenhauer quando 

                                                            
14 Segundo Beiser: “Quaisquer que sejam as diferenças precisas entre Hartmann e Schopenhauer, 
deve-se dizer que os esforços de Hartmann para assumir uma distância entre si e Schopenhauer 
eram mais táticos do que verazes. O que é mais arrebatador na primeira e principal exposição de 
seu pessimismo — capítulos C XI-XIII [...] da Philosophie des Unbewussten — é sua simpatia e 
afinidade com Schopenhauer” (BEISER, 2016, p. 153). 
15 Pauen (1997, p. 124) e Beiser (2016, p. 156) alertam para esse aspecto fantasioso da teoria da 
redenção hartmanniana. 
16 Outro traço em comum entre Bahnsen, Mainländer e Hartmann, ajudando a cristalizar aquela 
imagem da escola de Schopenhauer como antípoda da filosofia universitária, é a assunção de uma 
postura alheia à filosofia acadêmica: nenhum deles foi professor universitário. Hartmann, que 
chegou a ser convidado para ocupar cátedras mas sempre recusou (BEISER, 2016, p. 124), mantinha 
até mesmo uma postura hostil à filosofia universitária, a qual denominava pejorativamente 
“Zunftphilosophie” [filosofia corporativa] (HARTMANN, 1880, p. V).  



Daniel Soares       261 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

se considera que suas filosofias orbitam em torno da noção central (a vontade) e 
do pessimismo trazidos pelo sistema schopenhaueriano. E foi justamente o 
pessimismo o objeto da polêmica que apresentamos neste trabalho. Afinal, é fato 
que o pessimismo tornou-se uma moda na Alemanha nas últimas décadas do 
século XIX, uma espécie de estado de espírito oficial: isso é atestado tanto por 
relatos de intelectuais da época17 quanto por historiadores da filosofia em obras 
recentes.18  

Não recorreremos aqui à tentativa de explicar a eclosão dessa voga 
pessimista a partir de razões histórico-políticas. Essa tentativa já fora realizada à 
época, por exemplo, pelos neokantianos Kuno Fischer e Bona Meyer,19 e 
posteriormente por Georg Lukács:20 esses pensadores atribuíram a erupção do 
pessimismo ao fracasso das ambições libertárias contidas nas revoltas de 1848. 
Dessa forma, tinham em comum a tentativa de caracterizar o pessimismo como 
uma ideologia reacionária e eram críticos da filosofia schopenhaueriana. Por outro 
lado, alguns historiadores da filosofia contestam essa tese que atribui uma origem 
histórico-política à difusão do pessimismo schopenhaueriano.21 Devido ao escopo 
deste trabalho, procuraremos nos restringir ao âmbito filosófico da questão, 
mostrando como esse Zeitgeist pessimista na Alemanha do final do século XIX 
relaciona-se diretamente à recepção do pensamento de Schopenhauer e à 
concepção de filosofia nele contido.   

É interessante lembrar que o próprio Schopenhauer não privilegiara 
caracterizar sua filosofia com o adjetivo pessimista. Segundo Cartwright, 
pessimismo foi um termo “que o filósofo nunca utilizou para descrever sua filosofia 
em nenhum dos livros que preparou para a publicação” (CARTWRIGHT, 2010, p. 
534). Fazio ratifica essa constatação, acrescentando que Schopenhauer só se referiu 
à sua filosofia mediante o termo pessimismo uma única vez, num fragmento 
póstumo (FAZIO, 2010, p. 161). Hans Stäglich, num artigo publicado no 
Schopenhauer-Jahrbuch, procura traçar uma história do conceito de pessimismo. 
O autor afirma que, embora o termo já aparecesse nos meios eruditos ao final do 

                                                            
17 Wundt declara que “a filosofia pessimista combinava com um estado de sentimento amplamente 
difundido” (WUNDT, 1877, p. 505). Mesmo um dos mais ilustres neokantianos da época e 
combatente do pessimismo, Windelband, relata em 1876 que “em nosso tempo o pessimismo ocupa 
um lugar amplo e cada vez mais amplo [...] deve-se considerá-lo como um fato e com ele 
argumentar. O pessimismo é, indubitavelmente, uma das mais modas mais difundidas, ao menos 
dentro das fronteiras da vida cultural alemã” (WINDELBAND, 1924, p. 218).  
18 Beiser afirma que o pessimismo tornou-se naquelas décadas “o espírito da época, o Zeitgeist” 
(BEISER, 2016, p. 1).  
19 Segundo Kuno Fischer: “A primeira metade de nosso século terminou com uma revolução e 
revoltas populares que falharam diante do poder do ordenamento legal, das forças de resistência 
do status quo e, finalmente, de sua própria irracionalidade; a segunda metade começou com uma 
reação geral e o sentimento predominante de que as ideias de liberdade e sua literatura fracassaram 
[...] Para a proteção da ordem restabelecida foram tomadas nos anos 50 uma série de medidas 
reacionárias [...] Automaticamente, surgiu a tendência a uma percepção pessimista, segundo a qual 
nenhum outro filósofo é ou poderia se tornar o filósofo notório da época senão Schopenhauer” 
(FISCHER, 1898, p. 97). Na mesma linha, Bona Meyer procura explicar do seguinte modo a eclosão 
da voga pessimista na Alemanha: “Quando Schopenhauer pensou e escreveu seu sistema no ano 
de 1818, a época não estava receptiva para seu pessimismo e, por isso, o solitário filósofo passou 
quase despercebido. A receptividade data apenas dos anos quarenta e seguintes. Nosso povo estava 
à época, devido às lutas de libertação, ainda cheio de esperança e ambição [...] Seguiu-se o período 
em que desapareceu em nosso povo essa confiança no futuro” (BONA MEYER, 1872b, p. 24). 
20 Lukács descreve Schopenhauer como o “filósofo da reação burguesa após 1848” (LUKÁCS, 1974, 
p. 15-16). 
21 Ver, por exemplo, STÄGLICH, 1951-1952, p. 28, e KÖHNKE, 1991, p. 73-74. 



 262      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

século XVIII, ele não aparece em 1818 no primeiro volume d`O mundo como 
vontade e representação e tampouco nas resenhas e referências contemporâneas: 
“neste período o conceito não era usual na terminologia filosófica” (STÄGLICH, 
1951-1952, p. 27). Ainda conforme Stäglich, apenas em meados da década de 1840 
o termo começou a ser utilizado por integrantes do nascente círculo de discípulos 
de Schopenhauer (como Dorguth, por exemplo), e apenas em 1878 a Academia 
de Ciências de Paris reconheceu o termo pessimismo, 116 anos após ter 
reconhecido “otimismo” (Idem, p. 27-28). Assim, mesmo que o uso do termo não 
fosse usual para o próprio Schopenhauer, cremos ser essa uma questão meramente 
nominal: tanto porque, como afirma Cartwright, “ele [Schopenhauer] não fazia 
objeção a ser denominado um pessimista” (CARTWRIGHT, 2010, p. 4),22 quanto 
porque o mais importante para uma abordagem filosófica é o que se compreende 
pelo termo pessimismo e, consequentemente, se essa compreensão é correta para 
designar a filosofia schopenhaueriana. Neste sentido, podemos afirmar que 
(malgrado as diversas ramificações e reconfigurações assumidas) há uma 
compreensão comum entre os seguidores de Schopenhauer deste período acerca 
do significado do termo. Tal compreensão é bem expressa, por exemplo, por 
Plümacher. A autora dedica a Introdução de sua obra Der Pessimismus in 
Vergangenheit und Gegenwart [O pessimismo no passado e presente] a uma 
tentativa de estabelecer o significado do “moderno pessimismo filosófico, tal como 
foi primeiramente apresentado por Arthur Schopenhauer como membro 
inseparável, orgânico de um sistema filosófico fechado” (PLÜMACHER, 1888, p. 1) 
e que, “embora com modificações essenciais, mas igualmente ligado a 
Schopenhauer”, tinha como representantes Eduard von Hartmann, Bahnsen, 
Mainländer, “dentre outros” (Idem, p. 6)23. Segundo Plümacher, a seguinte tese 
define o pessimismo filosófico moderno: “o não-ser do mundo seria melhor do 
que seu ser” (Idem, p. 1; grifos do autor). Por essa definição, a filosofia 
schopenhaueriana pode sem dúvida ser descrita como pessimista. Além disso, para 
as gerações que o sucederam e para sua escola, Schopenhauer ocupou não apenas 
o papel de principal representante, mas também o de fundador do pessimismo 
filosófico. Autores do final do século XIX e historiadores da filosofia atestam esse 

                                                            
22 Beiser compartilha posição semelhante: “Embora Schopenhauer era, e ainda é, associado ao 
pessimismo, é digno de nota que ele não descreva sua filosofia como tal. ‘Pessimismo’ era o termo 
usado por seus contemporâneos e sucessores. Entretanto, é acurado e inofensivamente anacrônico 
atribuir esse termo a ele. Afinal, Schopenhauer não apenas expressamente repudiou o ‘otimismo’, 
que ele considerava como a antítese de sua própria filosofia, como também teve uma atitude 
decididamente negativa face à vida. Não temos nenhuma palavra melhor que ‘pessimismo’ para 
aquela antítese ou para aquela atitude” (BEISER, 2016, p. 45).  
23 Mais à frente mostraremos como os principais opositores do pessimismo filosófico foram os 
neokantianos. Em contrapartida, devemos mencionar que só é possível falar numa Pessimismus-
Frage, isto é, numa controvérsia, porque o pessimismo filosófico contava com diversos defensores 
após a morte de Schopenhauer. Tais defensores se identificavam como pertencentes a um 
movimento filosófico bem determinado (definido por Plümacher como “pessimismo filosófico 
moderno”, tendo por característica a fundamentação da tese pessimista central a partir de um 
“sistema filosófico fechado”, ou seja, uma Weltanschauung pessimista), cujo fundador era 
Schopenhauer, e publicaram obras que alimentaram a controvérsia, procurando ao mesmo tempo 
reforçar a posição pessimista e refutar as críticas direcionadas ao pessimismo filosófico. Além dos 
três representantes da escola de Schopenhauer já mencionados e de Plümacher, outra importante 
defensora do pessimismo filosófico foi Agnes Taubert: primeira mulher de Hartmann e cuja obra 
Der pessimismus und seine Gegner [O pessimismo e seus adversários] (TAUBERT, 1873), marcada 
pelo tom combativo, foi importante para a difusão da Pessimismus-Frage. Outros partidários do 
pessimismo filosófico foram, por exemplo, Edmund Pfeiderer (PFEIDERER, 1875) e Ludwig von 
Golther (GOLTHER, 1878).   



Daniel Soares       263 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

papel. Plümacher afirma que o pessimismo fundado por Schopenhauer “é uma 
nova ideia no interior da filosofia ocidental” (Idem, Ibidem). Wundt declara ainda 
que foi “simplesmente seu pessimismo” (e não qualquer outro aspecto do sistema) 
o que tornou a filosofia de Schopenhauer tão popular à época (WUNDT, 1877, p. 
504). Invernizzi assevera que “o tema do pessimismo faz seu ingresso no debate 
filosófico com a obra de Arthur Schopenhauer” (INVERNIZZI, 1994, p. 19). Beiser 
é igualmente incisivo: “A prevalência do pessimismo na Alemanha após a década 
de 1860 foi devida principalmente à influência de um homem: Arthur 
Schopenhauer”. Segundo o autor, Schopenhauer “fez do pessimismo uma filosofia 
sistemática e o transformou, de uma atitude pessoal, numa metafísica e visão de 
mundo” (BEISER, 2016, p. 13).  

Para uma reconstituição histórica fiel da Pessimismus-Frage, é importante 
ainda lembrar que, se o pessimismo schopenhaueriano acendeu a chama e 
forneceu o contexto para o surgimento de uma controvérsia acerca do pessimismo 
na Alemanha do final do século XIX, o grande e imediato sucesso alcançado pela 
Filosofia do Inconsciente24 no final da década de 1860 atuou como um combustível 
para o alastramento da controvérsia.25 Afinal, Hartmann era então considerado por 
muitos o continuador oficial do pessimismo schopenhaueriano.26 
Independentemente da legitimidade filosófica desse juízo (que pode e deve ser 
questionada, mas não pertence ao escopo deste trabalho), historicamente é fato 
que, por um lado, muitos de seus contemporâneos viam no sistema hartmanniano 
um aprimoramento da filosofia schopenhaueriana;27 em contrapartida, outros 
schopenhauerianos consideravam a filosofia de Hartmann uma deturpação do 
pessimismo.28 Além disso, certos traços do sistema hartmanniano (como sua 
peculiar versão do pessimismo, que culmina numa escatologia entremeada por um 
tom fantasista, a reivindicação de um fundamento científico para o pessimismo ou 
a insistência na justificação do pessimismo a partir de um balanço eudemonista) 
facilitaram em larga medida o trabalho dos críticos à voga pessimista crescente: 
atacar a versão hartmanniana parecia a via mais fácil para procurar deslegitimar o 
pessimismo em geral, e até mesmo toda a filosofia schopenhaueriana, como se 
fossem interdependentes. 

O próprio Hartmann dera ensejo a essa vinculação. Embora relutasse em 
aceitar o papel de mero continuador do “schopenhauerianismo” e procurasse 
salientar também as diferenças entre seu sistema e o de Schopenhauer 
(HARTMANN, 1885, p. 25), no prefácio à sétima edição da Filosofia do Inconsciente 

                                                            
24 Wundt chega a afirmar que “desde a invenção da imprensa, nenhuma obra filosófica de tamanha 
dimensão teve tanto sucesso na Alemanha como a Philosophie des Unbewussten” (WUNDT, 1877, 
p. 505). 
25 Sobre isso, consultar PAUEN, 1997, p. 122, e INVERNIZZI, 1994, p. 121.  
26 Isso transparece em diversos textos do período, tanto de críticos quanto de simpatizantes da obra 
de Hartmann. Um historiador da filosofia inglês, por exemplo, numa obra dedicada à história do 
pessimismo, confere a Hartmann um completo protagonismo dentre os “sucessores” de 
Schopenhauer (SULLY, 1877, p. 100ss). 
27 Plümacher afirma que Hartmann era o “mais extraordinário representante no presente” do 
“moderno pessimismo filosófico” criado por Schopenhauer (PLÜMACHER, 1888, p. 1). Até mesmo 
um correspondente direto de Schopenhauer, David Asher, tece rasgados elogios à Filosofia da 
Inconsciente numa resenha dedicada à obra (ASHER, 1869, p. 2278).   
28 É o caso de Bahnsen, que defende os princípios da filosofia schopenhaueriana contra a versão 
hartmanniana (BAHNSEN, 1872). Lembremos também das críticas direcionadas a Hartmann pelo 
jovem Nietzsche, sobretudo na seção 9 da Segunda Consideração Extemporânea (NIETZSCHE, 
1999, Band I, p. 311-324). 



 264      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

ele atribui o enorme sucesso dessa obra à consolidada penetração da filosofia 
schopenhaueriana nos círculos cultivados alemães da época. Segundo Hartmann, 
a Filosofia do Inconsciente encontrou “tantos calorosos amigos” porque a difusão 
prévia da “filosofia de Schopenhauer havia preparado o terreno para sua 
compreensão” (HARTMANN, 1876, p. VII). Com isso, Hartmann legitima o vínculo 
entre o sucesso imediato de sua obra e um contexto maior de recepção da filosofia 
schopenhaueriana na Alemanha daquele período. Alastrado o incêndio pessimista, 
a partir do final da década de 1860 os ataques à filosofia schopenhaueriana e seu 
pessimismo viriam de diversas correntes intelectuais: até mesmo o eminente 
marxista Karl Kautsky lançara mão da pena para combater esse inimigo.29  

Mas, indubitavelmente, os neokantianos foram os mais ferrenhos críticos do 
pessimismo schopenhaueriano. Beiser chega a afirmar que houve uma “campanha 
neokantiana contra o pessimismo” (BEISER, 2016, p. 165), já que os “neokantianos 
tornaram-se virtualmente obcecados pelo ‘filósofo rei de Frankfurt’” (Idem, p. 21). 
De fato, analisando os textos do período, constatamos que praticamente todos os 
principais neokantianos participaram da Pessimismus-Frage, sempre assumindo 
posições críticas em relação a Schopenhauer e ao pessimismo. Tais críticas 
abordavam diversos aspectos da questão. Elenquemos algumas das principais. 

Num texto publicado originalmente em 1876 e intitulado “Pessimismo e 
ciência”, Windelband procura analisar a característica central do pessimismo 
filosófico e conclui que “a mais perigosa forma” do “modismo pessimista” consiste 
na pretensão de atribuir a seu enunciado nuclear (“o mundo é mau e seria melhor 
se ele não existisse”) o estatuto de verdade científica e “demonstrá-lo 
filosoficamente” (WINDELBAND, 1924, p. 219-224). Segundo o neokantiano, o 
pessimismo (assim como seu antagonista filosófico, o otimismo) consiste apenas 
na generalização de estados de humor [Stimmungen] subjetivos, “disposições 
psicológicas” que tentam se impor como “verdade objetiva”, transformando “uma 
atitude generalizante numa Weltanschauung” (WINDELBAND, 1924, p. 221-223). 
O essencial do pessimismo estaria nessa “arbitrariedade” subjetiva, pois um juízo 
sobre o valor do mundo só seria possível sob a condição de que, primeiramente, 
“o universo em geral tenha um propósito ou uma determinação e, em segundo 
lugar, que nós possamos conhecê-los com certeza” (WINDELBAND, 1924, p. 229-
230). Contudo, completa Windelband, “a ciência humana nada sabe e nada pode 
saber” sobre “um propósito que constitua a determinação do universo e forneça o 
critério para seu julgamento” (WINDELBAND, 1924, p. 231). Baseado nisso, o 
neokantiano conclui pela “completa impossibilidade de um tal julgamento” 
(WINDELBAND, 1924, p. 227). Assim, ao insistir na impossibilidade de sua 
fundamentação científica, Windelband relega o pessimismo a uma mera 

                                                            
29 Num texto publicado em 1888 (KAUTSKY, 1888, p. 66-78 e 97-109), Kautsky vincula a grande 
influência da filosofia schopenhaueriana à posição ideológica por ela representada, atacando o 
pensamento de Schopenhauer ao fazer apelo à biografia do autor: filósofo representante da 
pequena burguesia rentista, cunhado ainda com o espírito da Santa Aliança e adversário político 
declarado das revoltas de 1848. Essa interpretação político-biográfica acaba por resumir o 
pessimismo schopenhaueriano à expressão ideológica de uma burguesia acomodada (que se 
identifica com o papel do gênio e seus privilégios na filosofia schopenhaueriana) e cujo caráter 
quietista ajudaria a fortalecer o conformismo na classe proletária (que, por sua vez, poderia se 
identificar com o papel do santo e sua resignação). Por isso, conclui Kautsky, “não é nenhuma 
surpresa que essa doutrina tão comodista alastre-se rapidamente e adquira sempre novos adeptos” 
(KAUTSKY, 1888, p. 109).  Portanto, a crítica de Kautsky pode ser inserida no mesmo conjunto 
daquelas interpretações histórico-ideológicas mencionadas acima. 



Daniel Soares       265 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

manifestação psicológica, extrafilosófica. Estratégias críticas semelhantes foram 
adotadas pelos neokantianos Riehl, Liebmann, Paulsen e Bona Meyer.30  

Historiadores da filosofia ressaltam outros aspectos importantes que 
permeiam as críticas neokantianas. Beiser, por exemplo, chama a atenção para um 
pressuposto central dessas críticas: os neokantianos voltaram-se diretamente contra 
a concepção schopenhaueriana da filosofia como metafísica (BEISER, 2016, p. 25).  
Semelhantemente, Köhnke afirma que o ataque ao suposto estatuto científico do 
pessimismo ilustra como os neokantianos estabeleciam uma distinção rígida entre 
filosofia e Weltanschauung, insistindo no caráter científico da filosofia (KÖHNKE, 
1991, p. 217-218). Em defesa de Schopenhauer, podemos dizer que uma parte 
substancial das críticas neokantianas à pretensão científica do pessimismo fora 
motivada mais pela versão hartmanniana do pessimismo do que pela própria letra 
de Schopenhauer. Afinal, mesmo que Schopenhauer realmente confira valor de 
verdade ao juízo negativo sobre o valor da vida, a insistência (marcada por 
exigências típicas da segunda metade do século XIX, como já mencionamos) em 
atribuir um estatuto científico ao pessimismo aparece sobretudo na obra de 
Hartmann.31  

Além das críticas à fundamentação do pessimismo, alguns neokantianos 
dedicaram-se também a criticar elementos específicos do sistema 
schopenhaueriano. Kuno Fischer e Bona Meyer, por exemplo, atacam a 
soteriologia.32 Riehl critica, por um lado, a concepção (segundo ele, operada por 
Schopenhauer) do mundo como um “fenômeno cerebral” como uma deturpação 
do verdadeiro criticismo kantiano e, por outro lado, a própria noção 
schopenhaueriana de vontade, que seria apenas uma “antropomorfização da 

                                                            
30 Riehl também defende haver um contrassenso por trás da “questão do valor da vida, do valor da 
existência em geral, colocada por Schopenhauer”: “O valor da existência, o valor do mundo pode 
ser avaliado? A medida para essa avaliação não deveria ser tirada do próprio mundo, da própria 
vida que, conforme isso, deve ser avaliada? Um juízo de valor pressupõe a possibilidade de uma 
comparação. Como, porém, o ser, que é tudo, pode ser comparado, como seu valor pode ser 
avaliado já que todo valor e todo não-valor está contido nele e dele provem” (RIEHL, 1908, p. 213). 
Já Liebmann afirma: é uma “confusão conceitual” querer julgar a questão do valor da existência em 
geral. “Valor e não-valor” seriam “predicados totalmente relativos” ao “sujeito julgador” (LIEBMANN, 
1904, p. 264-265), e portanto: “Que absurdo querer julgar o valor do mundo em geral [...] Bom e 
mau, como belo e feio, são conceitos de valor subjetivos, [...] nunca, porém, aplicáveis àquela 
infinita e impenetrável essência do mundo” (LIEBMANN, 1904, p. 266). Paulsen, num texto 
publicado primeiramente em 1900, amplia de certa forma o argumento, recorrendo a aspectos 
biográficos de Schopenhauer para reforçar a acusação de subjetivismo e psicologismo: a “solidão” 
do filósofo teria feito com que ele perdesse o principal, a arte de “se justificar diante dos outros; 
ele ouve apenas a si mesmo e gira progressivamente em torno de seus pensamentos como num 
mundo onírico, sem mais diferenciar elementos subjetivos e objetivos” (PAULSEN, 1911, p. 53). 
Bona Meyer também foca sua crítica na redução do pessimismo a um psicologismo: o pessimismo 
“nada mais é senão o testemunho de um doentio temperamento negro amargo” (BONA MEYER, 
1872a, p. 44). 
31 Num artigo denominado Ist der Pessimismus wissenschaftlich zu begünden? [O pessimismo deve 
se fundamentar cientificamente?], por exemplo, assevera Hartmann: “Pode-se afirmar que o 
pessimismo hoje já pertence a uma das verdades cientificamente mais bem fundamentadas e que 
sua certeza crescerá tanto com o avanço do curso real do mundo quanto com o avanço de seu 
tratamento científico, hoje ainda tão recente” (HARTMANN, 1880, p. 85).  
32 Fischer critica a filosofia schopenhaueriana por atribuir papel central ao intelecto na negação da 
vontade e na metafísica do belo: “não é possível” “nem lógica nem metafisicamente” que o intelecto, 
“escravo nato da vontade” tenha esse papel redentor (FISCHER, 1898, p. 514). Bona Meyer vê na 
negação da vontade “uma evidente contradição de sua doutrina [...] essa autonegação da própria 
essência é totalmente impossível” (BONA MEYER, 1872a, p. 45).  



 266      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

natureza”, um “mito filosófico” (RIEHL, 1908, p. 217-220).33 Mencionemos também 
a famosa crítica do neokantiano Eduard Zeller à suposta petição de princípio entre 
cérebro e representação na teoria do conhecimento schopenhaueriana, conhecida 
tradicionalmente na historiografia filosófica como paradoxo de Zeller.34 Outra 
crítica efetuada frequentemente pelos neokantianos ao pessimismo diz respeito à 
possibilidade de determinar um balanço entre prazer e desprazer na existência. 
Riehl e Bona Meyer, por exemplo, enfatizam esse aspecto.35 Aqui novamente 
devemos observar que esse aspecto da crítica neokantiana é facilitado pela 
insistência de Hartmann em fundamentar o pessimismo filosófico a partir de um 
balanço eudemonista,36 algo que não ocorre da mesma maneira na letra 
schopenhaueriana.  

Outro ponto central da crítica dos neokantianos ao pessimismo 
schopenhaueriano tem um fundamento político. Segundo seus opositores, o 
pessimismo de Schopenhauer traria consigo uma apologia do quietismo, 
desestimulando a ação política e propagando uma ideologia conservadora do 
status quo. Segundo Riehl, a doutrina schopenhaueriana “nega a vida, ela quer 
negá-la, e sua crença paralisa a ação” (RIEHL, 1908, p. 215). Noutras palavras: “para 
poder afirmar o pessimismo, Schopenhauer teve de negar a história [...] Ele recusa 
em si e incondicionalmente a possibilidade de qualquer melhoria, e por isso sua 
doutrina é inimiga da vida” (Idem, p. 214-215). Liebmann também insistira nessa 
crítica, afirmando que o quietismo schopenhaueriano “cruza os braços” diante da 
possibilidade de “melhorar o mundo”, e concluindo em tom exortativo: “em vez 
de pronunciar reclamações estéreis contra a ordem eterna do mundo, que tu não 
compreendes, ajas! Combata o mal, fomente o bem; ajude os doentes, pobres, 
fracos, sofredores; recuse a injustiça e a maldade” (LIEBMANN, 1904, p. 262-266). 
Como contrapartida a essa crítica, podemos argumentar que o pessimismo 
schopenhaueriano, por si só, não implica necessariamente uma ideologia 
reacionária. Prova disso (para ficarmos restritos ao período abordado, pois 
poderíamos relembrar a importância da filosofia schopenhaueriana para Max 
Horkheimer, por exemplo) é o viés socialista presente na filosofia de um dos 
principais representantes da escola de Schopenhauer, Mainländer, definido por 
Ramos como “um pessimismo quietista com práxis social engajada” (RAMOS, 2007, 
p. 44). 

Essa crítica de cunho político nos leva à última faceta dos ataques 
neokantianos ao pessimismo de Schopenhauer que abordaremos aqui: além do 
viés político, inegavelmente pairava sobre essa corrente crítica um componente 

                                                            
33 “O mundo é um fenômeno cerebral para um cérebro que é seu próprio fenômeno — isso não é 
criticismo, isso é ilusionismo, é niilismo do conhecimento e uma completa distorção da doutrina 
kantiana. E, entretanto, a falsa concepção de Schopenhauer sobre Kant encobre ainda para muitos 
o verdadeiro sentido da filosofia crítica” (RIEHL, 1908, p. 217). Sobre a vontade: “o metafísico da 
vontade compreendeu mal a vontade; Schopenhauer não conhece a vontade, ele a confunde com 
o desejo” (Idem, p. 219).  
34 Zeller formula essa crítica em sua Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz [História da 
filosofia alemã desde Leibniz] (ZELLER, 1875, p. 713). 
35 Afirma Riehl: “O pessimismo schopenhaueriano é, em seu fundamento, hedonista”, pois se baseia 
na “contabilização do balanço entre prazer e sofrimento” (RIEHL, 1908, p. 232). Já Bona Meyer: “A 
questão de se no mundo existe mais prazer ou desprazer não é decidível com a ajuda de nenhuma 
experiência [...] tal balanço de prazer e desprazer [...] é uma tarefa impossível” (BONA MEYER, 
1872a, p. 44-45).  
36 Ver, por exemplo, HARTMANN, 1885, p. 91-102. 



Daniel Soares       267 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

pessoal. A constante intromissão de argumentos ad hominem nas críticas 
supramencionadas já permite antever esse aspecto. Como dissemos, o neokantismo 
tornou-se a corrente filosófica hegemônica na academia filosófica alemã durante a 
segunda metade do século XIX. Schopenhauer, crítico por excelência da filosofia 
universitária, representava em vários aspectos uma ameaça ao movimento 
neokantiano. Em Sobre a filosofia universitária Schopenhauer já atacara 
diretamente pioneiros do neokantismo, como Jakob Fries (SCHOPENHAUER, P I, 
p. 224). Além disso, o filósofo elogiara a cassação da jus legendi de um dos 
principais neokantianos da segunda metade do século XIX: Kuno Fischer 
(SCHOPENHAUER, P I, p. 176). Não por acaso, Fischer é um dos principais críticos 
da postura schopenhaueriana contra a filosofia acadêmica. Valendo-se da 
correspondência de Schopenhauer publicada, Fischer acusa o filósofo de se alegrar 
ao saber da destituição de acadêmicos, alegando que essa posição não era 
motivada por razões intelectuais, mas pessoais (FISCHER, 1898, p. 98-99). O 
neokantiano ironiza ainda o modo como Schopenhauer interpretava seu período 
de anonimato: o “velho conto de fadas. Para não deixar que ele, o único verdadeiro 
herdeiro do trono de Kant, chegasse ao poder, professores de filosofia conspiraram 
e segregaram-no dos olhos do mundo” (FISCHER, 1898, p. 492). Avançando em 
argumentos ad hominem (estratégia crítica que, devemos reconhecer, não era 
estranha ao próprio Schopenhauer), conclui Fischer: o próprio Schopenhauer “foi 
um professor universitário, um João sem terra, um professor sem ouvintes”, eis por 
que sua crítica à filosofia universitária tinha por fundamento “sua amargura” 
(FISCHER, 1898, p. 493-494). Paulsen acompanha a ironia de Fischer ao insinuar 
um caráter paranoico de Schopenhauer em relação aos professores de filosofia37. 
Além disso, tanto Paulsen quanto outro neokantiano, Haym, alegam que o 
ambiente acadêmico teria sido benéfico para Schopenhauer, pois forçaria o filósofo 
misantropo a justificar sua filosofia perante colegas e alunos.38 

Em última instância, os ataques neokantianos a Schopenhauer durante a 
Pessimismus-Frage foram tão inflamados porque o objeto da controvérsia não se 
restringia apenas ao estatuto teórico do pessimismo filosófico: tais ataques eram 
atravessados também por interpretações políticas ou mesmo querelas pessoais. 
Contudo, ao privilegiarmos o aspecto propriamente filosófico da questão, devemos 
enfatizar que (mesmo que outros elementos permeiem o debate) o objeto principal 
da controvérsia e seu verdadeiro pano de fundo era nada menos que a concepção 
de filosofia. Vejamos por quê. 

Com a proliferação das críticas ao pessimismo e a Schopenhauer, bem como 
das réplicas por parte dos defensores do pessimismo filosófico (dentre eles 
Taubert, Plümacher e, sobretudo, Hartmann)39, a Pessimismus-Frage alastrou-se 

                                                            
37 Referindo-se ao suposto “plano” orquestrado pelos acadêmicos das gerações anteriores para 
manter Schopenhauer no anonimato, afirma Paulsen: “é indubitável que esse feitiço é um puro 
fantasma de sua fantasia [...] Voltemos àquela época e levemos a sério a ideia: Hegel e Fries, Herbart 
e Schelling, Baader e Reinhold, [...] reuniram-se e conspiraram contra a fama — não do famoso 
Arthur Schopenhauer, mas de um jovem desconhecido que se habilitou em Berlim, porém teve 
pouco sucesso [...] Como se cada um deles não tivesse coisas muito mais importantes a fazer do 
que estudar a obra de um desconhecido de nome Schopenhauer!” (PAULSEN, 1911, p. 48-49).  
38 Ver PAULSEN, 1911, p. 32, e HAYM, 1864, p. 87-88. 
39 Ao mesmo tempo em que funcionava como potencializador dessas críticas devido à sua peculiar 
reformulação do pessimismo schopenhaueriano, Hartmann era geralmente o protagonista da 
contra-argumentação pessimista. O filósofo dedicou obras inteiras - como Zur Geschichte und 
Begründung des Pessimismus (HARTMANN, 1880), que teve uma segunda edição, ampliada, em 



 268      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

intensivamente durante as décadas finais do século XIX. Segundo Beiser, foi “a 
maior controvérsia intelectual — mensurada em termos de duração, intensidade e 
número de participantes — na segunda metade do século XIX na Alemanha” 
(BEISER, 2016, p. 162). Mas por que justamente a questão do pessimismo, 
introduzida no debate filosófico com a difusão do pensamento schopenhaueriano, 
tornou-se importante a ponto de originar uma polêmica dessa magnitude? 
Lembremos daquela descrição inicial do cenário intelectual alemão da segunda 
metade do século XIX. Tal cenário tinha como características marcantes o 
descrédito em relação aos sistemas idealistas especulativos que dominaram a 
primeira metade do século, culminando numa desconfiança acerca do próprio 
papel da filosofia, sobretudo da metafísica e da ética, bem como numa 
concomitante valorização crescente das ciências particulares. Usamos as palavras 
de Schnädelbach para descrever essa conjuntura como uma “crise de identidade 
da filosofia” (SCHNÄDELBACH, 1983, p. 17). Nesse panorama, o neokantismo 
erigiu-se como corrente filosófica dominante na filosofia universitária, oferecendo 
como saída para essa crise uma concepção da filosofia como teoria do 
conhecimento, cujo papel seria investigar e estabelecer os fundamentos das 
ciências, recusando especulações metafísicas e Weltanschauungen de maneira 
geral. Ora, é evidente que a concepção de filosofia oferecida por Schopenhauer 
entra em confronto direto com essa concepção neokantiana. 

 Além de apresentar uma concepção tipicamente metafísica, é crucial 
perceber o que uma Weltanschauung pessimista pressupõe. A questão do 
pessimismo mostra-se inserida num horizonte maior, que pressupõe uma tomada 
de posição acerca da própria natureza e dos limites da filosofia. Afinal, defender o 
pessimismo filosófico significa a fortiori trazer para o primeiro plano uma questão 
filosófica fundamental: a questão do valor da vida ou da existência. O pessimismo 
pressupõe uma concepção determinada da filosofia, a saber, ele assume a questão 
do valor da vida como a questão filosófica por excelência. Schopenhauer tinha 
plena consciência dessa condição. Na abertura do livro IV do primeiro volume d`O 
mundo como vontade e representação, o filósofo afirma que nele tratará da 
questão “mais séria de todas, já que diz respeito às ações dos homens, ao tema 
com o qual cada um imediatamente lida, não podendo ser alheio ou indiferente a 
ninguém” (SCHOPENHAUER, WWV I, p. 375). Poucas linhas abaixo, Schopenhauer 
deixa claro qual é essa questão: “o valor ou não-valor de uma existência” 
(SCHOPENHAUER, WWV I, p. 375). Além disso, é interessante observar que essa 
concepção aparece no próprio escrito Sobre a filosofia universitária. Ao contrapor 
a concepção assumida pelos filósofos universitários à sua própria concepção da 
filosofia, afirma Schopenhauer: “eles nada sabem sobre abordar livre e 
naturalmente o problema da existência [Problem des Daseins]” (SCHOPENHAUER, 
P I, p. 233) que, segundo o filósofo de Danzig, é “incomparavelmente o problema 
mais importante de todos” (Idem, p. 222). Assim, fica claro por que o pessimismo 
tornou-se um objeto de disputa tão importante neste cenário. Em torno da questão 
do pessimismo digladiavam-se concepções antagônicas da filosofia: a neokantiana, 
concebendo como papel central da filosofia a investigação acerca dos fundamentos 
das ciências particulares, e a schopenhaueriana, que concebia como problema 
filosófico central a questão do valor da existência. Em última instância, o principal 

                                                            
1892 -, além de artigos como Zur Pessimismus-Frage (HARTMANN, 1885, p. 78-120), à tentativa de 
refutar as críticas ao pessimismo filosófico. 



Daniel Soares       269 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

sustentáculo da enorme influência do pensamento de Schopenhauer no cenário 
intelectual alemão do período - segundo Köhnke, numa obra dedicada ao 
movimento neokantiano, a filosofia schopenhaueriana foi o “maior sucesso 
popular do século XIX” (KÖHNKE, 1991, p. 74)40 — foi trazer novamente à tona 
essa antiga (porém, à época desacreditada) questão e situá-la no centro de sua 
concepção filosófica. Mesmo um neokantiano reconhece, a seu modo, esse feito: 
“sob a influência de Schopenhauer cultivou-se uma verdadeira mania de julgar o 
‘valor da vida’” (WINDELBAND, 1924, p. 226). Dentre os historiadores da filosofia, 
Beiser ratifica essa interpretação.41 Porém, talvez a melhor compreensão desse 
mérito schopenhaueriano tenha nos sido fornecida por ninguém menos que 
Nietzsche. Primeiramente numa obra de juventude, Schopenhauer como educador, 
Nietzsche atribui a Schopenhauer o papel de educador principalmente devido 
àquela concepção da filosofia. Vale a pena atentar às palavras nietzschianas:  

Ele havia visto algo ainda superior: uma terrível cena 
supramundana do julgamento, em que era pesada toda vida, 
mesmo a mais alta e perfeita, e considerada leve demais: tinha 
visto o sagrado como juiz da existência [Richter des Daseins]. Não 
é possível determinar o quão cedo Schopenhauer deve ter visto 
essa imagem da vida, e aliás precisamente assim como tentou 
pintá-la mais tarde em todos os seus escritos; pode-se demonstrar 
que o jovem, e desejaríamos acreditar que a criança, já havia tido 
essa visão descomunal. Tudo de que ele se apropriou mais tarde, 
da vida e dos livros, de todos os reinos da ciência, era para ele 
quase que somente cor e meio de expressão; mesmo a filosofia 
de Kant foi adotada por ele, antes de tudo, como um 
extraordinário instrumento retórico, com que acreditava 
pronunciar-se ainda mais claramente sobre essa imagem: como 
também lhe servia para o mesmo fim, ocasionalmente, a mitologia 
budista e cristã. Para ele havia somente uma tarefa e cem mil 
meios para resolvê-la: um sentido e inúmeros hieróglifos para 
exprimi-lo. (NIETZSCHE, 1978, p. 78-79; grifos do autor). 

 

Nietzsche explicitamente adere à concepção schopenhaueriana da filosofia: 
a “exigência de toda grande filosofia [...] sempre diz unicamente: esta é a imagem 
de toda vida, aprende nela o sentido da tua vida [Sinn deines Lebens]. E vice-versa: 
lê apenas tua vida e aprende nela os hieróglifos da vida universal” (NIETZSCHE, 
1999, Band 1, p. 357). Portanto, também para o jovem Nietzsche ao verdadeiro 
filósofo é atribuído sobretudo o papel de “juiz da vida” (NIETZSCHE, 1999, Band 
1, p. 362), e a verdadeira filosofia deve ter como questão principal o “problema da 
existência” [Problem des Daseins] (Idem, p. 365). Mesmo após seu afastamento em 
relação a Schopenhauer (que sempre deve ser considerado em seus multifacetados 
aspectos, pois não se trata de uma simples ou unidimensional ruptura), Nietzsche 
não apenas continua a reconhecer o grande mérito de Schopenhauer ao ter 
implementado essa concepção da filosofia em seu tempo, como também especifica 

                                                            
40 Embora possa, à primeira vista, parecer peremptória, essa afirmação é endossada totalmente por 
um autor da época: “a filosofia de Schopenhauer e seus sucessores” foi, segundo Wundt, “mais 
popular como nunca dantes fora a filosofia na Alemanha” (WUNDT, 1877, p. 505).  
41 Beiser atesta “a grande importância de Schopenhauer para a reorientação da filosofia na segunda 
metade do século XIX. Foi Schopenhauer quem fez a questão do valor da vida tão central na 
filosofa alemã no século XIX, que afastou seus interesses pela lógica das ciências e trouxe-os de 
volta aos problemas tradicionais da significação e valor da vida” (BEISER, 2016, p. 11).  



 270      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

a originalidade desse mérito. No livro V d´A gaia ciência (portanto, já ao final de 
sua trajetória intelectual), Nietzsche afirmará que “Schopenhauer, com o seu 
pessimismo, ou seja, com o problema do valor da existência” (NIETZSCHE, 2005, 
p. 255; grifos do autor), teve o mérito inquestionável de ter sido o “primeiro ateísta 
confesso e inabalável que nós, alemães, tivemos [...] Toda a sua retidão está nisso; 
o ateísmo incondicional e honesto é o pressuposto de sua colocação dos 
problemas” (Idem, pp. 255-256; grifos do autor). Segundo Nietzsche, 
Schopenhauer é pessimista “como bom europeu”, pois o problema fundamental 
de sua filosofia foi um problema a se “esperar com total certeza” após o grande 
“evento de toda a Europa”, a “vitória obtida afinal e com grande custo pela 
consciência europeia”: “o declínio da crença no Deus cristão” (Idem, Ibidem). 
Conforme a interpretação nietzschiana, a concepção filosófica schopenhaueriana é 
tão importante porque teve o mérito de colocar, pela primeira vez e de maneira 
clara, a questão crucial de seu tempo:  

Ao assim rejeitarmos a interpretação cristã e condenarmos o seu 
‘sentido’ como uma falsificação, aparece-nos de forma terrível a 
questão de Schopenhauer: então a existência tem algum sentido? 
— essa questão que precisará de alguns séculos para simplesmente 
ser ouvida por inteiro e em toda a sua profundidade. (Idem, p. 
256; grifos do autor). 

 

Nietzsche ressalta ainda a superioridade do pessimismo schopenhaueriano 
face à “inabilidade desse pessimismo pós-schopenhaueriano” (Idem, p. 257: “grifos 
do autor”), citando nominalmente e satirizando cada um dos três representantes 
da escola de Schopenhauer em sentido lato que apresentamos acima: Bahnsen, 
Mainländer e Hartmann. Enfim, esse recurso a Nietzsche nos ajuda a entender não 
apenas por que a filosofia schopenhaueriana tornou-se a mais influente e mais 
debatida na Alemanha durante o período da Pessimismus-Frage quanto por que, 
em última instância, podemos dizer que Schopenhauer foi o grande vitorioso dessa 
controvérsia. 

É compreensível a indagação de Beiser: “de uma perspectiva 
contemporânea, é um fato surpreendente, difícil de avaliar e explicar, que Arthur 
Schopenhauer foi o mais famoso e influente filósofo na Alemanha de 1860 até a 
Primeira Guerra Mundial” (BEISER, 2016, p. 13). Contudo, se atentarmos ao 
panorama da Pessimismus-Frage apresentado, esse fato torna-se menos 
surpreendente. Afinal, como procuramos mostrar até aqui, após a morte de 
Schopenhauer a controvérsia pessimista que se alastrou pela Alemanha acabava 
por, de forma indireta, ratificar aquela concepção schopenhaueriana da filosofia. 
Seja quando defendida pelos partidários do pessimismo filosófico, ou mesmo 
quando criticada em sua legitimidade pelos opositores, a questão do valor da vida 
transformou-se na questão central do debate da filosofia alemã no período. Um 
significado histórico importante da Pessimismus-Frage foi, sem dúvida, deslocar o 
horizonte discursivo da filosofia alemã em direção à concepção filosófica 
schopenhaueriana. Dessa perspectiva, não surpreende que Schopenhauer tenha 
sido, de fato, o mais influente filósofo alemão do período. Afinal, segundo as 
próprias palavras de Beiser: “num sentido muito importante, Schopenhauer pautou 
a agenda intelectual da segunda metade do século XIX. Ele [...] colocou o problema 
filosófico principal de sua época” (BEISER, 2016, p. 15).  



Daniel Soares       271 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

Além disso, é preciso ainda considerar outro fator. Se a filosofia 
schopenhaueriana tornou-se tão influente e popular nesse período é também 
porque, de alguma forma, ela conseguiu fornecer uma resposta mais convincente 
à “crise de identidade” que atravessava a filosofia alemã.42 Eis um dos motivos 
pelos quais podemos afirmar que a filosofia schopenhaueriana sagrou-se 
vencedora da Pessimismus-Frage. Outro motivo, complementar a esse, é a 
constatação de que a influência da concepção schopenhaueriana da filosofia 
chegou a tal ponto que seus principais críticos, os neokantianos, viram-se a partir 
de certo momento forçados a ampliar sua própria concepção, passando a 
incorporar — ao lado dos tradicionais temas relativos à teoria do conhecimento — 
questões de valor entre seus temas filosóficos.43 

Portanto, essa apresentação panorâmica da Pessimismus-Frage pretende ter 
ajudado a dimensionar a relevância, muitas vezes subestimada, de Schopenhauer 
para a filosofia alemã do final do século XIX. Como conclusão, podemos 
justificadamente afirmar que, de certo modo, a filosofia schopenhaueriana 
delimitou grande parte do horizonte em torno do qual orbitou a filosofia alemã 
neste período. Rememorando esse importante (e geralmente esquecido) episódio 
da história da filosofia, pretendemos também prestar homenagem ao misantropo 
de Frankfurt por ocasião do bicentenário da publicação de sua obra magna.  

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  

ASHER, David. Eine neue Weltanschauung. Allgemeine Zeitung, p. 2278-2279, 

28/5/1869. 

BAHNSEN, Julius. Zur Philosophie der Geschichte: Eine kritische Besprechung des 

Hegel-Hartmann´schen Evolutionismus aus Schopenhauer´schen Principien. 
Berlin: Duncker, 1872. 

                                                            
42 Nisso acompanhamos a conclusão à qual chega Beiser: “A filosofia de Schopenhauer tornou-se 
tão influente principalmente porque ela ofereceu a mais bem-sucedida solução para aquela crise, 
uma solução mais plausível e satisfatória do que as de seus oponentes [...] Em última instância, para 
o público em geral a concepção de filosofia de Schopenhauer provou-se uma solução mais atrativa 
para a crise de identidade da filosofia do que a concepção neokantiana” (BEISER, 2016, p. 18-22).   
43 Essa é também uma das teses centrais da obra de Beiser. Originalmente estudioso do movimento 
neokantiano, ele fornece um relato interessante a esse respeito: “cheguei ao estudo do pessimismo 
por meio do neokantismo. Qualquer um que estude as origens do movimento neokantiano fica 
perplexo com a influência que Schopenhauer teve sobre o movimento” (BEISER, 2016, p. V). 
Segundo o autor, “os neokantianos teriam provavelmente continuado a trilhar seu caminho 
positivista — eles provavelmente persistiriam em seu ‘sono dogmático’ — se não fosse por um 
homem: o velho scrooge de Frankfurt. Ninguém foi mais efetivo em despertar os neokantianos, em 
relembrá-los das questões tradicionais da filosofia, do que Arthur Schopenhauer” (Idem, p. 21). E 
complementa afirmando que a influência da filosofia schopenhaueriana acabou por repercutir até 
mesmo sobre a filosofia universitária: “Ao final da década de 1870, os neokantianos começaram a 
sentir o desafio de Schopenhauer, mesmo nas salas das universidades. A filosofia de Schopenhauer 
estava provando ser popular entre os estudantes, que se sentiam mais atraídos por preleções sobre 
o enigma da existência do que por sobre a lógica das ciências. Face ao declínio do interesse 
estudantil, e preocupados em ter alguma relevância social, os neokantianos começaram a ampliar 
sua concepção de filosofia para além da epistemologia, de modo que ela pudesse incluir o 
problema do valor [...] Começando ao final da década de 1870, houve um grande crescimento do 
número de preleções ministradas por neokantianos sobre tópicos de filosofia prática e sobre a 
natureza da filosofia” (BEISER, 2016, p. 23).  



 272      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

______. Der Widerspruch im Wissen und Wesen der Welt: Princip und 
Einzelbewährung der Realdialektik. Leipzig: Grieben, 1882.   

BEISER, Frederick C. Weltschmerz: Pessimism in German Philosophy, 1860-1900. 

New York: Oxford University Press, 2016.  

BONA MEYER, Jürgen. Arthur Schopenhauer als Mensch und Denker. In: 

BIRCHOW, Rudolf; HOLZENDORFF, Franz. (Orgs). Sammlung 
gemeinverständlicher wissenschaftlicher Vorträge. Berlin: Carl Habel, 1872a. p. 1-

54.  

______. Eine Rede gegen Schopenhauer´s und Hartmann´s Pessimismus. Bonn: 

Adolph Marcus, 1872b. 

CARTWRIGHT, David E. Schopenhauer: A Biography. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2010.  

CIRACÌ, Fabio; FAZIO, Domenico; KOßLER, Matthias. Schopenhauer und die 
Schopenhauer-Schule. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009. 

DURANTE, Felipe. A escola de Schopenhauer em seus sentidos lato e estrito: entre 

apóstolos, evangelistas, metafísicos, heréticos, os pais da Igreja e as mulheres. 

Revista Sofia, v. 6, n. 1, p. 136-148, Jan/Jun 2017. 

FAZIO, Domenico. La scuola di Schopenhauer: testi e contesti. A cura del Centro 

interdipartimentale di ricerca su Arthur Schopenhauer e la sua scuola 

dell'Università del Salento. Lecce: Pensa Multimedia, 2009. 

______. Nietzsche e il pessimismo post-schopenhaueriano: Hartmann, Mainländer 

e Bahnsen. La passione della conoscenza. Studi in onore di Sossio Giametta. A cura 

del Centro interdipartimentale di ricerca su Arthur Schopenhauer e la sua scuola 

dell'Università del Salento. Lecce: Pensa Multimedia, 2010. p. 161-184. 

FISCHER, Kuno. Geschichte der neuern Philosophie. Neunter Band: 

Schopenhauers Leben, Werke und Lehre. Heidelberg: Karl Winter, 1898. 

GOLTHER, Ludwig von. Der moderne Pessimismus. Leipzig: Brockhaus, 1878. 

HARTMANN, Eduard von. Ueber die nothwendige Umbildung der 

Schopenhauerschen Philosophie aus ihrem Grundprincip heraus. Philosophische 
Monatshefte, Band II, Berlin, p. 457-469, Wintersemester 1868/1869. 

______. Philosophie des Unbewussten. Berlin: Duncker, 1869. 

______. Philosophie des Unbewussten. Siebente Auflage. Berlin: Duncker, 1876. 

______. Zur Geschichte und Begründung des Pessimismus. Berlin: Duncker, 1880. 

______. Philosophische Fragen der Gegenwart. Leipzig/Berlin: Verlag von Wilhelm 

Friedrich, 1885. 

______. Zur Geschichte und Begründung des Pessimismus. Zweite Auflage, 

Leipzig: Hermann Haacke, 1892. 

HAYM, Rudolf. Arthur Schopenhauer. Berlin: Georg Reimer, 1864.  



Daniel Soares       273 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

HEYDORN, Heinz-Joachim. Schopenhauer und Bahnsen. Schopenhauer-Jahrbuch, 

n. XXXVII, p. 32-41, 1956. 

INVERNIZZI, Giuseppe. Il pessimismo tedesco dell´ottocento: Schopenhauer, 
Hartmann, Bahnsen e Mainländer e i loro avversari. Firenze: La Nuova Italia 

Editrice, 1994. 

KAUTSKY, Karl. Arthur Schopenhauer. Die neue Zeit, 6, p. 66-78 e 97-109, 1888. 

KÖHNKE, Klaus Christian. The rise of neo-Kantianism: German academic 
philosophy between idealism and positivism. Cambridge: Cambridge University 

Press, 1991.  

LIEBMANN, Otto. Gedanken und Thatsachen. Zweiter Band. Strassburg: Karl 

Trübner, 1904. 

LUKÁCS, Georg. Die Zerstörung der Vernunft: Irrationalismus und Imperialismus. 
Band II. Darmstadt und Neuwied: Hermann Luchterland, 1974. 

MAINLÄNDER, Philipp. Die Philosophie der Erlösung. Berlin: Theodor Hofmann, 

1879. 

NIETZSCHE, Friedrich. Nietzsche: Obras incompletas. Col. Os pensadores. 
Tradução de Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: Abril Cultural, 1978. 

______. Kritische Studienausgabe (KSA) em 15 volumes (org. Colli-Montinari). 

München: Walter de Gruyter, 1999.  

______. A gaia ciência. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2005.  

PAUEN, Michael. Pessimismus: Geschichtsphilosophie, Metaphysik und Moderne 
von Nietzsche bis Spengler. Berlin: Akademie Verlag, 1997. 

PAULSEN, Friedrich. Schopenhauer, Hamlet und Mephistopheles. Dritte Auflage. 

Stuttgart/Berlin: Gotta´sche, 1911. 

PFEIDERER, Edmund. Der moderne Pessimismus. Berlin: Carl Habel, 1875.  

PLÜMACHER, Olga. Der Pessimismus in Vergangenheit und Gegenwart. 
Heidelberg: G. Weiss, 1888. 

RAMOS, Flamarion Caldeira. O pessimismo e a questão social em Philipp 

Mainländer. Cadernos de Filosofia Alemã (USP), n. 10, p. 35-50, 2007. 

______. Tragédia sem redenção: o pessimismo absoluto de Julius Bahnsen. Revista 
Voluntas: Estudos sobre Schopenhauer, v. 6, n. 2, p. 111-121, 2º semestre de 2015. 

RIEHL, Alois. Zur Einführung in die Philosophie der Gegenwart. Dritte Auflage. 

Leipzig: B.G Teubner, 1908. 

SCHNÄDELBACH, Herbert. Philosophie in Deutschland: 1831-1933. Frankfurt am 

Main: Suhrkamp, 1983. 

SCHOPENHAUER, Arthur. Sämtliche Werke (org. Löhneysen) em 5 volumes. 

Stuttgart/Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1986.  



 274      Schopenhauer e a Pessimismus-Frage 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 252-274, JUL./DEZ. 2018 

 

STÄGLICH, Hans. Zur Geschichte des Begriffs Pessimismus. Schopenhauer-
Jahrbuch, n. XXXIV, p. 27-37, 1951-1952. 

SULLY, James. Pessimism: A History and a Criticism. London: Henry S. King, 1877. 

TAUBERT, Agnes. Der Pessimismus und seine Gegner. Berlin: Duncker, 1873. 

VITALE, Maria. Dalla Volontà di vivere all´Inconscio: Eduard von Hartmann e la 
transformazione della filosofia di Schopenhauer. A cura del Centro 

interdipartimentale di ricerca su Arthur Schopenhauer e la sua scuola 

dell'Università del Salento (Schopenhaueriana, 8). Lecce: Pensa Multimedia, 2014.  

WINDELBAND, Wilhelm. Pessimismus und Wissenschaft. Präludien, Band I/II. 

Tübingen: Mohr, 1924. 

WOLF, Jean-Claude. Eduard von Hartmann: Ein Philosoph der Gründerzeit. 

Würzburg: Königshausen & Neumann, 2006.  

WUNDT, Wilhelm. Philosophy in Germany. Mind, Oxford University Press, vol. 2, 

nº 8, p. 493-518, 1877. 

ZELLER, Eduard. Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz. Zweite 

Auflage. München: R. Oldenbourg, 1875.  

 

 

Recebido em: 31-07-2018 

Aceito para publicação em: 02-11-18 

 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

   

DESCONSTRUÇÃO E HETERODOXIA LINGUÍSTICA EM JACQUES 
DERRIDA 

DECONSTRUCTION AND LINGUISTIC HETERODOXY IN JACQUES DERRIDA 
 

 

 
 

TIAGO DE FRAGA GOMES1 
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS) - Brasil 

tiago_mail@yahoo.com.br 
 

 

 

RESUMO: O presente texto, partindo das ideias de Derrida, pretende levantar um questionamento 
a respeito da repressão filosófica logocêntrica que quer classificar tudo como voz ativa e voz 
passiva. A différance derridiana, como diferenciação aberta e imprevisível, não se enquadra nos 
moldes gramatológicos ortodoxos, denotando uma voz intermediária, prenhe de potência, de 
possibilidades e de uma anarquia improvisadora. Derrida questiona o status do conhecimento pela 
desconstrução da escritura, interpelando a própria ordem conceitual, porém, não impondo limites 
à interpretação textual, mas utilizando-se de conceitos indecidíveis, com o intuito de não colocar 
uma camisa de força aniquiladora da potência linguística e filosófica. 

PALAVRAS-CHAVE: Derrida. Desconstrução. Différance. Escritura. Linguística. 

ABSTRACT: The present text, based on the ideas of Derrida, intends to raise a question about the 
logocentric philosophical repression that wants to classify everything as active voice and passive 
voice. The Derridian différance, as an open and unpredictable differentiation, does not fit into the 
orthodox grammatical molds. It denotes an intermediate voice, pregnant with power, possibilities 
and an improvising anarchy. Derrida questions the status of knowledge through the deconstruction 
of writing, and questioning the conceptual order itself, while not imposing limits upon textual 
interpretation, but using undecidable concepts, with the intention of not applying a straitjacket that 
would annihilate linguistic and philosophical power. 

KEYWORDS: Derrida. Deconstruction. Différance. Scripture. Linguistics. 

 

INTRODUÇÃO 

Para Derrida, não há nada fora do texto (1973, p. 194). Seguindo esse 

movimento de argumentação, a epistemologia atual colocará em relevo a dimensão 

escritural do conhecimento humano, constatando que, no fundo, toda investigação 

“parte de textos e tem por meta construir novos textos” (QUADROS, 2009, p. 7). 

Doravante, o texto se constituirá em paradigma epistêmico. De baixo dos véus da 

escritura, está encoberto todo sentido latente, toda intenção velada e todo telos 
potente que o texto aspira e inspira no leitor desejoso de conhecimento, qual 

                                                            
1 Doutorando em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS). 
Bolsista da Capes. 

FLU
XO

 C
O

N
TÍN

U
O

 



  276      Desconstrução e heterodoxia linguística em Jacques Derrida 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

 

hermeneuta de um mistério que conecta a inúmeras realidades referidas implícita 

ou explicitamente. 

Inspirando-se em Derrida, é possível afirmar que os textos são como uma 

“leitura” da realidade, pois a realidade faz jorrar textos, como advento de uma 

hermenêutica incessante e errante, cuja genealogia e teleologia perdem-se na noite 

dos tempos. Não dá para separar dialeticamente e logocentricamente texto e 

realidade. Além disso, todo pensamento situa-se dentro da linguagem e a própria 

escritura é que fornece as bases para a reflexão e para a ação do sujeito. Essa é a 

ênfase da proposta de Derrida como superação do paradigma fonológico que 

contaminou o pensamento ocidental, a partir do qual, acredita-se que a palavra 

dita descreve o mundo, prescindindo do distanciamento necessário que a escritura 

fornece para discernir e decantar o subjetivo do objetivo. 

Por trás do texto há uma história pré-concebida, uma biografia enclausurada 

nas palavras que expõem os segredos mais recônditos da alma. “Toda letra traz 

marcas pessoais e sociais” (QUADROS, 2009, p. 10). É preciso desconstruir para 

edificar os múltiplos sentidos possíveis, além dos intencionados originariamente, 

não para destruir, mas para reconstruir. A interpretação é “um empreendimento 

infindável” (RAJAGOPALAN, 2000, p. 120) que faz emergir a compreensão a partir 

dos detalhes do dito e do não dito, nas entrelinhas das expressões que pressionam 

a ir além da literalidade dos signos, interpretando as ideias e as aspirações mais 

profundas do texto. 

Com Derrida é possível afirmar que ler uma obra literária não é descobrir o 

seu sentido unívoco. O texto é uma pluriformidade, uma polifonia de significados. 

É impossível duas leituras idênticas. Além disso, o significado ocupa 

principalmente os espaços vazios, pois a distância é a raiz da escritura. Não haveria 

escritura se não houvesse espaçamento (DERRIDA, 1973, p. 48). As letras em si 

são significantes sem significado, pois são as relações interpretadas na sua 

diferença que constroem a significação. As referências são contingências históricas, 

insubmissas às prescrições da lógica ontológica totalizante. Na escritura, tudo está 

imbricado e intrincado, sem as pretensões genesíacas ou teleológicas do 

pensamento metafísico. “O ponto final é também o início de uma nova frase” 

(QUADROS, 2009, p. 12). Não há puro começo ou fim absoluto, há sim a aventura 

peregrina da errância interpretativa. 

Um dos primeiros pensadores em que Derrida mergulhou de cabeça foi 

Sartre, que era a grande sensação da época nos cafés franceses. Para Sartre, “a 

existência precede a essência” (1987, p. 6). A subjetividade não é algo atribuído, 

mas sim construído pelo sujeito. As escolhas pessoais moldam a realidade do ser. 

No entanto, após um tempo, o interesse de Derrida se foca nas personalidades que 

influenciaram o pensamento de Sartre, os filósofos Husserl e Heidegger, filósofos 

da consciência, fundamentais no desenvolvimento e elaboração da fenomenologia, 

segundo a qual a consciência muitas vezes ultrapassa o alcance da comprovação 

científico-racional, sendo apenas acessível às intuições. 

Como matemático Husserl sabia que a fenomenologia acarretava um perigo 

para o conhecimento das “ciências exatas”. Por isso, Husserl vai tomar a geometria 



Tiago de Fraga Gomes       277 
 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

como o paradigma da forma mais certa do conhecimento matemático, a fim de 

imunizar a filosofia contra a ameaça do relativismo. A geometria partiria de 

intuições originais claras e irrefutáveis, tais como a linha, a distância e o ponto, 

prosseguindo através de um encadeamento lógico incontestável por etapas, 

revelando uma estrutura. Todo o conhecimento científico e filosófico seguiria a 

mesma lógica. Derrida percebe a aporia e a inconsistência interna e insolúvel desse 

argumento de Husserl, o que o leva a tomar uma atitude questionadora com 

relação à própria filosofia. 

Heidegger questionou os pressupostos metafísicos do conhecimento que 

não se baseiam nas experiências. Para Heidegger, toda a ideia da filosofia ocidental 

e do conhecimento científico subordinado a ela, estaria alicerçada sobre a noção 

de que a própria verdade, em algum momento, teria um sentido absoluto de 

validação. Para Derrida, isso consiste também em um paradoxo, no sentido de que 

a verdade absoluta só poderia ser garantida por um domínio absoluto ou teológico, 

pois o que é contingente é relativo, e a relatividade assusta a racionalidade 

filosófica. 

Derrida percebe inúmeras incongruências pairando sobre o coração da 

filosofia. Por isso, questionará os pressupostos do conhecimento filosófico, não 

concordando com a verdade pré-histórica, atemporal e ideal, sobrevivente para 

além do domínio da argumentação, que a fenomenologia postula como forma 

perfeita de conhecimento anterior à experiência vivida. Derrida compreende que 

os problemas centrais da existência vão além da cosmovisão da filosofia da 

consciência. 

O movimento de argumentação do presente artigo partirá do conceito 

derridiano de différance para analisar a heterodoxia linguística que está na base 

da desconstrução da escritura. Em seguida, pretende-se analisar a fluidez incontida 

da linguagem e a disseminação dos significados, com o intuito de refletir sobre a 

crítica de Derrida sobre o logocentrismo vigente na linguagem filosófica 

contemporânea. Por fim, abordar-se-á a dimensão ético-política emergente da 

crítica gramatológica derridiana às ideologias que são veiculadas nas entrelinhas 

da demagogia publicitária, as quais visam o estreitamento da visão dos sujeitos 

pensantes em suas decisões pessoais e em sociedade. 

 

1 A DIFFÉRANCE HETERODOXA E A DESCONSTRUÇÃO DA ESCRITURA 

O conceito de heterodoxia linguística espraia-se em toda crítica derridiana 

ao paradigma metafísico, sobretudo em sua abnegação da fixação do ser via 

expressão linguística. Derrida insere-se na contramão do panorama geral 

empreendido pela filosofia, que quer logo ordenar as coisas com o logos, quer 

organizar tudo. Isso pode reprimir o caos inerente à crisis humana que permite 

julgar e diferir, separar o joio do trigo. Derrida fala no logocentrismo filosófico 

ocidental advindo do platonismo, o qual prima pela teoria e a especulação, dando 

menos força para a concretude vital e a efetividade prática, cuja natureza está 

repleta de impasses e contradições. Para Derrida, quanto mais ideal é o significante, 

“mais ele aumenta a potência de repetição da presença, mais ele conserva, reserva 



  278      Desconstrução e heterodoxia linguística em Jacques Derrida 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

 

e capitaliza o sentido” (1994, p. 100). Segundo Nascimento, “os limites da 

conceitualidade filosófica tradicional constituem um dos pontos mais importantes 

da reflexão derridiana” (NASCIMENTO, 2004, p. 9). Nesse sentido, Derrida é um 

heterodoxo em relação à ortodoxia formal logocêntrica. 

A repressão filosófica logocêntrica quer classificar tudo logo como voz ativa 

e voz passiva. A différance de Derrida “como aberta diferenciação imprevisível” 

(STEIN, 2008, p. 163), diferente da différence usual, não se enquadra nesses moldes 

gramatológicos ortodoxos, denotando uma voz intermediária, uma “voz média”, 

que está prenhe de potência, de possibilidades, uma “anarquia improvisadora” 

(DERRIDA; ROUDINESCO, 2004, p. 33) e caótica, portadora de uma alteridade que 

escapa ao mesmo e ao idêntico. A heterodoxia linguística diferencial derridiana 

abre possibilidades criativas para além dos cânones do formalismo terminológico 

ortográfico. A différance derridiana lembra o papel crítico da linguagem filosófica 

como voz média, não transitiva, que expande o horizonte do pensamento diante 

das predicações grafológicas e abre possibilidades linguísticas inéditas. 

Aquilo que se deixa designar por “différance” não é 
simplesmente ativo nem simplesmente passivo, 
anunciando, ou melhor, recordando antes qualquer 
coisa com a voz média, dizendo uma operação que 
não é uma operação, que se não deixa pensar nem 
como paixão, nem como ação de um sujeito sobre um 
objeto, nem a partir de um agente, nem a partir de um 
paciente, nem a partir, nem em vista de qualquer 
destes termos. Ora, a voz média, uma certa não-
transitividade, é talvez aquilo que a filosofia, 
constituindo-se nessa repressão, começou por 
distribuir em voz ativa e voz passiva (DERRIDA, 1991, 
p. 40). 

 

A voz remete à polifonia da realidade. A voz média da différance derridiana 

surge como uma gênese de sentido que permite inúmeras compreensões. A 

filosofia tem uma tendência disciplinadora da realidade quando lida com conceitos. 

A différance remete ao indeterminado. É costume agir demarcando, delimitando, 

metodologizando. A différance é um caminho que abre a possibilidade de muitos 

caminhos. A voz média da différance rompe com a tentação totalizadora da 

filosofia de uma pretensão descritiva suficiente da realidade, pois deixa espaço 

para a discordância, a distinção e a diversidade. 

A différance com “a” difere da différence com “e”, protagonizando uma 

heterodoxia de linguagem, uma inquietação gráfica que não se expressa 

foneticamente, porém, que não se esgota quando decodificada semiologicamente. 

Na história recente da filosofia, o elemento gráfico visível foi desprezado e 

recalcado em detrimento do dito e do escutado. Esqueceu-se que a escritura gráfica 

é visibilidade inaudível e vazia de transcendentalidade, é pura possibilidade. No 

pensamento derridiano, a “escritura” e a “errância” detém a primazia sobre o “ser” 

e sua fixação. 



Tiago de Fraga Gomes       279 
 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

Derrida concebe a escritura antes da fala. “Não se trata de opor o 

graphocentrismo ao logocentrismo” (SILVA, 2011, p. 232). O que se pretende não 

é a reabilitação da escrita demonstrando a sua superioridade em relação ao 

discurso. Em Derrida a “escritura” — que é um indecidível2 — também vem antes da 

escrita, do traço, da incisão, do desenho, da gravura. As pinturas e a arte rupestres 

de períodos arcaicos da história humana podem ilustrar a posição de Derrida a 

respeito da proeminência da escritura como arquiescritura — evocando aqui a 

palavra arché — em relação à fala/oralidade. “A différance é legível, mas não 

audível” (NASCIMENTO, 2004, p. 54). Fonologicamente não há como distinguir as 

duas pronúncias. Porém, “é uma engenhosidade de Derrida: a diferença entre 

différence e différance só aparece na escrita, que se desforra dessa maneira da fala, 

obrigando-a a tomar como referência seu próprio traço escrito” (DERRIDA; 

BENNINGTON, 1996, p. 58). A différance é uma crítica à reificação da linguagem 

simbólica transformada em objeto de uso, instrumentalizada na absolutização 

gráfica que quer enquadrar a diversidade do real na conceituação sem interlocução 

diferencial, que é essencial a toda expressão do real. 

Cada parcela da realidade é infinitamente mais complexa que a sua 

definição funcional. Isso Derrida procura expressar na sua diferença entre 

différence e différance. Esse erro gramatical dá o que pensar porque camuflado 

dentro de uma ortodoxia. A diferença gráfica se afunda na noite, não é um termo 

sensível, mas se recolhe em um nexo invisível. Uma das características da 

modernidade foi a criação de categorias funcionais suficientes. O problema é que 

os entes não são simplesmente categorias, são singularidades que podem ou não 

se identificar com essas categorias. 

A vida, a comunicação, a linguagem e a própria escrita ultrapassam a 

semiótica. A ideia de certo e de errado só existe em referência a um cânon 

gramatológico. Comumente adapta-se a uma normatividade canônica que opera 

por signos. Derrida tem uma motivação ética, ele quer achar a ética da própria 

linguagem, e para chegar lá, quer quebrar todos os preconceitos e violências 

linguísticas. É a singularidade diferencial que Derrida quer pôr em relevo, e não a 

universalidade totalizadora, pois toda totalização é uma redução da alteridade. 

Segundo o pensamento de Derrida, o signo é algo secundário, é um desvio 

que acena para algo, possuindo uma função vicária na ausência do que se refere, 

representando e esperando o seu retorno. Fazendo uma anamnese de Saussure, 

Derrida afirma que “o signo deve tomar o lugar da coisa na ausência desta 

representá-la de longe, suficientemente separado dela para ser seu advogado, mas 

ainda suficientemente ligado a ela para ser seu signo” (DERRIDA; BENNINGTON, 

1996, p. 26). Os signos são sinalizações convencionais instituídas e sistematizadas 

com uma função referencial, e são recepcionados pela posteridade como fontes 

de significação existencial. Para Derrida, a interpretação dos signos precisa superar 

                                                            
2 Derrida vai deter-se sobre o tema da linguagem, não ao modo convencional, mas utilizando-se 
de conceitos “indecidíveis”, com o intuito de não colocar uma camisa de força retentora e 
aniquiladora da potência linguística. Em Derrida não há conceitos e nem ideias fechadas, mas 
operadores textuais como categorias ou noções abertas, nomeadas “indecidíveis”, pois não se 
enquadram na lógica das oposições, havendo um cruzamento paradoxal de informações 
descentradas, excedendo os limites da conceituação metafísica. 



  280      Desconstrução e heterodoxia linguística em Jacques Derrida 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

 

o fechamento metafísico que estabelece parâmetros hermenêuticos desprovidos de 

reelaboração criativa. Nesse sentido, a desconstrução do signo afeta todo o edifício 

conceitual da metafísica. 

Derrida questiona o status do conhecimento pela desconstrução da 

escritura, ou seja, pela leitura atenta dos enunciados na diferenciação e 

disseminação de seus traços significativos, se interrogando a respeito de suas 

pressuposições e se conscientizando sobre as institucionalizações inerentes à sua 

metodologia. “Leituras desconstrutoras têm o mérito de deslocar saberes 

consolidados” (SOUZA, 2005, p. 14). A desconstrução não é uma ideia ou um 

conceito, mas é um acontecimento que questiona a própria ordem conceitual. 

A desconstrução faz emergir “a descoberta positiva” (DERRIDA, 1973, p. 

103), trazendo à tona significados diversos, sendo fonte de uma riqueza 

significativa. “Derrida transforma a recepção e a percepção do texto, do conceito, 

da instituição, tema ou o que quer que seja, através do exame de como aquela 

única figura ou frase opera na estrutura como um todo, no excesso da estrutura” 

(WOLFREYS, 2009, p. 54). O desdobramento estrutural desvela a aporia lógica 

emergente do interior da textualidade. No fundo, todo texto esconde metas 

obscuras e pressuposições metafísicas. Imergindo na textualidade pela 

desconstrução, Derrida empreende um movimento de desestabilização 

hermenêutica, cujo intuito não é em si negativo, mas progressivo, pois desconstruir 

não significa propriamente demolir o que foi ou o que está sendo construído, mas 

aponta para aquilo que permanece para ser avaliado na reconstrução e 

reelaboração cautelosa. 

Faz-se necessário atentar para o fato de que “a palavra ‘desconstrução’, que 

Derrida tirou de Ser e tempo de Heidegger (traduzindo o termo Destruktion) para 

esboçar uma teoria geral do discurso filosófico” (CUSSET, 2008, p. 107), não 

designa propriamente um método, um movimento filosófico ou uma escola de 

pensamento, mas representa uma lógica de desestabilização, um movimento 

ideológico espectral que faz toda a identidade ao mesmo tempo própria e diferente 

de si mesma. Um método geralmente exime da responsabilidade de decisão 

perante as alternativas possíveis, sendo elas muitas vezes crivadas de aporias. 
Segundo Derrida, 

um espectro é algo que se vê sem ver e que não se vê 
ao ver, a figura espectral é uma forma que hesita de 
maneira inteiramente indecidível entre o visível e o 
invisível. O espectro é aquilo que se pensa ver, 
“pensar” desta vez no sentido de “acreditar”, pensamos 
ver. Há aí um “pensar-ver”, um “ver-pensado”. Mas 
nunca se viu pensar. Em todo caso, o espectro, como 
na alucinação, é alguém que atravessa a experiência 
da assombração, do luto etc., alguém que pensamos 
ver (2012, p. 67-68). 

 

O prefixo des, evocando afastamento, saída, externalidade, remete a uma 

abertura de significado para além de si mesmo, uma diferença possível. A 



Tiago de Fraga Gomes       281 
 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

desconstrução desaloja e expulsa do habitual, é inimiga do fechamento e das 

definições. Derrida propôs pela desconstrução a desmobilização de certos modelos 

cientificistas que nos anos 1960 imperavam na linguística de tradição francesa. No 

quadro das discussões analíticas das teorias do significado, a desconstrução de 

Derrida levanta uma importante questão para a filosofia e a linguagem (STEIN, 

2008, p. 143). Um dos méritos da desconstrução de Derrida, na linha de Heidegger, 

consiste em desvelar a sintomática crise da representação logocêntrica emergente 

na modernidade, assumindo a questão filosófica da eliminação do sujeito como o 

fundamento do filosofar. 

Segundo Derrida, é preciso analisar a linguagem, desconstruí-la, quebrando 

preconceitos, abrindo novas perspectivas de pensamento. “A desconstrução exige 

uma atitude altamente ‘historiadora’” (DERRIDA, 2014, p. 82) que desmonta todos 

os modelos dogmáticos e ortodoxos do paradigma metafísico transcendental da 

linguagem, deixando-a livre para reconstruir novos significados a partir de uma 

reflexão crítica. “A desconstrução do signo acarreta a ausência de um tal significado 

transcendental: todo significante remete para outros significantes, não se chega 

nunca a um significado que remeta apenas a si mesmo” (DERRIDA; BENNINGTON, 

1996, p. 63). A desconstrução não impõe limites à interpretação textual, superando 

uma univocidade significativa ortodoxa. “Derrida procura demonstrar que o uso 

ingênuo de conceitos filosóficos pode acarretar justamente a repetição de 

filosofemas com todas as suas determinações metafísicas” (NASCIMENTO, 2004, p. 

40). O processo da desconstrução não é nem objetivo, nem subjetivo, nem ativo, 

nem passivo, mas específico em cada contexto, sem cair em generalidades, 

deixando operar livremente uma leitura diferencial da textualidade que não impeça 

a fluidez da linguagem pela disseminação multiforme dos significados. 

 

2 A FLUIDEZ INCONTIDA DA LINGUAGEM E A DISSEMINAÇÃO DOS SIGNIFICADOS 

Em L’Écriture et la différence, Derrida interpreta o conceito de estrutura no 

sentido de imobilidade e de fechamento, recorrendo ao jogo, ao movimento, à 

história e ao paradoxo. Derrida questiona o racionalismo do cogito cartesiano com 

sua certeza pretensamente definitiva, clara e distinta, afirmando que Descartes 

continuava refém da linguagem que utilizava. A asserção “penso, logo existo” 

(DESCARTES, 2001, p. 38), só é possível de ser elaborada graças a gramática. 

Na obra De la grammatologie, Derrida elabora as ideias que se tornaram 

centrais em seu pensamento, fazendo um ataque à indecisão filosófica e criticando 

a regra da lógica aristotélica do terceiro excluído, segundo a qual não há nada 

além da asserção e da negação. Na visão do estagirita, as proposições ou são 

verdadeiras ou são falsas, não podem ser outra coisa ou ambas ao mesmo tempo. 

Derrida vai dizer que a poesia e a arte transgridem essa regra. Uma pintura em um 

quadro, ao mesmo tempo é e não é aquilo que retrata com traços e cores. 

Igualmente se pode afirmar a respeito do discurso metafísico, impassível de 

verificação. Esses e outros muitos exemplos que poderiam ser dados demonstram, 

segundo Derrida, a fraqueza dos argumentos lógicos da racionalidade filosófica. 



  282      Desconstrução e heterodoxia linguística em Jacques Derrida 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

 

De la grammatologie enseja uma ruptura com a linearidade e com a abstração 

simbólica da metafísica da presença. Segundo Derrida, 

a escritura soletra seus símbolos na pluri-
dimensionalidade: o sentido não é submetido à 
sucetividade, à ordem do tempo lógico ou a 
temporalidade irreversível do som. Essa pluri-
dimensionalidade não paralisa a história na 
simultaneidade, ela corresponde a uma outra camada 
da experiência histórica e pode-se também considerar, 
pelo inverso, o pensamento linear como uma redução 
da história (DERRIDA, 1973, p. 107). 

 

A linguagem não é completamente absoluta, precisa ou lógica, pois há 

expressões que geram ambiguidades, sentenças que são nebulosas, sem clareza, 

contando significados diversos. A escritura na sua literalidade e grafia apresenta 

apenas traços que são rastros de realidades referidas, indicando uma ausência sem 

sê-lo; muito menos uma presença, ou seja, para Derrida, nenhuma ontologia pode 

captá-la. Inserida em um movimento fluído descentrado e descontrolado, cujo 

registro lega um “desaparecimento da presença natural” (DERRIDA, 1973, p. 195), 

o advento da linguagem acontece enquanto sistema de traços/rastros. 

Para Derrida, ao invés de procurar a essência das coisas, a filosofia deveria 

se concentrar na linguagem, a qual não possui uma equivalência essencial com os 

objetos referidos, nomeados e elaborados conceitualmente. Palavras são 

diferenças, e não identidade. As linhas da escritura constituem sistemas diferenciais 

e não-lineares de significado. Todo significado emerge de um sistema diferencial. 

Essa nova atitude descortinaria novos horizontes para o labor filosófico. 

A multiplicidade incomensurável das diferenças não pode se reduzir aos 

parâmetros lógicos do binarismo ou do princípio da coerência e da identidade para 

dar sentido às experiências vitais pessoais. Conhece-se o mundo através da 

consciência e do “espelho da linguagem”, ou seja, por aquilo que torna possível o 

conhecimento. A partir daí ocorre o encadeamento racional e lógico de elaboração 

das distinções, das identidades e das verdades. Derrida percebe aí a fragilidade da 

verdade do conhecimento, original de uma aporia, ou seja, de uma contradição 

interna. Os “jogos de linguagem” (Wittgenstein) remetem à “complexa rede de 

similitudes que se entrecruzam” (SILVA, 2011, p. 227) na atividade linguística, em 

uma irredutível multiplicidade e diversidade. 

O próprio Wittgenstein no Tractatus logico-philosophicus aborda a questão 

da linguagem no sentido estritamente proposicional. Wittgenstein vai afirmar que 

é uma insensatez tautológica tentar ultrapassar pela linguagem os seus próprios 

limites para alcançar pela representação uma realidade. Em Investigações 
filosóficas, situa a proposição na fronteira entre o lógico e o empírico, recorrendo 

a exemplos abundantes extraídos de situações coloquiais, descrevendo os “jogos 

de linguagem” como “objetos de comparação”, ou seja, “uma ordem dentre as 

muitas possíveis; não a ordem” (WITTGENSTEIN, 1979, p. 132). Em O livro 
castanho, Wittgenstein afirma que os jogos são linguagens completas sem 



Tiago de Fraga Gomes       283 
 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

equivalências, havendo uma intraduzibilidade dos jogos de linguagem, pois estes 

não são da ordem da representação, mas sim da fruição entre (des) semelhanças. 

Em Anotações sobre as cores, a palavra “xadrez” aparece em sua polissemia de 

significações de acordo com o seu uso por aqueles que dominam ou não as regras 

do “jogo”. Em Da certeza, Wittgenstein esclarece a arrazoabilidade dos jogos de 

linguagem, pois estes não são nem razoáveis, nem irrazoáveis, por carecerem de 

um fundamento metafísico. 

Nesse sentido, Derrida vai afirmar que “o que chamamos de literatura 

pressupõe que seja dada licença ao escritor para dizer tudo o que queira ou tudo 

o que possa” (2014, p. 52), sem restrições ou censuras, na linha de Camus que 

professa “que a cada razão se pode opor outra razão” (SOUZA, 2014, p. 71), mas 

sem, no entanto, atribuir-lhe um programa regulador, uma finalidade restrita e 

determinada. Os jogos linguísticos fazem ecoar semelhanças referenciais e 

interpretações diversas. Algumas expressões de linguagem podem significar ou 

transmitir realidades dúbias. A ambiguidade linguística é prática comum, por 

exemplo, na poesia desde os primórdios da literatura. 

Derrida propõe um tratamento da linguagem sui generis dentro da filosofia. 

Para a crítica literária, Derrida tem uma abordagem incisiva e original, que faz 

emergir significados novos de um texto clássico, criando seus próprios subtextos, 

e revelando intenções ocultas, pressuposições metafísicas e ambiguidades 

implícitas. A intenção do que se fala ou escreve pode estar velada ou travestida, 

exigindo um exercício hermenêutico para ser desmistificada no interior de um 

mistério que se revela, mas que ao mesmo tempo está velado nas palavras. Na 

linguagem escrita, o leitor pode adicionar suas interpretações e intenções nas 

palavras que ressoam nos pensamentos, evocando lembranças e fantasias. Derrida 

analisa essa criatividade e indecisão entre as diferenças linguísticas até o extremo 

e está ciente das suas consequências epistêmicas, éticas e até mesmo políticas. 

Na opinião de Derrida, onde a decisão parece impossível, há decisão de 

fato. Com a palavra phármakon, retirada do Fedro de Platão, Derrida percebe a 

ambiguidade de significados os quais orbitam entre “medicamento”, “cura” ou 

mesmo “veneno”, “feitiço”. Há uma duplicidade de significados na palavra 

phármakon. A palavra foi recolhida por Derrida do “anagrama platônico”. 

Phármakon “não é um termo passível de ser simplesmente definido, dificuldade 

que paradoxalmente inicia a sua caracterização. Sua utilização nos textos de Platão 

forma, através das diferentes significações que assume, um sistema” 

(DELMASCHIO, 2000, p. 97). Derrida chama a atenção para a grande ambivalência 

do termo phármakon. O phármakon — origem da palavra farmácia — tanto cura 

quanto envenena. O significado de phármakon é instável, introduzindo no discurso 

a ambiguidade da différance, avessa à identidade e ao princípio da não-

contradição. 

A cena de origem da escrita comparece na conclusão 
do Fedro, quando Sócrates narra um antigo mito 
egípcio. Trata-se do momento em que o deus Thoth 
submete à apreciação do Deus supremo Tamuz 
algumas de suas invenções. A última destas, na ordem 



  284      Desconstrução e heterodoxia linguística em Jacques Derrida 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

 

de apresentação ao Deus-Rei, são os caracteres escritos 
(grámmata) que, segundo Thoth, devem servir como 
“remédio” (phármakon) para a memória e para a 
instrução. O argumento do rei para a rejeição dessa 
oferenda de Thoth vai ser o de que a escrita é boa não 
para a memória (mnéme), mas para a simples 
recordação (hypómnesis). Tamuz reverte o sentido e o 
valor do invento atribuído por seu criador, 
transformando o “remédio” em “veneno” para a 
memória efetiva (NASCIMENTO, 2004, p. 18). 

 

Para Derrida, a linguagem precisa de uma liberdade fluvial para fluir. 

Enquanto a filosofia geralmente procura eliminar as ambiguidades e clarear os 

conceitos, Derrida surge confundindo os assuntos e turvando criticamente toda 

conceituação. Derrida quis mostrar as convenções das operações filosóficas, as 

suas pressuposições e obscuridades conceituais, salientando a ambiguidade 

complexa e fundamental sobre a qual é edificada a linguagem. Não só os filósofos, 

mas também os cientistas logo olharam para Derrida como um pensador non-sense 

e sem importância, pois para estes as teorias e os argumentos deveriam ser 

refutados não pelas ambiguidades verbais, mas sim pela lógica da evidência. No 

entanto, a crítica de Derrida levanta questionamentos multidimensionais, 

adentrando não só em âmbito epistemológico, mas inclusive, em âmbito ético e 

político. 

 

3 DE UMA SINALIZAÇÃO GRÁFICA A UM QUESTIONAMENTO ÉTICO-POLÍTICO 

A crítica gramatológica derridiana não se exime de um questionamento 

ético-político. O pensamento diferencial contrapõe-se às ideologias veiculadas nos 

meandros de uma demagogia publicitária, a qual visa a um estreitamento 

gnosiológico dos sujeitos, a fim de influenciar e manipular as suas decisões nos 

âmbitos pessoal e social. Além disso, da différance é possível intuir todo um 

movimento propositor de um questionamento ético-político que desconfia tanto 

da monolatria da identidade narcísica compulsiva das minorias, quanto do 

comunitarismo populista. É possível estabelecer alianças momentâneas em favor 

das causas humanitárias e sociais, porém, explicitando os limites inerentes a cada 

reivindicação estabelecida. Segundo Derrida, para defender a liberdade dos 

entraves ameaçadores que se apresentam, é preciso considerar sensivelmente o 

contexto em questão, sem ceder ao relativismo desconcertante. 

É preciso prescindir dos mecanismos da demagogia publicitária, ter um 

espírito livre para a crítica e a avaliação, evitando os partidarismos ideológicos, 

cuja leitura de conjuntura, acaba muitas vezes caindo em generalizações apressadas 

da realidade, gerando uma miopia intelectual manipulada por slogans e “fake 

news”, influenciando posicionamentos sociais e políticos. “A responsabilidade 

política diante das situações sempre complexas, contraditórias e 

sobredeterminadas, como se dizia antigamente, reside em buscar calcular o espaço, 

o tempo e o limite da aliança” (DERRIDA; ROUDINESCO, 2004, p. 35). Toda ação 



Tiago de Fraga Gomes       285 
 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

social, mesmo que caritativa e solidária, precisa ser criticamente avaliada de modo 

particular para não se tornar conivente com situações injustas. “Com a crise 

instaurada pela globalização, a importância de Derrida está sendo cada dia mais 

notada, por ter-se voltado, nos últimos escritos, para a questão política, discutindo 

problemas filosóficos ligados à ética, à religião, à migração e à diáspora, assim 

como aos demais temas de interesse cultural” (SOUZA, 2005, p. 17). Como toda 

compreensão parte da textualidade, Derrida começa a sua crítica pela própria 

gramática do entendimento ocidental, para daí, percorrer livremente nos veios da 

crítica social e política. 

Derrida percebe que, por vezes, é necessário assumir uma responsabilidade 

política em favor de povos desfavorecidos e deslegitimados pela repressão étnica 

ou nacional, em outras ocasiões é de suma importância fortalecer a solidariedade 

na luta contra formas de discriminação e marginalização de indivíduos injustiçados. 

De acordo com a situação e o contexto, é possível acentuar um polo ou outro da 

realidade, havendo antes diferenças de acentuação e não propriamente de 

oposição nitidamente definidas. A différance é livre de toda polarização artificial, 

percebendo as urgências emergentes em cada situação. A différance gravita 

livremente entre o geral e o particular, entre o identitário e o comunitário, entre o 

individual e o social. Derrida afirma que gostaria de ser republicano e democrata 

ao mesmo tempo, por isso, sente-se dividido, pois apesar de posições próximas, 

são divergentes. 

A différance não é adepta do puritanismo politicamente correto de alguns 

fanáticos norte-americanos, o qual em uma atitude terrorista revisionista em âmbito 

cultural e literário busca extirpar as incorreções contra as minorias oprimidas, 

censurando as ideias de muitos pensadores e intelectuais consagrados de épocas 

passadas. Essa ação afirmativa em favor das vítimas históricas da injustiça pensa 

poder reparar as situações de desigualdade, valorizando uma determinada 

diferença contra outra diferença específica. No entanto, a différance pretende 

superar a instrumentalização dessa expressão, hediondamente recepcionada e mal 

compreendida, muitas vezes manipulada em favor de frentes políticas 

conservadoras do status quo vigente ou para taxar preconceituosamente muitas 

reivindicações em favor de direitos humanos fundamentais como reivindicações 

demagógicas ironicamente caricaturadas como politicamente corretas. 

A différance advoga em favor de “uma ética geral da vigilância” (DERRIDA; 

ROUDINESCO, 2004, p. 42), cujo discernimento perpasse os sinais linguísticos 

publicitários, políticos, pedagógicos e gramatológicos, contra toda forma de 

violência opressiva ou repressiva de caráter falocêntrico, etnocêntrico ou racial. 

Para Derrida, esse slogan norte-americano politically correct tem sido utilizado 

abusivamente para denunciar tudo o que não agrada ou para acusar algum 

posicionamento de rigidez e de suspeita ortodoxia neoconformista, incluindo até 

mesmo os discursos que evocam prescrições normativas éticas ou políticas. Derrida 

se insurge contra o uso mecânico e retórico dessa expressão armada, cujo intuito 

consiste em obstar todo protesto insurgente do senso crítico. “Mal alguém se ergue 

para denunciar um discurso ou uma prática, é acusado de pretender restabelecer 

um dogmatismo ou uma ‘correção política’” (DERRIDA; ROUDINESCO, 2004, p. 



  286      Desconstrução e heterodoxia linguística em Jacques Derrida 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

 

41). Esse conformismo ou contrarreformismo é de grande gravidade social e pode 

servir de subterfúgio ideológico para calar as reivindicações de todos aqueles que 

protestam em nome de causas justas e louváveis. Nesse sentido, o pensamento 

diferencial heterodoxo derridiano desconstrói estratégias de manipulação de 

massa, expandindo a capacidade reflexiva dos sujeitos para a elaboração de 

questionamentos autônomos, criativos e inovadores. 

 

CONCLUSÃO 

A interpretação derridiana da escritura como uma composição de traços 

sugere a ideia de liberdade e de multiplicidade de possibilidades por uma 

heterodoxia linguística, porém, alerta para a precariedade gramatológica. Memória, 

tempo, narrativa, podem ser mais bem esclarecidos a partir dessa não fixidez do 

traço que simultaneamente se inscreve e se apaga. Os traços marcam sua presença 

com uma ausência a que fazem referência. No fundo, a grande crítica de Derrida 

se dirige à metafísica da presença que avassaladoramente anula a riqueza das 

diferenças e cerceia as liberdades criativas. A escrita é um memorial que não exige 

a presença do memorizado. O ser se apaga se inscrevendo. Um instante é traçado 

no contexto presente, onde a ausência é representada e logo esquecida. A escritura 

é um sinal de uma ausência tornada presente, mas que, no entanto, no mesmo 

instante em que a inscreve, apaga-a da memória, terceirizando a referência da 

realidade referida ao traçado diferencial e dinâmico da escrita. 

Antes de fundar certezas em um passado já inexistente, e muito antes de 

alimentar esperanças em algo que provavelmente virá, “o pensamento do traço, 

que em princípio pode parecer efêmero por falar de um instante que está sempre 

sendo superado, mostra na verdade que é sempre e apenas no presente que as 

verdades, as ideias, os discursos, são produzidos” (AMARAL, 2000, p. 41). Mais 

importante que entender as oposições entre presença e ausência, é compreender 

que a origem é sempre reinaugurada no presente, sendo a vida um traço, e a 

memória, uma narrativa. Nenhum sentido está previamente dado, devendo ser 

sempre buscado. Nada está acabado, tudo está sempre se fazendo e acontecendo. 

O pensamento é limitado, porém, habilitado, pelo presente nostálgico ou 

esperançoso de uma caminhada imprescindível, não pré-escrita ou reelaborada, 

mas traçada na différance irredutível e na multiforme miríade incontida das 

possibilidades. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

AMARAL, Adriana C. L. Sobre a memória em Jacques Derrida. In: NASCIMENTO, 

Evandro; GLENADEL, Paula. (Orgs.). Em torno de Jacques Derrida. Rio de Janeiro: 

7Letras, 2000. 

CUSSET, François. Filosofia francesa: a influência de Foucault, Derrida, Deleuze e 

cia. Trad. Fátima Murad. Porto Alegre: Artmed, 2008. 



Tiago de Fraga Gomes       287 
 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

DELMASCHIO, Andréia. O phármakon e a reversibilidade dos opostos em Um 
copo de cólera, de Raduan Nassar. In: NASCIMENTO, Evandro; GLENADEL, Paula. 

(Orgs.). Em torno de Jacques Derrida. Rio de Janeiro: 7Letras, 2000. 

DERRIDA, Jacques. A farmácia de Platão. 2. ed. Trad. Rogério Costa. São Paulo: 

Iluminuras, 1997. 

______. A voz e o fenômeno: introdução ao problema do signo na fenomenologia 

de Husserl. Trad. Lucy Magalhães. Rio de Janeiro: Zahar, 1994. 

______. Essa estranha instituição chamada literatura: uma entrevista com Jacques 

Derrida. Trad. Marileide Dias Esqueda. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014. 

______. Gramatologia. Trad. Miriam Schnaiderman; Renato J. Ribeiro. São Paulo: 

Perspectiva, 1973. 

______. Margens da filosofia. Trad. Joaquim Torres Costa; Antônio M. Magalhães. 

Campinas: Papirus, 1991. 

______. Pensar em não ver: escritos sobre as artes do visível (1979-2004). 

MICHAUD, Ginette; MASÓ, Joana; BASSAS, Javier (Orgs.). Florianópolis: Editora da 

UFSC, 2012. 

______; BENNINGTON, Geoffrey. Jacques Derrida. Trad. Anamaria Skinner. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1996. 

______; ROUDINESCO, Elizabeth. De que amanhã...: diálogo. Trad. André Telles. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. 

DESCARTES, René. Discurso do método. Trad. Maria Ermantina Galvão. São Paulo: 

Martins Fontes, 2001. 

NASCIMENTO, Evandro. Derrida. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2004. 

QUADROS, Eduardo Gusmão de. Gramatologia e crítica histórica. Revista de Teoria 
da História, Goiânia, v. 2, n. 2, p. 5-19, 2009. 

RAJAGOPALAN, Kanavillil. Ética da desconstrução. In: NASCIMENTO, Evandro; 

GLENADEL, Paula. (Orgs.). Em torno de Jacques Derrida. Rio de Janeiro: 7Letras, 

2000. 

SARTRE. Jean-Paul. O existencialismo é um humanismo. A imaginação: questão de 

método. Seleção de textos de José Américo Motta Pessanha. Trad. Luiz Roberto 

Salinas Forte; Bento Prado Júnior. 3. ed. São Paulo: Nova Cultural, 1987. 

SILVA, Rodrigo Guimarães. Algumas considerações acerca da escritura e do 

conceito de “jogo” em Wittgenstein, Derrida e Kostas Axelos. Linguagem, Catalão, 

v. 15, n. 2, p. 225-243, 2011. 

SOUZA, Eneida Maria de. A recepção de Jacques Derrida no Brasil. Ipotesi, Juiz de 

Fora, v. 9, n. 1, p. 11-18, 2005. 

SOUZA, Ricardo Timm de (Dis) pensar o ídolo: responsabilidade radical no 

pensamento contemporâneo. Quadranti, Salerno, v. 2, n. 2, p. 69-87, 2014. 



  288      Desconstrução e heterodoxia linguística em Jacques Derrida 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 275-288, JUL./DEZ. 2018 

 

STEIN, Ernildo. Diferença e metafísica: ensaios sobre a desconstrução. 2. ed. Ijuí: 

Unijui, 2008. 

WITTGENSTEIN, L. Anotações sobre as cores. Trad. Felipe Nogueira; Maria João 

Freitas. Lisboa: Edições 70 LDA, 1977. 

______. Da certeza. Trad. Maria Elisa Costa. Lisboa: Edições 70 LDA, 1969. 

______. Investigações filosóficas. Trad. José Carlos Bruni. 2. ed. São Paulo: Abril 

Cultural, 1979. 

_______. Livrinho castanho. Trad. Jorge Marques. Lisboa: Edições 70 LDA, 1976. 

______. Tractatus logico-philosophicus. Trad. Luiz Henrique Lopes dos Santos. 3. 

ed. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2001. 

WOLFREYS, Julian. Compreender Derrida. Trad. Caesar Souza. Petrópolis: Vozes, 

2009. 

 

 

Recebido em: 17-01-2018 

Aceito para publicação em: 19-11-18 

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

   

O FALIBILISMO EPISTEMOLÓGICO DE KARL POPPER  
THE EPISTEMOLOGICAL FALLIBILISM OF KARL POPPER 

 

 

 
 

FERNANDO RUIZ ROSARIO1 
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG)/ Instituto Federal de Educação, 

Ciência e Tecnologia de Minas Gerais (IFMG/ Campus Ibirité) - Brasil 
fruizrosario@gmail.com 

 

 

 

RESUMO: O falsificacionismo popperiano, ao propor que teorias científicas devem ser tomadas 
enquanto conjecturas, implica uma visão falibilista sobre o conhecimento. Ao assumir que não 
existe fonte segura para fundamentar o conhecimento, Popper precisa repensar o que seja o 
conhecimento, já que não existiriam razões suficientes para que determinássemos que uma teoria 
é certa. Para tanto, utiliza-se de uma concepção não justificacionista, fazendo da crítica o critério 
de racionalidade. O resultado desse projeto popperiano leva a uma concepção falibilista sobre o 
conhecimento: não temos certeza se aquilo que sabemos é certo, mas ainda podemos dizer que 
sabemos algo. 

PALAVRAS-CHAVE: Falibilismo. Falsificacionismo. Justificação. Epistemologia. 

ABSTRACT: Popperian falsificationism, in proposing that scientific theories should be taken as 
conjectures, implies a fallibilist view of knowledge. By assuming that there is no secure source for 
knowledge, Popper must rethink what is knowledge, since there would be no sufficient reason for 
us to decide that a particular theory is right. To do so, he uses a non-justificationist conception, 
making criticism the criterion of rationality. The result of this Popperian project leads to a fallibilist 
conception of knowledge: we are not sure if what we know is right, but we can still say that we 
know something. 

KEYWORDS: Fallibilism. Falsificationism. Justification. Epistemology. 

 

1 A ORIGEM DO FALIBILISMO POPPERIANO 

O falibilismo epistemológico é uma consequência da teoria falsificacionista 

da ciência defendida por Karl Popper, que por sua vez requer uma posição não 

justificacionista. Segundo essa teoria, a ciência é formada por sistemas de teorias 

articuladas que explicam o mundo e lançam predições com base em condições 

dadas. Como existem diversas teorias internamente coerentes, são aceitas como 

científicas apenas aquelas que satisfazem um critério de demarcação.  

O critério de demarcação proposto por Popper é a falseabilidade, que é 

uma característica de teorias que são passíveis de serem submetidas a testes 

                                                            
1 Doutorando em Filosofia pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG)  e professor do 
Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia de Minas Gerais (IFMG/ Campus Ibirité). 

FLU
XO

 C
O

N
TÍN

U
O

 



  290      O falibilismo epistemológico de Karl Popper  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

 

empíricos. Testes bem-sucedidos resultam em corroboração, já testes que falham 

levam à refutação de teorias. Uma teoria deve, portanto, dizer algo sobre o mundo, 

afirmando ou negando certa configuração possível desse mundo, de maneira que, 

caso o observado não seja tal como o descrito, ela deva ser considerada falsa. 

Assim, por exemplo, se uma teoria T afirma que um evento x ocorrerá em 

determinadas condições, caso satisfeitas as condições e não se verificar a 

ocorrência de x, então T será falsa; caso, porém, x ocorra, T possuirá corroboração 

empírica. Teorias que foram falsificadas serão descartadas2, enquanto aquelas que 

foram bem corroboradas serão utilizadas pela ciência. 

Acontece que, ao contrário do que pensa uma visão epistemológica ingênua 

presente no senso comum, a corroboração de T não garante que ela seja 

verdadeira. Mesmo que diversas predições de T sejam verificadas em repetidos 

testes, realizados de maneira independente por diferentes cientistas, T pode ser 

falsa. E, segundo a constatação de Popper, é impossível proceder qualquer teste 

que seja capaz de verificar que uma teoria é verdadeira de maneira conclusiva. 

Embora a busca pela verdade seja o escopo da ciência, os procedimentos empíricos 

dos quais dispomos no máximo revelam que uma determinada teoria é “boa”, no 

sentido de que explica adequadamente o mundo, de que permite fazer predições 

com algum grau de confiabilidade e de que se apresenta como uma melhor 

explicação do que outras disponíveis.  

Isso impõe para a ciência e para o conhecimento em geral que a certeza de 

que algo seja verdadeiro não é possível. A noção de verdade, que em Popper será 

tratada como correspondência, muitas vezes é utilizada como sinônimo de certeza, 

pois quando tenho certeza de algo, acredito que isso seja verdadeiro. Porém, se x 

é o caso, x é verdadeiro, e se possuo razões para acreditar em x, digo que é certo 

e, nestes casos, certeza é um sentimento de segurança sobre algo e diz respeito ao 

sujeito, enquanto a verdade diz respeito à proposição e sua relação com o mundo. 

Pode ser que, mesmo que eu tenha razões para crer em x, x não seja o caso e seja 

falso, da mesma maneira que x pode ser verdadeiro mas não existam razões para 

a certeza de x. Tal conclusão se contrapõe ao ideal moderno de conhecimento 

indubitável, abrindo a perspectiva de uma visão falibilista do conhecimento. Longe, 

porém, de cair em um ceticismo, a análise popperiana admite que, mesmo incerta, 

a ciência ainda assim é conhecimento. 

No presente artigo, será discutido como o falsificacionismo desemboca em 

uma perspectiva não justificacionista. Cabe ressaltar que algumas questões que 

envolvem o falsificacionionismo, tais como os problemas que envolvem testes e 

procedimentos metodológicos de seleção (aceitação ou refutação) de teorias, não 

serão aqui problematizados. O foco do presente trabalho é analisar alguns dos 

                                                            
2 O processo de seleção de teorias, que passa pela refutação ou aceitação, requer alguns 
procedimentos metodológicos para não se cair em um dogmatismo. Conforme aponta Lakatos, 
existe um tipo de falsificacionismo dogmático que considera a refutação de uma teoria de maneira 
definitiva, baseada na aceitação incondicional de enunciados básicos (1979, p. 115), o que seria 
um problema para Popper dada sua pressuposição falibilista do conhecimento. Porém, Popper 
nunca defendeu um falsificacionismo dogmático, mas sim um falsificacionismo metodológico 
(LAKATOS, 1979, p. 224), pois aceitava enunciados básicos como numa espécie de convenção 
(POPPER, 2007, p. 113). 



Fernando Ruiz Rosario       291 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

fundamentos epistemológicos que estão na base da obra de Popper que são 

cruciais para compreender seu falsificacionismo. A partir dessa perspectiva, aqui 

centraremos esforços para compreender como o racionalismo popperiano impacta 

em sua visão epistemológica, levando a uma concepção falibilista sobre o 

conhecimento. 

 

2 O PROBLEMA DE JUSTIFICAÇÃO DE CRENÇAS 

A filosofia de Karl Popper possui um núcleo central de teses que articulam 

de maneira sistemática todas as suas obras. Esse núcleo pretende fornecer: 

[...] uma concepção racionalista da ciência, incluindo uma 
estratégia ou metodologia para operacionalizá-la, como um 
meio termo entre a concepção dogmática, tanto 
fundacionista quanto convencionalista, e a concepção 
cética, em suas versões relativista ou instrumentalista. 
(CHIAPPIN, 2010, p. 168). 

 

Uma questão para a concretização desse projeto diz respeito à justificação 

de crenças. Para Popper (1987, p. 52), perguntar-se sobre a justificação está 

relacionado com a avaliação de teorias e crenças que competem entre si. Essa 

competição se dá quando duas ou mais teorias possuem diferentes explicações 

inconsistentes para o mesmo fenômeno e, portanto, não é possível aceitar ambas 

como verdadeiras sem cair em contradição. A relação entre justificação e avaliação 

de teorias acontece porque, ao avaliar teorias ou crenças busca-se encontrar aquela 

que seja verdadeira. Uma crença ou teoria justificada seria aquela que possibilita 

uma escolha racional que levaria à certeza. 

Porém, Popper rejeita a possibilidade de justificação positiva, afirmando que 

não podemos dar nenhuma razão positiva para considerar nossas teorias como 

verdadeiras (POPPER, 1987, p. 52). Significa dizer que, ao avaliarmos diferentes 

teorias, não somos capazes de fornecer razões suficientes que possibilitem levar à 

certeza de que uma seja a verdadeira. Tal problema aparece já na primeira seção 

da Lógica da Pesquisa Científica, quando Popper apresenta o problema geral da 

indução, dizendo que “está longe de ser óbvio, de um ponto de vista lógico, haver 

justificativa no inferir enunciados universais de enunciados singulares, 

independentemente de quão numerosos sejam estes” (POPPER, 2007, p. 27-28). E 

tal problema se aplica as ciências empíricas, uma vez que “As ciências empíricas 

são sistemas de teorias” e “As teorias científicas são enunciados universais” 

(POPPER, 2007, p. 61). 

O problema da justificação, no entanto, é mais antigo. Na modernidade, por 

exemplo, na primeira das Meditações, Descartes afirma que recebeu falsas opiniões 

como verdadeiras, não podendo ser confiável aquilo que estivesse fundamentado 

em princípios não sólidos, de tal maneira que seria necessário examinar os 

alicerces fundantes do conhecimento (DESCARTES, 1979, p. 86). Para justificar o 

conhecimento, Descartes procurará encontrar um princípio racional que possibilite 



  292      O falibilismo epistemológico de Karl Popper  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

 

decidir sobre a aceitação ou recusa de uma determinada crença, e que possibilite 

erigir um conhecimento sobre uma base justificada. 

Justificar, que aqui aparece como a busca de certeza, leva à uma noção de 

conhecimento enquanto conhecimento certo. Nas primeiras Regras para a direção 
do espírito, Descartes aponta que a finalidade dos estudos científicos deve ser a 

emissão de juízos sólidos e verdadeiros, certos e indubitáveis, e que isso só é 

possível quando a verdade do conhecimento é conhecida por uma intuição clara 

e evidente, ou quando podem ser deduzidos de uma intuição desse tipo 

(DESCARTES, 1996, p. 61-72). Descartes diz que a intuição é exigida para qualquer 

raciocínio, como, por exemplo, quando se diz que 2 mais 2 é igual a 3 mais 1, de 

maneira que não apenas intuitivamente se sabe que o resultado de 2 mais 2 é igual 

a 4 e, igualmente, 3 mais 1 também é igual a 4, são 4, como, além disso, se chega 

a conclusão que destas duas proposições se chega aquela terceira. Para Descartes, 

portanto, o método é o meio pelo qual se alcança o conhecimento, uma vez que 

proporcionaria nunca tomar o falso por verdadeiro uma vez que as regras sejam 

seguidas, permitindo conhecer tudo o que existe para ser conhecido. 

Porém, a intuição é imprescindível para que o processo do conhecimento 

possa ser realizado. A partir da intuição seria possível formular uma base do 

conhecimento composta por um núcleo de enunciados simples, dos quais os mais 

complexos poderiam ser deduzidos, cuja justificação se daria pela evidência: “só 

existem poucas naturezas puras e simples que podemos intuir imediatamente e 

por si mesmas, independentemente de qualquer outra, e na mesma experiência, e 

por alguma luz inata em nós.” (DESCARTES, 1996, p. 91, tradução minha). 

Conforme aponta Chiappin, assumir uma base última, indiscutível e 

irrevogável possibilita avaliar quaisquer outros enunciados, rejeitando aquilo que 

não pode ser deduzido ou justificado dessa base. E, adotando um modelo 

geométrico como paradigma metodológico, bem como os fundamentos da lógica, 

extrai-se teoremas dentro do sistema de conhecimento, possibilitando identificar 

enunciados verdadeiros e enunciados falsos. Mas tal procedimento é caracterizado 

como dogmático, pois “partilha da crença de um fundamento último para o 

conhecimento”, formado por uma “base última, indiscutível e irrevogável” 

(CHIAPPIN, 2010, p. 156-157). 

A fundamentação do conhecimento em um núcleo base de certezas cuja 

verdade é extraída de sua evidência colapsa com a crítica de Hume. Ele divide os 

objetos da razão humana em dois tipos: em relações de ideias e em questões de 

fato (HUME, 2004, p. 53). Do primeiro tipo são todas as afirmações que sejam 

intuitivas ou demonstrativamente certas, de maneira tal que seus valores de 

verdade independam da existência dos objetos de que tratam, ou seja, podem ser 

estabelecidas a priori. Os exemplos dados por Hume são a geometria, a álgebra e 

a aritmética. 

A segunda espécie, as questões de fato, não podem ser estabelecidas a 
priori. Diz Hume: “O contrário de toda questão de fato permanece sendo possível, 

porque não pode jamais implicar contradição, e a mente o concebe com a mesma 

facilidade e clareza, como algo perfeitamente ajustável à realidade” (HUME, 2004, 



Fernando Ruiz Rosario       293 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

p. 54). O critério de distinção entre os dois tipos de objetos da mente é um critério 

lógico: pensar o contrário das relações de ideias implica contradição, já o contrário 

de questões de fato é perfeitamente possível. 

O ponto defendido por Hume é que o conhecimento de questões de fato 

depende de uma relação de causa e efeito, e que tal relação não pode ser 

estabelecida seguindo-se critérios da lógica, dependendo inteiramente da 

experiência. Toda explicação de fato recorre à outra explicação de fato para ser 

explicitada. Por exemplo, se um homem encontra um relógio em uma ilha deserta 

concluirá que algum outro homem esteve anteriormente na ilha, supondo-se que 

existe uma correlação entre o fato atual, encontrar um relógio, e o fato passado, 

que alguém esteve na ilha. A sua relação, neste contexto, acontece em uma 

inferência causal, na tentativa de estabelecer um conhecimento que vá além do 

dado pelos sentidos e pela memória. Esse conhecimento, por sua vez, passa pela 

criação de uma conexão causal, cuja relação jamais pode ser estabelecida a priori: 

Nenhum objeto jamais revela, pelas qualidades que 
aparecem aos sentidos, nem as causas que o produziram, 
nem os efeitos que dele provirão; e tão pouco nossa razão 
é capaz de extrair, sem auxílio da experiência, qualquer 
conclusão referente à existência efetiva de coisas ou 
questões de fato. (HUME, 2004, p. 56). 

 

Hume diz que facilmente se aceitaria que a relação causal não é descoberta 

pela razão, mas pela experiência quando nos referimos a assuntos que sabemos 

ter desconhecido no passado, mas que surge uma dificuldade quando se tratam 

de questões de fato que estamos familiarizados desde que viemos ao mundo “que 

apresentam uma íntima analogia com o curso geral da natureza, e que supomos 

dependerem das qualidades simples de objetos sem nenhuma estrutura secreta de 

partes” (HUME, 2004, p. 57). 

Diz, também, que julgaríamos sermos capazes de inferir que uma bola de 

bilhar comunicaria seu movimento à outra por meio do impulso, caso jamais 

tivéssemos tido essa experiência antes; mas, se nos fosse apresentado o caso, 

perguntando o que aconteceria com a segunda bola, sem que tivéssemos tido 

qualquer experiência, apenas poderíamos dar uma resposta arbitrária e com uso 

da imaginação, uma vez que não há nada na primeira bola que permita predizer 

o movimento da segunda, cujos movimentos são totalmente distintos. E assim, 

conclui: “todo efeito é um acontecimento distinto de sua causa” (HUME, 2004, p. 

59). 

Para Hume, somos levados a inferir o efeito pela causa, ou a causa pelo 

efeito, apenas pelo hábito. Através de uma série de relações, como de conjunção 

constante ou sucessão regular, o entendimento realiza um salto do conhecimento 

dado para o desconhecido, realizando uma predição. O procedimento vai do 

observado, aquelas experiências passadas de causalidade, para o não observado, 

prevendo que no futuro tal relação causal voltará a se repetir. Isso porque a ideia 

de conexão necessária entre causa e efeito não é fruto da razão, uma vez que não 

existe nenhum argumento demonstrativo que permita, sem a experiência, 



  294      O falibilismo epistemológico de Karl Popper  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

 

estabelecê-los. Assim, não existe nenhuma prova, pela razão, de que as 

experiências de casos particulares no passado se darão da mesma maneira no 

futuro. Se o princípio fosse racional, poderíamos estabelecer a uniformidade da 

natureza: 

Se fosse a razão [que determinasse a inferência causal], ela 
o faria com base no princípio de que os casos de que não 
tivemos experiência devem se assemelhar aos casos de que 
tivemos experiência, e de que o curso da natureza continua 
sempre uniformemente o mesmo. (HUME, 2009, p. 117-118, 
destaque no original). 

 

O problema apontado por Hume, o qual Popper chamará de problema geral 

da indução, está na impossibilidade de se estabelecer uma justificação para 

indução por meio da experiência ou de demonstração dedutiva. Para se estabelecer 

um Princípio de Uniformidade da Natureza (PU), ou afirmaríamos que as relações 

causais da natureza serão, no futuro, tal como observamos no passado, com base 

na nossa experiência, ou necessitaríamos de um elemento que permitisse a 

extração dessa conclusão do PU sem cair em circularidade. A primeira opção, 

conforme já explicitado, não funciona, uma vez que, mesmo que a natureza tenha 

sido uniforme até aqui, não implica contradição pensar que ela mude. E, no 

segundo caso, não é possível pressupor que o futuro será semelhante ao passado, 

sem já ter em mãos o princípio de uniformidade da natureza. Ainda assim, 

possuímos crença em regras gerais. Hume não defende a inferência causal como 

sendo fundamentada na razão, embora faça referências a ela como um raciocínio 

de natureza mais confiável que outros mecanismos formadores de crenças. Fato 

que não muda a natureza da inferência causal, sendo ela considerada um 

mecanismo psicológico da mente humana. 

Aponta Chiappin que a solução empirista para a ampliação do 

conhecimento é propor uma base última da ciência, formada por proposições 

particulares empíricas, que possibilitam a formação de proposições sintéticas 

universais que descrevem regularidades. Diferente do racionalismo de Descartes, 

que justifica sua base em termos de evidência intelectual, o empirismo humeano 

propõe uma solução prática que, ao mesmo tempo, contorna o problema da 

indução e possibilita justificar o conhecimento por meio de aspectos epistêmicos 

e psicológicos (CHIAPPIN, 2010, p. 153). 

Como inferências causais geram vivacidade estável na mente, ela acaba 

atuando com uma força tal que pode justificar sua utilização, mesmo que 

desprovida de fundamentação lógica, baseando-se no hábito. Apesar de Hume 

reconhecer que não existe justificação lógica para o problema da indução, encontra 

no hábito a explicação psicológica para o problema. O problema, aponta Popper, 

é que tal solução desemboca numa espécie de ceticismo epistemológico, uma vez 

que uma parcela considerável de nossas crenças é baseada em uma espécie de “fé 
irracional” (POPPER, 1999, p. 16). 

A indução continua a ser um problema central de uma teoria do 

conhecimento, dada a impossibilidade de se estabelecer, com base na lógica da 



Fernando Ruiz Rosario       295 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

época, uma sustentação que fosse semelhante àquela dada pelas inferências 

dedutivas. A dedução se apresenta como um método seguro de extração de 

verdade, uma vez que a assunção de proposições universais garante que a relação 

entre as premissas permita extrair validamente a conclusão com base nas 

informações já disponíveis. A indução, por outro lado, pretende ir para além do 

conteúdo assumido nas premissas, efetuando uma espécie de generalização para 

todos os casos, mas cuja sustentação não está disponível nos casos já observados. 

 

3 O NÃO JUSTIFICACIONISMO 

Para Popper o problema da justificação é irrelevante e todas as soluções 

para respondê-los são incorretos, uma vez que a questão principal está em 

estabelecer um critério de demarcação (CHIAPPIN, 2010, p. 174). A solução que 

ele apresenta se baseia na assimetria encontrada na tentativa de justificação de 

enunciados universais, cuja confirmação seria impossível empiricamente, restando 

apenas a possibilidade de rejeitá-los pela falsificação: 

Minha posição está alicerçada numa assimetria entre 
verificabilidade e falseabilidade, assimetria que decorre da 
forma lógica dos enunciados universais. Estes enunciados 
nunca são deriváveis de enunciados singulares, mas podem 
ser contraditados pelos enunciados singulares. 
Consequentemente, é possível, através de recurso a 
inferência puramente dedutivas, (com auxílio do modus 
tollens, da lógica tradicional), concluir acerca da falsidade 
de enunciados universais a partir da verdade de enunciados 
singulares. Essa conclusão acerca da falsidade de 
enunciados universais é a única espécie de inferência 
estritamente dedutiva que atua, por assim dizer, em 
“direção indutiva”, ou seja, de enunciados singulares para 
enunciados universais. (POPPER, 2007, p. 43). 

 

A partir do desenvolvimento de suas regras metodológicas, Popper acredita 

ser possível responder à questão da possibilidade de avaliar teorias ou crenças, 

mas nega o pressuposto de que seja possível apresentar justificação positiva para 

teorias. Assim, ele diz que “não podemos dar nenhuma justificação positiva, nem 

nenhuma razão positiva, das nossas teorias e das nossas crenças”, o que significa 

dizer que não podemos fornecer razões positivas que justifiquem a verdade de 

nossas teorias (POPPER, 1987, p. 52). 

Acusado de se aproximar do ceticismo ao dizer que não é possível justificar 

teorias e crenças, Popper (1987, p. 53) afasta tal possibilidade ao dizer que 

podemos escolher entre teorias concorrentes, em termos de aproximação a 

verdade, oferecendo razões críticas que possibilitem a escolha entre diversas 

teorias ou crenças. 

A diferença entre as razões críticas e as razões positivas é que as primeiras 

não pretendem dar razões suficientes para escolha tal como as segundas. Elas 

fornecem elementos conjecturais que possibilitam a escolha, não definitiva, que 

pode ser abandonada se surgirem novas razões. A ideia de que conhecimento é 



  296      O falibilismo epistemológico de Karl Popper  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

 

uma crença justificada é substituída pela ideia de crença conjectural, evitando 

problemas oriundos do justificacionismo, como o ceticismo e o irracionalismo. 

Não foram só os racionalistas, os empiristas e os kantianos 
que partilharam tal suposto [o justificacionismo], mas 
também os cépticos e os irracionalistas. Os cépticos, 
obrigados a admitir que não podemos justificar as nossas 
teorias ou crenças, declaram a ruína da busca do 
conhecimento, ao passo que os irracionalistas (os fideístas, 
por exemplo), devido à mesma admissão fundamental, 
declaram a ruína da busca de razões — isto é, de argumentos 
racionalmente válidos – de tentar justificar o nosso 
conhecimento, ou, antes, as nossas crenças, apelando para 
a autoridade, como a autoridade de fontes irracionais. 
Ambos supõem que a questão da justificação ou da 
existência de razões positivas é fundamental: ambos são 
justificacionistas clássicos. (POPPER, 1987, p. 54). 

 

Ao abandonar a posição justificacionista, Popper propõe que o problema 

da teoria do conhecimento está em outra direção: o de estabelecer um critério de 

demarcação. A questão é deslocada, então, do problema de tentar justificar 

conhecimento, para o de delinear aquele tipo de conhecimento que, mesmo sendo 

incerto, é preferível. O problema passa a ser o de diferenciar quais proposições 

são consideradas científicas daquelas que se encontram em domínios 

extracientíficos. O critério apresentado, o da falseabilidade, é também um critério 

empírico: 

Só reconhecerei um sistema como empírico ou científico se 
ele for passível de comprovação pela experiência. Essas 
considerações sugerem que deve ser tomado como critério 
de demarcação, não a verificabilidade, mas a falseabilidade 
de um sistema. Em outras palavras, não exigirei que um 
sistema científico seja suscetível de ser dado como válido, 
de uma vez por todas, em sentido positivo; exigirei, porém, 
que sua forma lógica seja tal que se torne possível validá-lo 
através de recurso a provas empíricas, em sentido negativo: 
deve ser possível refutar, pela experiência, um sistema 
científico empírico. (POPPER, 2007, p. 42). 

 

Tal critério, conforme salienta Chiappin (2010, p. 175), está definido em 

torno da assimetria de enunciados universais que, através de um sistema 

metodológico utilizando-se o Modus Tollens, permite contradizer enunciados 

universais através de enunciados singulares: “Com este critério redefine-se a noção 

de conhecimento científico não mais como conhecimento justificado mas como 

aquele capaz de submeter-se ao teste crítico da falseabilidade”. Esse deslocamento 

do problema da justificação para a demarcação pretende evitar posições 

dogmáticas, ao não precisar dispor de uma base inquestionável de proposições 

bases. Porém, ainda é insuficiente para responder ao cético, uma vez que o critério 

de demarcação, apesar de evitar a metafísica, ainda não é capaz de oferecer razões 

suficientes para suplantar um argumento de autoridade ou o convencionalismo. 



Fernando Ruiz Rosario       297 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

Para tentar suplantar esse obstáculo, ao lado da construção de uma visão 

racionalista da ciência, Popper irá estabelecer uma concepção de ciência dinâmica, 

progressiva e racional, que possibilite a revisão de seus sistemas teóricos, sem 

evitar o progresso do conhecimento. Assim, o critério de demarcação aparece 

como uma convenção3: 

Meu critério de demarcação deve, portanto, ser encarado 
como proposta para que se consiga um acordo ou se 
estabeleça uma convenção. As opiniões podem variar 
quanto à oportunidade de uma convenção do gênero. 
Todavia, uma discussão razoável dos temas em pauta só é 
viável se os interlocutores têm um objetivo comum. A 
determinação desse objetivo é, em última análise, uma 
questão de tomada de decisão, ultrapassando, por 
conseguinte, a discussão racional. (POPPER, 2007, p. 38-
39). 

 

Complementa, em nota, que uma discussão racional pressupõe 

interlocutores interessados na verdade e que se disponham a considerar as diversas 

manifestações possíveis sobre o tema. As dificuldades aqui encontradas não são 

poucas. Primeiro, porque a possibilidade de convencionar objetivos para a ciência 

requer a negação da perspectiva racionalista clássica, que a pressupõe como uma 

atividade detentora de conhecimento incontestável. Segundo, porque embora o 

debate crítico seja a única ferramenta disponível que seja capaz de superar o 

dogmatismo, dada a impossibilidade de se assentar a ciência em bases lógicas ou 

apriorísticas, ainda não é certo que seja capaz de contemplar as diversas vozes 

dissonantes no debate. Porém, será essencial para a configuração do conhecimento 

em termos falibilistas. 

 

4 AS IMPLICAÇÕES DO NÃO JUSTIFICACIONISMO 

Popper, de partida, assume certos compromissos. É racionalista, acreditando 

na razão como a melhor maneira de se construir conhecimento. Aquilo que 

conhecemos, por sua vez, remete a um mundo externo, independente da criação 

humana, implicando o realismo. Embora criemos teorias que tentem explicar o 

mundo, é observando o mundo que teremos que decidir qual teoria melhor o 

explica. A criação de uma teoria, afirma Popper (1972, p. 78), não é uma derivação 

da natureza, mas uma tentativa do intelecto em compreendê-la. Porém, tal tentativa 

não depende de justificação, desde que a teoria tenha passado pela crítica. Assim, 

o filósofo mostra que a discussão acerca do conhecimento deve ser deslocada da 

                                                            
3 Esse convencionalismo popperiano, que configura seu falsificacionismo metodológico, enfrentará 
outro tipo de dificuldade, que será chamado de problema Duhem-Quine, já que o Modus Tollens 
permite dizer que, se uma teoria T implica p, e p não se seguir, então é o caso de não-T. Porém, 
T nunca é apenas uma teoria isolada, e pressupõe uma série de hipóteses auxiliares, ou seja, T é 
um sistema de teorias e condições iniciais. Oras, não é possível, a partir do Modus Tollens, dizer 
se uma ou várias teorias são falsas, ou se as hipóteses auxiliares. Para uma discussão mais detalhada, 
ver Zahar (1997). 



  298      O falibilismo epistemológico de Karl Popper  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

 

questão sobre os fundamentos para a questão sobre a análise de testes e 

consequência de teorias.  

O programa racionalista clássico faz uma associação intrínseca entre a 

justificação do conhecimento em uma base fundante como requisito para a 

racionalidade seja ela uma intelecção, um juízo sintético a priori ou uma 

percepção. Para Popper, a racionalidade encontra-se do outro lado do túnel: não 

devemos olhar de onde vêm nossas teorias, mas sim, para sua crítica e 

possibilidade de revisão, de modo que a questão que deve ser colocada pela 

Epistemologia é “como submeter a testes enunciados científicos, considerando suas 

consequências dedutivas?”, passando de uma abordagem psicologística para uma 

abordagem objetiva do conhecimento (POPPER, 2007, p. 105). De maneira que a 

questão não seja mais as fontes do conhecimento, mas como identificar e eliminar 

erros: 

A primeira ideia, falsa, a de que precisamos justificar nosso 
conhecimento, ou nossas teorias, por meio de razões 
positivas — isto é, capazes de demonstrá-las, ou pelo menos 
de mostrar que são altamente prováveis; de qualquer forma, 
por razões melhores do que a de que resistiram à crítica. 
Esta ideia implica, penso, que precisamos apelar para uma 
fonte última ou autoritária de conhecimento verdadeiro; o 
que deixa em aberto ainda a natureza dessa autoridade — 
que pode ser humana (como a observação ou a razão) ou 
sobre-humana (e portanto sobrenatural). (POPPER, 1972, p. 
57-58, grifo no original). 

 

Para Popper, nem a observação e nem a razão são autoridades. Por ser 

assim, não há nenhuma autoridade humana que possa decretar o que seja 

verdadeiro, estando, portanto, a decisão sobre a verdade para além da capacidade 

humana. Todo conhecimento, porém, é humano e, consequentemente, permeado 

de “erros, preconceitos, sonhos e esperanças”, de sorte que resta ao homem 

procurar a verdade, submetendo todo o âmbito do conhecimento à crítica. 

Conforme aponta Bueno (2010, p. 84), o abandono do justificacionismo 

constitui uma das principais características do programa de Popper, que se reflete 

em sua solução da indução, associando o racionalismo à crítica. Além disso, a 

adoção dessa postura se deve ao compromisso de Popper em construir uma 

posição racionalista que evite o ceticismo e o dogmatismo, dentre outras posições 

intermediárias, como o relativismo e o instrumentalismo. Segundo Chiappin (2010, 

p. 149), o projeto de Popper pretende “dar conta da dinâmica e do aumento do 

conhecimento”. 

Embora em alguns momentos Popper justifique sua adoção ao racionalismo 

por meio do irracionalismo, como sendo fruto de uma fé irracional (POPPER, 1999, 

p. 16), o seu não justificacionismo se revela na maneira de analisar o conhecimento 

independentemente das razões que nos levam a assumi-lo. Conforme aponta Miller 

(2012, p. 95), não é possível racionalmente exigirmos razão, mas, uma vez que ela 

é aceita, ela serve como uma espécie de proibição que exclui instâncias do 

irracionalismo. 



Fernando Ruiz Rosario       299 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

Provavelmente a mais impactante solução não justificacionista desse 

programa esteja na solução da indução apresentada pelo filósofo. Para Popper a 

indução é uma face do problema de demarcação e, uma vez resolvido esse 

problema, não faz mais sentido falar em indução. E a solução da demarcação recai 

na assimetria da confirmação de enunciados universais que formam leis: “Só a 
falsidade de uma teoria pode ser inferida da evidência empírica, inferência que é 

puramente dedutiva” (POPPER, 1972, p. 84, grifo no original). 

Para esclarecer, utilizaremos a analogia entre a ciência e uma construção. 

Uma construção confiável é aquela firmada sobre um alicerce seguro, devidamente 

construída sobre bases sólidas. Na ciência, porém, não temos como verificar a 

solidez dessa base, sendo difícil dizer sobre sua segurança. Porém, se isso acontece 

com uma construção, saberemos se ela é segura se se mantiver em pé após passar 

por várias intempéries. O teste, nas ciências, é a submissão à crítica. E, se estamos 

dispostos a explicar o mundo sob a forma de leis e teorias, “Se essa é nossa tarefa, 
o procedimento mais racional é o método das tentativas — da conjectura e da 
refutação. Precisamos propor teorias, ousadamente; tentar refutá-las; aceitá-las 

tentativamente, se fracassarmos.” (POPPER, 1972, p. 81, grifo no original). 

Cabe ressaltar que o caráter não justificacionista do conhecimento não 

significa dizer que não existem justificativas para qualquer assunção de regras 

metodológicas ou princípios. Tanto que o projeto de Popper assume certas 

posições metafísicas e epistemológicas e, partir delas formula suas regras 

metodológicas. Essa assunção de compromissos metafísicos, porém, não pode ser 

estabelecida empiricamente, e sequer pode ser decidida por falseamento. A análise 

que Popper desenvolve, conforme já explicitado, se dá pela tentativa de mensurar 

as consequências das posições assumidas. 

Nesse cenário, algumas objeções ao não justificacionismo de Popper 

parecem se desmanchar. Lam (2007, p. 12-13), ao abordar o pensamento de 

Bartley, diz que há na filosofia de Popper um “sopro de justificacionismo” quando 

este tenta defender o racionalismo como uma decisão irracional. Porém, esse fundo 

irracional não está de fato minando a posição racionalista de Popper, mas antes, 

evidencia a dificuldade de se decidir empiricamente por uma posição metafísica, 

restando-nos apenas avaliá-la por suas consequências. 

Por exemplo, se um cientista encontra um problema na resolução de uma 

determinada questão. Pouco importa se tal cientista encontra sua solução depois 

de horas sentado em seu laboratório pensando em como resolver tal problema, se, 

ao sair de seu laboratório, ouviu uma conversa entre dois jovens que o inspirou, 

ou ainda se sonhou com uma solução miraculosa. A origem da “ideia”, por assim 

dizer, não interfere na sua aplicação, desde que ela possa passar pelos testes 

críticos propostos pela metodologia. De maneira que “A experiência humana, tanto 

na vida comum como em ciência, adquire-se fundamentalmente através do mesmo 

procedimento: a invenção livre, injustificada e injustificável de hipóteses, 

antecipações ou expectativas, e sua subsequente testagem.” (POPPER, 1987, p. 

264-265). 

 



  300      O falibilismo epistemológico de Karl Popper  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

 

5 O FALIBILISMO EPISTEMOLÓGICO 

Um dos objetivos da obra de Karl Popper é a defesa do pensamento livre, 

crítico e progressivo. Ele defende que uma posição cética em relação ao 

conhecimento não condiz com a produção científica, ao mesmo tempo em que 

posições dogmáticas representam um grande obstáculo para o seu 

desenvolvimento. Tal posição leva-o a defender uma teoria do conhecimento com 

características bastante peculiares, fundamentada em suas concepções metafísicas 

sobre o racionalismo e o realismo, possuindo um caráter falibilista. 

Essa teoria do conhecimento afirma que é possível adquirirmos 

conhecimento, mas que nesse processo de apreensão do mundo pode haver erros. 

Não existe, nessa visão, procedimento suficientemente seguro que nos permita 

dizer que alcançamos uma verdade certa, segura e incontestável, mas podemos, se 

adotarmos certos cuidados, encontrar nossos erros e buscar uma teoria mais 

próxima da verdade. 

A razão desempenha um papel crucial nesse cenário proposto por Popper 

para o processo de conhecimento. Ao contrário do que almejavam os racionalistas, 

ela não é capaz de, por si mesma, fundar uma base sólida para o conhecimento. 

Mas ela pode, porém, propor regras lógicas para o julgamento de argumentos, 

além de desempenhar o papel de crítica, sendo decisiva na análise e escolha de 

teorias científicas. Pode-se afirmar, inclusive, que razão e crítica são sinônimas 

dentro da filosofia de Popper, a ponto de podermos chamar uma dada teoria de 

racional pela sua propriedade de ser criticável, ou seja, pela sua falseabilidade. 

A crítica racional e o caráter falível de teorias possibilitam, dentro de um 

debate, três cenários possíveis: “talvez tu tenhas razão; talvez eu tenha razão; talvez 

nós dois não tenhamos razão, mas nunca nós dois teremos razão, porque a minha 

posição é contrária à tua” (SIECZKOWSKI, 2012, p. 37). Embora não evite a 

possibilidade cética, já que pode ser o caso de ser impossível estabelecer o 

conhecimento, a crítica evita o dogmatismo, já que evita o blindamento de teorias 

à dúvida, uma vez que, para que exista crítica, é necessário a possibilidade do 

contraditório. Assim, teorias não são nunca tomadas como verdades absolutas, mas 

sim avaliadas segundo sua falibilidade. 

Esse aspecto falibilista do conhecimento está ligado à teoria do 

conhecimento objetivo defendido por Popper. Existe o que chamamos de 

conhecimento subjetivo, que diz respeito aos estados mentais de um sujeito 

conhecedor em um determinado momento, e o conhecimento objetivo, que é 

constituído pelas teorias, argumentos e problemas acerca de uma determinada 

questão e que independem da crença subjetiva de alguém (POPPER, 1999, p. 110-

111). 

A criticabilidade de uma determinada teoria independe de seu status de 

desenvolvimento. A objetividade do conhecimento defendida por Popper leva a 

um estatuto de independência das teorias em relação à subjetividade do cientista. 

Teorias são consideradas criações da mente humana; porém, existem problemas e 

possíveis consequências de tais teorias que ainda não foram, e talvez jamais sejam, 



Fernando Ruiz Rosario       301 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

fruto de problematização por algum ser humano e, mesmo assim, existem 

subjacentes à teoria. 

Podemos criar teorias para resolver problemas encontrados, “Mas no 

momento em que produzimos essas teorias elas criam novos problemas, não 

pretendidos e inesperados, problemas autônomos, problemas a ser descobertos.” 

(POPPER, 1999, p. 157). 

A ideia de dar vida própria às nossas teorias é desvincular 
a epistemologia de seus laços subjetivos. Deste modo, 
poderiam desaparecer todos os homens do planeta, mas as 
ideias permaneceriam e poderiam ser decifradas e 
discutidas por outros seres inteligentes que porventura 
viessem parar aqui. As teorias poderiam ser refutadas e nós 
sobrevivermos, fazendo conjecturas cada vez mais ousadas. 
É neste sentido que podemos falar de “conhecimento 
objetivo”. (SANTOS, 2012, p. 118). 

 

A ciência, e podemos afirmar todo o conhecimento, é resultado de um 

processo de interação do homem com a natureza e que, na leitura de Popper, são 

produto da capacidade criativa do homem, e são desenvolvidas como uma 

habilidade de adaptação. A descoberta científica é classificada como um tipo 

especial de modificação de comportamento e que segue um mecanismo de 

adaptação, podendo “ser considerada como um instrumento usado pela espécie 

humana para se adaptar ao ambiente, para invadir novos nichos ambientais, e até 

para inventar novos nichos ambientais” (POPPER, 1978, p. 51-52). Esse processo 

de descoberta, segundo Popper, segue um método geral, denominado de “método 
das tentativas, dos erros e acertos – que é, fundamentalmente, o mesmo usado 

pelos organismos no seu processo de adaptação” (POPPER, 1972, p. 343). 

Semelhante ao processo evolucionário biológico, assim também a ciência 

passaria por um processo de variação e seleção de teorias composto por fases que 

se iniciam pelos problemas, que suscitam a criação de teorias e a seleção através 

da eliminação de erros (POPPER, 1978, p. 53). Assim, o esquema geral para o 

desenvolvimento do conhecimento científico é descrito por Popper pelo esquema:  

 

P1 → TT → EE → P2 

 

Esse esquema resume o método de conjecturas e refutações proposto por 

Popper, tomando P1 como o problema inicial; TT, teoria experimental 

(tentativetheory), é uma primeira solução; EE, eliminação de erros, é a etapa de 

exame crítico de TT, levando em consideração evidências disponíveis ou a 

comparação com outras teorias que tentem responder o mesmo problema; e P2 é 

a situação-problema resultante da tentativa de solucionar o problema inicial, 

reiniciando o ciclo de conjectura e refutação (POPPER, 1999, p. 159-160).  

Popper afirma que o desenvolvimento científico percorre um percurso 

semelhante a esse, que por vezes conta diversas teorias que precisam ser 



  302      O falibilismo epistemológico de Karl Popper  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

 

comparadas e selecionadas na etapa EE. Assim, a etapa EE se reveste de 

importância especial, já que essa é a etapa da crítica, onde regras racionais devem 

ser aplicadas para que possamos escolher a teoria que melhor resolva o problema. 

Esse processo evidencia o aspecto conjectural ou hipotético do 

conhecimento. De acordo com esse modelo, teorias não respondem de maneira 

definitiva a todos os problemas, uma vez que a resposta provisória alcançada pode 

suscitar uma nova série de problemas que podem ou não ser respondida por essa 

teoria. Se os novos problemas, P2, forem respondidos por essa teoria, podem surgir 

uma série de consequências desconhecidas a partir dessa nova teoria e que sequer 

havia sido colocada, mas que só foi possível diante do primeiro problema ao qual 

ela pretendeu responder. Esse caráter objetivo da teoria possibilita que, mesmo 

sem a proposição de um novo corpo teórico, seja possível a ampliação de nosso 

conhecimento. Porém, caso a teoria em questão seja incapaz de responder ao novo 

problema, novas teorias terão que ser criadas e testadas. 

Esse processo contínuo de formulação de novas teorias, que se firmam 

provisoriamente em respostas aos problemas conhecidos até então, são frutos do 

intelecto humano e são passíveis de verificação na realidade, mas se contrapõe à 

pretensão de fundamentação da ciência de maneira certa e indubitável. Teorias 

são criadas para tentarem explicar a realidade, mas às vezes falham nessa tentativa, 

constituindo-se como conjecturas ou hipóteses. 

Muitas vezes falhamos e perecemos com as nossas 
conjecturas errôneas. Mas às vezes chegamos bastante perto 
da verdade para sobreviver com nossas conjecturas. E no 
nível humano, quando está à nossa disposição uma 
linguagem descritiva e argumentativa, podemos criticar 
sistematicamente nossas conjecturas. É este o método da 
ciência. (POPPER, 1999, p. 95). 

 

A história do desenvolvimento do conhecimento humano não passa, assim, 

de uma sucessão de conjeturas lançadas que às vezes alcançam sucesso e se 

sustentam, às vezes falham. Popper conclui que o melhor que o homem consegue 

fazer em termos de conhecimento é lançar conjecturas sobre o mundo e verificar 

se as hipóteses levantadas se adéquam com a realidade. E, assim, o conhecimento 

progride de uma maneira um tanto paradoxal: 

Quanto mais aprendemos sobre o mundo, quanto mais 
profundo nosso conhecimento, mais específico, consciente 
e articulado será nosso conhecimento do que ignoramos — 
o conhecimento de nossa ignorância. Essa, de fato, é a 
principal fonte da nossa ignorância: o fato de que nosso 
conhecimento só pode ser finito, mas nossa ignorância deve 
necessariamente ser infinita. (POPPER, 1972, p. 57). 

 

Esse processo gradual de construção de conhecimento pretende responder, 

de maneira sistemática e completa, a totalidade do mundo que conhecemos. 

Porém, fadados pela impossibilidade de ter acesso direto à verdade, esse processo 

é lento, gradual e incerto. 



Fernando Ruiz Rosario       303 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

APONTAMENTOS FINAIS 

O projeto popperiano depende inteiramente de sua visão falibilista sobre o 

conhecimento. O falibilismo, embora seja uma concepção mais fraca de 

conhecimento em relação à concepção moderna, ainda é uma afirmação de sua 

possibilidade. Apresenta-se como uma solução intermediária entre o dogmatismo 

e o ceticismo e revela-se como uma resposta possível ante a fragilidade da 

capacidade humana de conhecer, sem negar o papel da razão e da experiência 

como fundamentais para a ciência. A ciência, nesses termos aparece como a 

melhor possibilidade de conhecimento para o ser humano. 

Para Popper, a ideia de melhor possibilidade aparece uma vez que a ciência 

é capaz de assegurar a racionalidade e o progresso do conhecimento. Diferente 

do ideal moderno, não busca na razão a fonte segura de todo o saber, mas o 

melhor critério de escolha entre teorias como possíveis explicações verdadeiras do 

mundo através da crítica. 

Porém, conjugar todos os pressupostos assumidos será um desafio para 

Popper. Ao abraçar o não justificionismo como forma de resposta ao problema de 

indução, algumas questões se colocam para o falsificacionismo. Como a proposta 

quer contornar o ceticismo epistemológico, faz-se necessário garantir algum 

processo de seleção de teorias, mesmo sem a garantia de verdade. Popper não 

quer cair em um falsificacionismo dogmático, mas também precisa responder ao 

problema Duhem-Quine. Uma das soluções tentadas e que fracassa, a ser 

explorada em futuramente, é o conceito de verossimilhança. 

Ainda assim, a noção falibilista de Popper permanece como um importante 

conceito para se compreender o conhecimento humano. A ciência, embora incerta 

e imprecisa, se constrói pelo processo de procura pela verdade através da 

criatividade humana, pela proposição de teorias que buscam melhor explicar 

problemas não resolvidos. A busca pela verdade revela, cada vez mais, a ignorância 

humana: a cada passo dado, descobre-se que o tamanho daquilo que não sabemos 

excede, e muito, aquilo que achamos saber. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BUENO, Otávio. Falsificacionismo, verdade e racionalidade: Popper e o programa 

neopopperiano. Khronos, n. 1, p. 79—116, 2010. Disponível em: 

<http://www.revistas.usp.br/khronos/article/view/97238/96281>. Acesso em: 18 

jul. 2016. 

CHIAPPIN, José Raimundo Novaes. Reconstrução racional da concepção 

popperiana de ciência: o racionalismo crítico como um termo médio entre o 

dogmatismo e o relativismo. Khronos, n. 1, p. 149—191, 2010. Disponível em: 

<http://www.revistas.usp.br/khronos/article/view/97241/96284>. Acesso em: 18 

jul. 2016. 

DESCARTES, René. Meditações. Coleção Os Pensadores. 2. ed. São Paulo: Abril 

Cultural, 1979. 



  304      O falibilismo epistemológico de Karl Popper  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 289-304, JUL./DEZ. 2018 

 

 

______. Reglas para ladireccióndelspíritu. Madrid: Alianza Editorial, 1996. 

HUME, David. Investigação sobre o entendimento humano e sobre os princípios 
da moral. São Paulo: Unesp, 2004. 

______. Tratado da natureza humana: uma tentativa de introduzir o método 

experimental de raciocínio nos assuntos morais. 2. ed. São Paulo: Unesp, 2009. 

LAKATOS, Imre. O falseamento e a metodologia dos programas de pesquisa 

científica. In: LAKATOS, Inre.; MUSGRAVE, Alan. (Org.). A crítica e o 
desenvolvimento do conhecimento. São Paulo: Cultrix, 1979. p. 109—243. 

LAM, Chi-Ming. A justification for popper’s non-justificationism.Diametros: An 

Online Journal of Philosophy, n. 12, p. 1—24, 2007. Disponível em: 

<http://www.diametros.iphils.uj.edu.pl/index.php/diametros/article/download/27

2/246>. Acesso em: 08 nov. 2016. 

MILLER, David. Overcoming the justificationist addiction. Studia Philosophica 
Wratislaviensia, Instytut Filozofii Uniwersytetu Wroclawskiego, Wroclaw, 

Supplementary Volume, English Edition, p. 93—104, 2012. 

POPPER, Karl. Conjecturas e refutações: o progresso do conhecimento científico. 

Brasília: Universidade de Brasília, 1972. 

______. Lógica das ciências sociais. Brasília: Ed. Universidade de Brasília, 1978. 

______. O realismo e o objectivo da ciência. Lisboa: Dom Quixote, 1987. 

______. Conhecimento objetivo: uma abordagem evolucionária. Belo Horizonte: 

Itatiaia, 1999. 

______. A lógica da pesquisa científica. 13. ed. São Paulo: Cultrix, 2007. 

SIECZKOWSKI, João Batista C. O pluralismo da tese do mundo 3 de Popper. In: 

OLIVEIRA, Paulo Eduardo de. (Org.). Ensaios sobre o pensamento de Karl Popper. 
Curitiba: Círculo de Estudos Bandeirantes, 2012. p. 32—49. Disponível em: 

<http://www.pucpr.br/arquivosUpload/1237436911338236651.pdf>. Acesso em: 

08 mar 2016. 

ZAHAR, E. G. O problema da base empírica: filosofia e problemas. In: O’HEAR, 

Anthony. (Org.). Karl Popper: filosofia e problemas. São Paulo: Unesp, 1997. p. 

57—90. 

 

 

Recebido em: 17-01-2018 

Aceito para publicação em: 19-11-18 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

   

O SUJEITO, O PRAZER E O GOZO NA PÓS-MODERNIDADE 

UMA LEITURA A PARTIR DE MONTAIGNE E FREUD 
SUBJECT, PLEASURE AND DELIGHT IN POST-MODERNITY 

A READING FROM MONTAIGNE’S AND FREUD’S PERSPECTIVE 
 

 
 

ROGÉRIO MIRANDA DE ALMEIDA1 
Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPR) - Brasil 

r.mirandaalmeida@gmail.com 

FABIANO DE MELLO VIEIRA2 
Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPR) - Brasil 

mello_psico@hotmail.com 
 

 

 

RESUMO: Estas reflexões se propõem analisar a questão do sujeito e suas relações com o prazer, 
o desprazer e o gozo na pós-modernidade a partir das perspectivas de Montaigne e Freud. Com 
efeito, estes dois exploradores da mente e do comportamento humanos revelam várias similitudes 
entre si, apesar dos mais de trezentos anos que os separam e das diferenças de método de que se 
serviram para elaborarem suas descobertas. Montaigne centra suas análises sobre os motivos e os 
móbeis do agir humano a partir do pensamento dos moralistas clássicos e, em especial, dos estoicos 
e de Plutarco. Quanto a Freud, ele tem em seu favor a teoria e a experiência analíticas que lhe 
permitiram trazer à tona, simbolizando-a, a linguagem do inconsciente. Ambos os pensadores, 
porém, souberam captar, nas suas nuanças e gradações, as relações que se dão entre o prazer, o 
desprazer e o gozo e, assim, anteciparam um dos temas proeminentes da chamada pós-
modernidade.  

PALAVRAS-CHAVE: Montaigne. Freud. Prazer. Gozo. Pós-modernidade. 

ABSTRACT: These reflections aim at analyzing the question of the subject and its relations with 
pleasure, displeasure and delight in post-modernity from Montaigne and Freud’s perspective. 
Indeed, these two explorers of the mind and human behavior exhibit several similarities, 
despiteover three hundred years separating one from the other and the differences of method they 
used to elaborate their insights. Montaigne focuses his analyses of the motives in human behavior 
based on the thought of the classical moralists and, especially, of the Stoics and Plutarch. Freud, 
for his part, had the advantage of practice and analytical theory, through which he could reveal 
and symbolize the language of the unconscious. However, both thinkers knew how to capture, in 
their nuances and gradations, the relations between pleasure, displeasure and delight. Thus, they 
anticipated one of the prominent themes of post-modernity. 

KEYWORDS: Montaigne. Freud. Pleasure. Delight. Post-modernity. 

 

                                                            
1 Professor de filosofia na Pós-graduação da Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPR) e 
na Faculdade São Basílio Magno (FASBAM). 
2 Doutorando em filosofia pela Pontifícia Universidade Católica do Paraná (PUCPR). Professor na 
Faculdade São Basílio Magno (FASBAM) e na FESP. 

FLU
XO

 C
O

N
TÍN

U
O

 



         
  306      O sujeito, o prazer e o gozo na pós-modernidade  

 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

 

Em Michel Eyquem de Montaigne (1533—1592), encontramos um pensador 

que, em mais de um aspecto, antecipou ou preludiou aquele movimento filosófico-

cultural que, a partir do final dos anos 1970, passou a ser designado pela expressão 

“pós-modernidade”. Com efeito, costuma-se tomar como ponto de partida desta 

nova visão do conhecimento e da cultura em geral a obra emblemática do filósofo 

francês, Jean-François Lyotard, à qual ele deu o título prenhe de significação: A 
condição pós-moderna. O resultado de seus estudos baseia-se na constatação da 

queda dos grandes metarrelatos de legitimação do saber. Para Lyotard, na pós-

modernidade a religião e a ciência já não ocupam mais o mesmo lugar de outrora. 

Outra crítica importante feita à pós-modernidade — e que tem Jean Baudrillard 

como um de seus expoentes — caracteriza-se pela na maneira como se edificam as 

relações de consumo, impondo mudanças na ética, na estética e na política.  

No que diz especificamente respeito às influências da psicanálise (Freud e 

Lacan), assistem-se a um deslocamento e a uma ênfase dada, sobretudo, à questão 

do sujeito, do desejo, da linguagem, da escrita e das forças responsáveis pela 

interpretação, ou pelo texto. O binômio prazer—desprazer, que pontilhou a tradição 

hedonística ocidental dá lugar agora a um prazer mais originário e elementar, que 

inclui tanto prazer quanto desprazer, tanto tristeza quanto alegria, tanto deleite 

quanto dor, tanto sofrimento quanto volúpia. Trata-se, de fato, daquela fruição 

primordial denominada “gozo” ou, em francês, jouissance. É, pois, neste sentido 

que podemos afirmar que, embora dentro da tradição hedonística que predominou 

ao longo dos séculos XVI—XVIII, Montaigne já antecipou, em mais de um aspecto, 

aquilo que a chamada pós-modernidade, juntamente com os pensadores que 

imediatamente a precederam, irão retomar, ampliar e aprofundar. Antes, porém, 

vejamos mais alguns elementos que possam melhor ajudar na compreensão 

daquilo que se entende pelas noções de cultura pós-moderna e condição pós-

moderna.   

 

1 OBJETO E SIGNIFICADO DA PÓS-MODERNIDADE  

Na obra intitulada, A fragmentação da cultura e o fim do sujeito, publicada 

em 2012, é argumentado que tanto o conceito de modernidade quanto o de pós-

modernidade não apresentam uma definição nem uma significação unívoca. E nem 

poderia ser de outro modo. Na verdade, a partir da composição material do termo 

— constituído pelo prefixo “pós” e pelo substantivo “modernidade” — é-se 

primeiramente tentado a deduzir que a pós-modernidade ter-se-ia dado como uma 

sequência cronológica, e necessária, da modernidade. Contudo, aqui não se trata 

nem de uma continuidade lógica, nem tampouco de uma sequência estritamente 

cronológica pela qual se poderia delimitar um movimento que, ao invés, se 

manifesta de maneira heterogênea, lábil, multifacetária e plural. Esta é a razão pela 

qual, nesta obra, frequentemente retorna a noção de “exclusão interna” — inspirada 

principalmente em Jacques Lacan e Roland Sublon — pela qual se tentam identificar 

as inúmeras rupturas e retomadas que se foram realizando ao longo da tradição 

filosófica ocidental. Certo, estas rupturas e retomadas não se restringem 

unicamente ao domínio da filosofia, pois elas afetam igualmente as outras áreas da 



Rogério Miranda de Almeida e Fabiano de Mello Vieira     307 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

cultura e, no que tange particularmente à pós-modernidade, elas recorrem 

notadamente sob a forma de mudanças e transformações sociais, históricas, 

filosóficas e artístico-literárias (ALMEIDA, 2012, p. 268). Toda crise, ou toda 

ruptura, pressupõe, portanto, uma retomada, de sorte que toda transformação já é 

a expressão de uma simultânea, concomitante e tautócrona destruição e construção 

de valores e interpretações. É neste sentido que Karl Marx (2004), numa carta 

endereçada a Arnold Ruge, em setembro de 1843, afirma: “Mostrar-se-á que não se 

trata de passar um grande travessão entre o passado e o futuro; trata-se, ao invés, 

da realização dos pensamentos do passado. Mostrar-se-á finalmente que a 

humanidade não começa uma nova tarefa, mas, tomando dele consciência, leva a 

termo o seu antigo trabalho.” 

É também numa perspectiva de crise, de ruptura e metamorfose que Lyotard 

afirma — já no início da Introdução de A condição pós-moderna — que o seu estudo 

tem como objetivo explorar a condição do saber nas sociedades mais avançadas 

e, de modo particular, nos Estados Unidos, onde o termo “pós-moderno” é usado 

sob a pena de sociólogos e críticos das mais diversas áreas da cultura. Ainda 

segundo Lyotard, este termo designa aquela situação da cultura que resultou das 

mutações que afetaram as “regras dos jogos” da ciência, da literatura e das artes a 

partir do final do século XIX. As suas principais análises giram, portanto, em torno 

da situação decorrente daquelas vicissitudes que acarretaram o que ele denomina 

“a crise dos relatos” (LYOTARD, 1979, p. 7). Trata-se da crise do que ele também 

designa pelas expressões “metarrelatos” e “metadiscursos, que são as grandes 

sínteses teóricas com as quais a modernidade procurou legitimar, filosófica e 

politicamente, o saber e as suas instituições. Lyotard tem principalmente em mira 

os grandes movimentos e as grandes correntes de pensamento que caracterizaram 

os séculos XVIII e XIX, quais sejam, o século das luzes, o idealismo alemão e o 

marxismo. Ora, foi justamente o seu caráter universalizante, totalitário e atemporal 

que, paradoxalmente, contribuiu para a crise, ou melhor, para a deslegitimação 

dos metarrelatos modernos de explicação. Assim, o que Lyotard principalmente 

tenta ressaltar na sua obra é que o homem pós-moderno parece não mais acreditar 

nos enunciados modernos que durante muitos anos legitimaram os saberes, as 

ações e os enunciados das grandes instituições e das grandes correntes de 

pensamento. Para o autor, a crise dos metarrelatos redundou no primado da 

técnica, da performance e da chamada “melhor operacionalização do sistema” 

(1979, p. 7). No entanto, o que se verificou na pós-modernidade foi a culminância 

de uma crise que veio revelar que o sujeito é, na verdade, um sujeito 

sobrecarregado de novas regras de sujeição, de novos laços e de novas formas de 

sofrimento, de ansiedade e inquietação. Esta é a razão pela qual, ao constatar o 

fim dos metarrelatos, Lyotard ao mesmo tempo reivindica uma ética da diversidade, 

da pluralidade, e um pensamento que se manifeste por um método que suponha 

a “heteromorfia dos jogos linguísticos”.  

Outro autor que também se ocupou da pós-modernidade foi o francês 

Dany-Robert Dufour. Todavia, à diferença dos autores precedentes, este último se 

exprime através de um tom moralizante que se deixa patentear já a partir do 

próprio título de sua obra mais conhecida: A arte de reduzir cabeças: Sobre a nova 



         
  308      O sujeito, o prazer e o gozo na pós-modernidade  

 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

 

servidão na sociedade ultraliberal. É, pois, desse modo que aparece o título em 

português dessa obra publicada no Brasil em 2005 pela editora: Companhia de 

Freud. No original francês, porém, o título soa ainda mais pomposo, solene e 

bombástico: L’art de réduire les têtes: Sur la nouvelle servitude de l’homme libéré, 
à l’ère du capitalisme total. 

Na Introdução (Avant-propos), Dufour enuncia diretamente a sua hipótese 

que, segundo ele, é “simples, mas radical”: “No presente, assistimos à destruição 

do duplo sujeito da modernidade, o sujeito crítico (kantiano) e o sujeito neurótico 

(freudiano), ao qual eu não hesitarei em ajuntar o sujeito marxiano. Vemos colocar-

se em seu lugar um novo sujeito ‘pós-moderno’” (DUFOUR, 2003, p. 11). Este 

“sujeito pós-moderno” é, na perspectiva do autor, fruto do capitalismo desenfreado 

que teria transformado os diferentes níveis de relação objetal em transações 

mercadológicas carentes de valor simbólico. Na sua visão, o que predomina na 

ordem pós-moderna não é mais o indivíduo ou o cidadão, mas o consumidor no 

seu perene gozo de novas mercadorias que se ostentam com generosidade e 

prontidão. Dufour chama também a atenção para o fato de que o sujeito sempre 

apareceu, ao longo da história, sujeitado às grandes figuras instaladas no centro de 

configurações simbólicas. As últimas mais importantes simbolizações foram, 

contudo, aquelas representadas pelo “sujeito kantiano”, nos idos de 1800, e pelo 

“sujeito freudiano”, a partir de 1900. Acrescentem-se a estas, completa o autor, o 

“sujeito marxiano” e todo o peso simbólico das trocas humanas que se verificaram 

nos ricos anos da antropologia do século XX, que vai de Marcel Mauss, passando 

por Lévi-Strauss, até chegar em Lacan. Estas representações, ou simbolizações, se 

criam imbatíveis e eternas. No entanto — lamenta Dufour —, tudo isso se esboroou 

do dia para a noite, de sorte que a mudança radical no jogo das trocas resultou 

numa verdadeira transformação antropológica. Consequentemente: “O triunfo do 

neoliberalismo acarreta uma alteração do simbólico” (DUFOUR, 2003, p. 15). E 

com isto se gera um novo sujeito, o “sujeito consumidor”, que é alguém sujeitado 

a uma nova lei, cuja homologação repousa sobre uma concepção ultraliberal, que 

estimula o gozo ou a fruição de benesses. Nesta perspectiva, o autor apresenta o 

ultra e o neo como as formas atuais do liberalismo. Trata-se de um modelo político 

que molda um sujeito obcecado pela capacidade de produzir, consumir e 

enriquecer. Mas em que consiste, para Dufour, o “sujeito freudiano”, sujeito este 

que ele considera essencial na leitura que faz da pós-modernidade? 

Ele entende o “sujeito freudiano” como aquele em que o conflito resultante 

da tensão entre os pólos da dualidade pulsional continua com a mesma força, ou 

seja, esta tensão continua a expressar o mesmo poder da economia pulsional tal 

como esta era descrita quando os estímulos eram considerados meramente como 

“estímulos endógenos”3. Na visão de Dufour, o que aparece como acréscimo e 

novidade nesta nova economia é que esse “sujeito neurótico”, marcado pelo 

                                                            
3 Ao verificar a existência de uma dinâmica interna do próprio organismo, como a fome, por 
exemplo, Freud desconsidera o escoamento total das tensões do aparelho psíquico na medida em 
que um tal aniquilamento acarretaria a própria morte. O que, ao invés, ele reivindica é a hipótese 
de um princípio de constância onde o ideal é o máximo escoamento possível da tensão que, no 
entanto, deixa produzir-se um “resto” internamente. É a partir desse “resto” que Freud poderá 
desenvolver a sua teoria das pulsões, conforme veremos mais abaixo. 



Rogério Miranda de Almeida e Fabiano de Mello Vieira     309 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

sentimento de insatisfação e pela culpa, opera uma ressignificação na pós-

modernidade. Nesta nova significação, o prefixo “pós” representa — como já 

representava para Lyotard — o fim da validade dos discursos explicativos e 

legitimadores do sujeito na modernidade. Disso também pôde gerar-se um “novo 

sujeito”, o sujeito pós-moderno, que, à diferença daquele de Lyotard, é o sujeito 

do consumo desenfreado que encarna o gozo da presença do objeto como sua 

paixão primordial em detrimento da falta radical que é a marca do desejo. A pulsão 

de morte que, como veremos, representa um “excesso”, um “além” que nega a 

ideia de que o prazer seria a única busca do sujeito, é o caminho de acesso ao 

gozo, àquilo que é próprio da experiência pós-moderna com seus movimentos 

desenfreados de consumo.  

Quem bem observou as relações de consumo como característica marcante 

da pós-modernidade foi Jean Baudrillard. Segundo o pensador francês, na era atual 

os objetos não precisam atender a uma necessidade e passam a responder à lógica 

social e do desejo onde o amontoamento ou profusão dos objetos denuncia a 

importância dada ao excedente e à abundância (BAUDRILLARD, 2010, p. 10). Para 

Baudrillard, o interesse e o prazer individual não passam de um segundo plano, 

na medida em que, todos obedecem a uma moral consumista presente no sistema 

de produção onde o indivíduo imerso no sistema produtivo tem sua capacidade 

de deliberação racional afetada pelo imperativo. A ordem do consumo se manifesta 

como ordem da manipulação dos signos, ou seja, através de um ordenamento 

simbólico que aparece, principalmente, na informação de massa (2010, p. 24).. 

Como podemos notar, Baudrillard caminha, de alguma forma, na esteira de 

Lyotard, no que diz respeito à queda das metanarrativas tradicionais de legitimação. 

Há para Baudrillard uma nova metanarrativa presente na pós-modernidade. 

A esta altura, porém, não mais podemos protelar a questão de saber em que 

precisamente as leituras de Montaigne e de Freud poderão ajudar-nos a melhor 

compreender o sujeito pós-moderno e as noções de prazer, desprazer e gozo que 

a ele estão intrinsicamente ligadas. Examinaremos, pois, esta problemática na pós-

modernidade utilizando-nos primeiramente de alguns subsídios dos Ensaios de 

Montaigne.   

 

2 MONTAIGNE E A PSICANÁLISE AVANT LA LETTRE  

Encontramos nos Ensaios do moralista francês um estilo clássico e um 

pensamento de cunho marcadamente utilitário e hedonístico que, de longe, 

ultrapassam os escritos de circunstâncias de outros autores do século XVI. Em 

Montaigne, que se imbuíra de leituras ecléticas baseadas na sabedoria dos antigos 

— principalmente aquela derivada do estoicismo, do ceticismo, do epicurismo e da 

ignorância socrática —, assistimos à capacidade de, através de uma sutil ironia e 

lúcida introspecção, fazer aflorar a dinâmica das próprias paixões e delinear aquilo 

que poderíamos chamar de uma fenomenologia da sensação ou, parafraseando 

Erixímaco, dos movimentos eróticos do corpo. Montaigne inaugura a corrente 

chamada de “moralismo francês” — que culmina no iluminismo — e que, juntamente 

com pensadores como François de La Rochefoucauld, Jean de La Fontaine, Blaise 



         
  310      O sujeito, o prazer e o gozo na pós-modernidade  

 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

 

Pascal, Jean de La Bruyère, Nicolas Chamfort entre outros, dedicou-se a analisar 

de forma crítica a moral e os costumes de sua época.  

Dos seus Ensaios, ele publicara os dois primeiros livros em 1580; em 1588, 

ajuntou àqueles um terceiro volume que, posteriormente ampliado por ele mesmo, 

veio a lume postumamente em 1595.  

O método fundamental de Montaigne é — repita-se — o da introspecção e o 

leitmotiv que percorre toda a sua obra é o conhecimento de si mesmo. Esta 

incursão e prospecção que opera o pensador através de seu interior tornam-se 

ainda mais explícitas no Capítulo VI do Livro II, onde ele confessa: “Há vários anos 

que eu só tenho a mim mesmo como alvo dos meus pensamentos, que eu examino 

e estudo somente a mim mesmo. E se estudo outra coisa é para logo em seguida 

colocá-la sobre mim mesmo ou, para melhor dizer, em mim mesmo” 

(MONTAIGNE, 2009, II, p. 76). O autoconhecimento, porém, não se revela como 

uma tarefa facilmente exequível. Pelo contrário, diz Montaigne (2009, II, p. 75): “É, 

mais do que parece, uma empresa espinhosa: seguir os passos tão errantes do 

nosso espírito, penetrar as profundezas opacas de suas sinuosidades internas, 

distinguir e fixar tantas qualidades sutis de seus movimentos”. Trata-se na verdade, 

completa o moralista, de uma ocupação que exige não somente acuidade e 

penetração de espírito, mas também distanciamento dos afazeres quotidianos e 

renúncia ao que habitualmente elevamos à ordem dos bens preciosos (Ibidem, p. 

76). 

Mais surpreendente ainda é constatar a maneira pela qual Montaigne 

analisa, no Capítulo III do Livro I, a ambivalência das nossas afecções e dos nossos 

sentimentos. De resto, este capítulo se intitula, sintomaticamente: As nossas 
afecções se transportam além de nós mesmos. Assim, ao referir-se à indagação de 

Aristóteles sobre o dito de Sólon, segundo o qual ninguém pode ser considerado 

feliz antes de sua morte, ele pondera: “Enquanto nos movemos, nós nos 

conduzimos, por antecipação, para onde nos apraz: mas, estando fora do ser, não 

temos nenhuma comunicação com o que é” (MONTAIGNE, 2009, I, p. 133). A 

resposta, portanto, que Montaigne propõe a Sólon — resposta eminentemente 

paradoxal — é a de que homem algum é feliz, pois ele somente será feliz quando 

não mais existir. Logo em seguida, o moralista reproduz alguns versos do poema, 

Da natureza, de Lucrécio, que acentuam ainda mais o caráter paradoxal de sua 

hipotética resposta a Sólon: “É-nos difícil arrancar-nos e cortar-nos radicalmente 

da vida: mas, apesar de nós, supomos que sobrevive algo de nós e não nos 

desprendemos suficientemente do corpo abandonado. Pelo contrário, nós o 

reivindicamos”.4 

A questão, pois, que Montaigne coloca, ou recoloca, nos Ensaios é uma 

questão primordial, elementar, que toca no fundo da nossa relação com a morte, 

ou seja, com um fim que seria último e implacavelmente derradeiro. Afinal de 

                                                            
4 Ibid. Trata-se dos versos 877-878 e 882, Livro III, que Montaigne cita do original latino: “Vix 
radicitus e vita se tollit, et ejicit: Sed facit esse sui quidadam super inscius ipse, Nec removet satis 
a projecto corpore sese, et Vindicat”. LUCRÉCIO. De la nature. Paris: GF Flammarion, 1997, III, vv. 
877-878, 882. 



Rogério Miranda de Almeida e Fabiano de Mello Vieira     311 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

contas, morremos ou não morremos? Na verdade, seria mais exato afirmar: 

morremos e não morremos. Com efeito, se há um pensamento que o ser humano 

abomina e teme com uma indomável e desmesurada inquietação é o de que, um 

dia, tudo possa consumar-se de maneira definitiva. Isto nos faz lembrar de um 

ensaio que Freud escreveu em 1915, sob o título: Considerações atuais sobre a 
guerra e a morte. No segundo capítulo desse estudo — significativamente intitulado: 

Nossa relação com a morte — o inventor da psicanálise pondera que usualmente 

somos levados a admitir que a morte é o desenlace necessário de toda existência 

e que inexoravelmente deveremos restituir à natureza o tributo pelo qual ela, um 

dia, nos presenteou com a vida. Todavia — redargui Freud —, as coisas não parecem 

desenrolar-se assim tão naturalmente como se costuma imaginar. Pelo contrário, 

no mais das vezes não fazemos senão passar sob silêncio a ideia de que cedo ou 

tarde devemos morrer. É que — argumenta o inventor da psicanálise — a nossa 

própria morte não nos é representável e, sempre que tentamos representá-la, 

damo-nos conta de que, na realidade, continuamos a existir como espectadores. 

Este sentimento levou-o à conclusão, através da experiência analítica, de que: 

“Ninguém, no fundo, acredita na sua própria morte ou, o que equivale ao mesmo, 

no inconsciente cada um de nós está persuadido de sua imortalidade” (FREUD, 

1999, X, p. 341). Isto também nos transporta para o Seminário XX, Mais ainda, 

onde, ao analisar o gozo sexual que se dá pela palavra, pela linguagem, e que 

reenvia ao lugar do Outro como lugar de fruição e, ao mesmo tempo, de frustração, 

Lacan (1975, XX, p. 15) deduz: “Lá onde está o ser, está também a exigência da 

infinitude”.  

Para Montaigne, a morte e a vida, o prazer e o desprazer, a dor e o deleite, 

o sofrimento e o gozo — temas que frequentemente recorrem nos Ensaios e que se 

fazem também presentes nos pensadores pós-modernos — são diferentemente 

apreciados de acordo com a representação que deles fazemos. Alguns, por 

exemplo, consideram a morte como sendo “a mais horrível entre as coisas 

horríveis”, enquanto que outros a veem como “o soberano bem da natureza”, o 

“único apoio da nossa liberdade”, o “comum e pronto remédio para todos os 

males” (MONTAIGNE, 2009, I, p. 178). É que o bem e o mal, assim como o júbilo 

e a tristeza, o conforto e a inquietação, o prazer e o desprazer, a angústia e o gozo 

que deles dimanam não estão nas coisas ou situações enquanto tais, mas nas ideias 

que construímos a partir dessas sensações e desses sentimentos. É o que Montaigne 

— reproduzindo Epicteto — enuncia logo no início do Capítulo XIV do Livro I: “Os 

homens (diz uma antiga sentença grega) são atormentados pelas opiniões que se 

fazem das coisas, e não pelas coisas mesmas” (MONTAIGNE, 2009, I, p. 177). É o 

que também ocorre com relação à morte, ou melhor, à representação que nós nos 

fazemos da morte, porque a morte enquanto tal, não podemos experienciá-la: ou 

ela já foi ou ela virá; nela não há nada de presente. Por conseguinte, o que nos 

faz vivamente sentir a sua dor é a antecipação, pela imaginação, de sua chegada, 

e não a morte enquanto tal, que ainda não experimentamos (p. 185). Com efeito, 

a rigor, não se pode falar de uma experiência da morte na medida em que, para 

dela falarmos, teríamos de tê-la sentido, o que se revelaria impossível. 



         
  312      O sujeito, o prazer e o gozo na pós-modernidade  

 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

 

Curiosamente, Montaigne considera a morte — assim como o farão 

Schopenhauer no século XIX com relação à vontade que se nega a si mesma, e 

Freud no século XX no que tange às pulsões de vida e de morte — como o alvo ou 

o objetivo de nossa vida. É o que ele afirma categoricamente no mesmo Livro I, 

Capítulo XX, intitulado: Filosofar é aprender a morrer. Assim declara o moralista: 

“A meta (but) de nossa carreira é a morte; ela é o objeto necessário de nossa mira 

(visée)” (MONTAIGNE, 2009, I, p. 224). No entanto, pondera o autor, o remédio a 

que recorre o vulgo consiste justamente em não pensar na morte, em fugir ao seu 

enfrentamento e, poderíamos ajuntar, em reprimir ou evitar propositadamente que 

se aborde um tão escabroso, difícil e desagradável tema. Acrescente-se, porém, 

que, à diferença do que pretende Montaigne, essa resistência vis-à-vis da morte 

não é peculiar somente ao vulgo ou, como se costuma dizer, à plebe ignara. Ela 

parece antes caracterizar todos os mortais indistintamente. Assim, na relação do 

homem com a morte, encontramos no pensamento de Montaigne o paradoxo entre 

a experiência do viver e o desejo ou gozo relacionado ao fim último — objetivo de 

toda a vida.    

De resto, na perspectiva de Montaigne, morte e vida não se opõem 

irredutivelmente uma à outra, porquanto nós morremos à medida mesma em que 

vivemos. Assim como para Sêneca, Manilius e Agostinho — embora não haja uma 

referência explícita ao autor das Confissões nesta passagem — para Montaigne 

também, viver é um contínuo morrer. Melhor ainda: “O primeiro dia do teu 

nascimento já te coloca no caminho do morrer e do viver” (MONTAIGNE, 2009, I, 

p. 236). Porque, argui o moralista, tudo o que vivemos e experienciamos, nós o 

fazemos às custas da própria vida, de sorte que é a ela mesma que surripiamos os 

melhores e os piores momentos da nossa existência. Consequentemente: “A 

contínua obra de tua vida consiste em construir a morte. Estás na morte enquanto 

estás em vida. Porque serás após a morte, quando não mais estarás em vida” (pp. 

236-237).    

Urge, porém, sublinhar que, para Montaigne, a representação ou 

antecipação da morte é ambígua na medida em que ela nos faz também gozar. De 

resto, a maior parte do Capítulo XIV do Livro I — significativamente intitulado: Que 

o gosto dos bens e dos males depende, em boa parte, da opinião que deles temos 
— é dedicada a citar exemplos de pessoas que infligiram atrocidades e torturas a si 

mesmas com o propósito aparente de defenderem a própria honra, evitarem um 

perigo maior, ou simplesmente fugirem à vergonha de serem desveladas. Todavia, 

Montaigne deixa claramente pressupor que, por trás dessas dores e lesões que se 

auto-impunham, estavam essas pessoas a obterem um máximo de gozo ou, como 

ele próprio denomina: “volúpia”. É aquela fruição que, no século XX, o inventor 

da psicanálise designará pela expressão: “além do princípio de prazer”, vale dizer, 

um gozo ou um deleite que inclui tanto prazer quanto desprazer, tanto dor quanto 

satisfação, tanto tristeza quanto alegria — algo que só pode ser explicado pela 

existência da pulsão de morte. Neste sentido, enfatiza o autor dos Ensaios: “É fácil 

de ver que o que aguça em nós a dor e a volúpia é a ponta do nosso espírito” 

(MONTAIGNE, 2009, I, p. 187). Assim, insatisfação, sofrimento, desejo, angústia, 

gozo e busca de constantemente colmatar uma falta são temas que continuamente 



Rogério Miranda de Almeida e Fabiano de Mello Vieira     313 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

recorrem tanto sob a pena de Montaigne e de Freud, quanto nas análises que se 

farão na pós-modernidade. 

E se agora voltarmos ao capítulo III do mesmo Livro I, constataremos o 

quanto Montaigne ressalta a ambiguidade fundamental da nossa relação com o ser 

e, consequentemente, com a falta do ser, pois um não pode ser pensado sem o 

outro. Isto se verifica quando o moralista afirma, já no início do capítulo: “Nunca 

estamos em nós, estamos sempre além. O medo, o desejo e a esperança nos 

lançam para o futuro e nos roubam o sentimento e a consideração daquilo que é 

para ocupar-nos com aquilo que será, mesmo quando não mais existirmos”.5 

Ajunte-se que, logo após haver feito esta reflexão, o autor a corrobora — como sói 

acontecer-lhe — com uma máxima de um dos moralistas antigos e, neste caso 

particular, com uma sentença de Sêneca, que diz: “Calamitosus est animus futuri 
anxius” (“Infeliz é o espírito obsidiado pelo futuro”).6 Ele se vale igualmente da 

autoridade de Platão que, por sua vez, reproduz um dito antigo, segundo o qual: 

“Ocupar-se dos próprios afazeres e conhecer-se a si mesmo é próprio somente do 

sábio” (PLATÃO, 1977, 72b). Conhecer-se a si mesmo! Quem aprende a conhecer-

se a si mesmo — acrescenta Montaigne — aprende também a não mais considerar 

como pertencente aos outros aquilo que lhe é próprio. Aquilo que nos é próprio 

— poderíamos deduzir — são os nossos fantasmas, as nossas representações, as 

nossas idealizações e, em suma, o nosso desejo.  

Neste contexto, importante é relevar o primeiro membro da passagem de 

Montaigne, citada mais acima, pelo qual ele declara: “Nunca estamos em nós, 

estamos sempre além”. Isto nos faz lembrar, em mais de um aspecto, as análises 

que Lacan desenvolveu em torno da heterogeneidade e excentricidade do sujeito 

vis-à-vis do lugar da enunciação de seu próprio pensamento. “Eu penso onde não 

estou, logo, eu estou lá onde não penso”, diz o analista nos Escritos e, mais 

exatamente, no capítulo intitulado: A instância da letra no inconsciente ou a razão 
desde Freud (LACAN, 1966, p. 517). Trata-se aqui, como afirma o próprio Lacan, 

do jogo significante da metonímia e da metáfora. Significante porque este jogo, ou 

esta dinâmica, é a expressão mesma da tensão do desejo na sua resistência a todo 

significante que viesse pôr um termo definitivo à sua deriva e implacável 

insaciabilidade. Trata-se, portanto, de uma falta do ser que liga a sorte do sujeito 

à questão de seu próprio destino. Esta é a razão pela qual, completa o analista: 

“Este jogo se joga até que a partida seja levantada, na sua inexorável fineza, lá 

onde eu não sou porque não posso aí situar-me” (LACAN, 1966, p. 517). Daí 

também podermos melhor compreender por que, logo em seguida, ele retoma a 

metáfora do jogo — que, como se sabe, representa um papel central no pensamento 

de F. Nietzsche — e assevera: “Eu não estou lá onde sou o joguete do meu 

pensamento; penso no que sou lá onde não penso pensar” (p. 517).  Nesse sentido, 

                                                            
5 Ibid., p. 131. Traduzimos “Nous ne sommes jamais chez nous” por: “Nunca estamos em nós”. 
Todavia, a expressão em francês é mais nuançada na medida em que ela significa, em primeiro 
lugar, sentir-se em casa, sentir-se à vontade, reconhecer-se nos seus pontos de referência.   
6 SÊNECA. Lettere a Lucilio, 2 v., XVI, 98, 6. Milano: BUR, 2004. Na verdade, a sentença a que se 
refere Montaigne se encontra numa passagem mais ampla, que diz: “Infeliz é o espírito obsidiado 
pelo futuro, desventurado antes da desventura, angustiado pelo temor de não poder conservar até 
o fim as coisas que ama. Ele jamais terá paz e a espera pelo futuro lhe arrebatará também o gozo 
do presente”. 



         
  314      O sujeito, o prazer e o gozo na pós-modernidade  

 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

 

a pós-modernidade e sua oferta de produtos faz acreditar que o objeto absoluto é 

possível e o jogo ilusório que se instaura projeta um lugar melhor no futuro, livre 

de falta. Não obstante, é somente a falta que permite desejar e, portanto, a pós-

modernidade seria um lugar de menos desejo. 

Esta ênfase que deu Lacan à excentricidade do sujeito — e que a pós-

modernidade retomou e reelaborou nas análises que ela teceu em torno da escrita 

e do texto como uma contínua construção e desconstrução — foi também intuída 

por Montaigne no primeiro capítulo do Livro II, cujo título é: Da incoerência de 
nossas ações. Neste capítulo, o moralista destaca a paradoxal labilidade do ser 

humano em seguir os variados e inconstantes caminhos para os quais o empurram 

o instinto e as pulsões. Assim, declara Montaigne (2009, II, p. 15):  

A nossa maneira ordinária consiste em seguir as inclinações 
do nosso apetite: para a esquerda, para a direita, para o 
alto, para o baixo, conforme nos arraste o vento das 
ocasiões. Não pensamos o que queremos senão no instante 
mesmo em que queremos, e mudamos como aquele animal 
que toma a cor do lugar em que o colocam. 

 

No entanto, o ato resultante da resolução do conflito entre as forças que se 

digladiam é considerado por Montaigne como sendo um ato virtuoso. Certo, ele 

faz uma distinção entre o ato virtuoso, isto é, o ato verdadeiramente nobre, e o ato 

meramente bondoso. A virtude pressupõe, portanto, luta e oposição, resistência e 

transformação. Mas a sua consecução também implica, ou encerra, prazer e 

desprazer, alegria e tristeza, dor e gozo. O gozo da superação e da quebra das 

resistências que se interpõem em seu caminho. Efetivamente, Montaigne aproxima 

o conceito de virtude àqueles de gozo e desejo, ou de mais-querer. Assim, declara 

o moralista: “Nada há de mais naturalmente contrário ao nosso desejo (goût) que 

a saciedade, que vem da abundância, e nada que mais o aguce que a raridade e a 

dificuldade” (MONTAIGNE, 2009, II, pp. 411-412). Logo em seguida, como que 

para reforçar ou corroborar seu pensamento, ele evoca a autoridade de Sêneca, 

que diz: “O desejo (voluptas) de todas as coisas cresce na proporção mesma do 

perigo que deveria pôr-nos em fuga” (p. 412). É que o paradoxo do gozo ou, como 

o designa o próprio Montaigne, da volúpia, consiste no entrelaçamento ou no 

entre-dois da saciedade e do querer-mais, da dor e da excitação, da resistência e 

da superação, do destruir e do construir e, por fim, das pulsões de morte. Por 

conseguinte: “A própria volúpia procura irritar-se pela dor. Ela é bem mais doce 

quando queima e quando esfola” (p. 412). 

Esta ideia do gozo que manifesta a tensão fundamental do desejo na sua 

paradoxal satisfação e insatisfação, vamos mais uma vez encontrá-la no Livro III, 

Capítulo IX, intitulado: Da vaidade. Aqui, porém, Montaigne põe em relevo o 

desejo de mudança e o gozo que desta mudança redunda para o sujeito, 

independentemente do objeto que ele deseja. Em outros termos, o que está em 

jogo não é especificamente aquele objeto para o qual o sujeito se volta, mas, 

principalmente, a imagem do outro sujeito que goza ou usufrui do objeto desejado. 

Assim: “Dentre as disposições humanas, esta é bastante comum: a de termos mais 



Rogério Miranda de Almeida e Fabiano de Mello Vieira     315 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

prazer com as coisas alheias do que com as nossas e de gostarmos da agitação e 

da mudança” (MONTAIGNE, 2009, III, p.238). Note-se, antes de tudo, a ênfase que 

coloca Montaigne sobre o desejo e o prazer que dimanam do uso, e do usufruto, 

dos objetos alheios. Pois é o próprio desejo do outro, ou do Outro, que exerce 

atração, ou sedução, sobre o meu desejo. Dito com outras palavras, o desejo do 

Outro é a fonte a partir da qual o meu desejo seria satisfeito ou reconhecido 

enquanto desejo, pouco importando o objeto a que esse desejo se refira. 

Estas intuições de Montaigne encerram mais de uma relação com aquela 

dinâmica que, no século XX, Freud irá analisar como sendo a dinâmica das pulsões, 

segundo a qual os objetos são parciais, porque as pulsões são parciais. Isto significa 

dizer que nenhum objeto, nenhum significante ou nenhuma imagem jamais viriam 

pôr um termo à deriva do desejo e, em última instância, ao jogo incessante das 

pulsões que a ele estão intimamente associadas. Como então se desenrola este 

jogo das pulsões na perspectiva de Freud?  

 

2 FREUD E OS CAMINHOS DO GOZO 

A teoria freudiana das pulsões passou por várias transformações e 

reinterpretações ao longo de sua obra. Assim como Montaigne, Freud tampouco 

defende a primazia da razão nos atos e no comportamento humanos. Os primeiros 

indícios da existência daquilo que poderíamos denominar um “para além da razão” 

podem ser verificados nos Estudos sobre a Histeria (1893—1895), que Freud redigiu 

juntamente com Josef Breuer. No Projeto para uma psicologia científica (1895), ele 

retoma e reelabora esta e outras problemáticas, cuja teoria, no entanto, repousava 

sobre o fundo de uma energética e de um substrato neurológico característico da 

física, ou da psicofísica, do final do século XIX. Existe, contudo, no texto de 1895, 

um resto ainda sem nome preciso ou uma porção desconhecida que ele designava 

pela expressão: “estímulos endógenos” (endogene Reize). Com efeito, naquela 

época, Freud considerava o aparelho psíquico como um reservatório de excitações 

decorrentes tanto de estímulos externos quanto de estímulos internos. A produção 

excessiva desses estímulos seria o responsável pelo desprazer, enquanto que a sua 

descarga ou o seu escoamento acarretaria alívio da tensão e, portanto, prazer. 

Trata-se do princípio da inércia neurônica, segundo o qual os neurônios tendem a 

libertar-se de um pesado teor de excitações ou de estímulos. Ocorre, porém, que 

o princípio de inércia pode ser perturbado na medida em que a crescente 

complexidade interna do organismo suscita a recepção de estímulos do próprio 

elemento somático. São os chamados “estímulos endógenos”, que devem também 

ser descarregados, mas através de outros meios que não aqueles dos estímulos 

externos. É que, consoante Freud, estes estímulos têm sua origem nas células do 

corpo e determinam aquelas necessidades básicas do ser humano, como a fome, 

a respiração e a sexualidade. O organismo não pode, pois, deles esquivar-se do 

mesmo modo que o faria na presença de estímulos externos. Em outros termos, 

essas excitações não podem cessar senão sob condições particulares de 

apaziguamento, tais como o nutrimento e, poderíamos ajuntar, o coito (FREUD, 

1999, XIX, pp. 388-389).  



         
  316      O sujeito, o prazer e o gozo na pós-modernidade  

 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

 

Ao lançarmos um olhar retrospectivo sobre a obra do inventor da 

psicanálise, poderemos considerar os “estímulos endógenos” como sendo as 

primeiras formulações daquilo que, mais tarde, será chamado de “pulsões”. Com 

efeito, foi no estudo de 1905, intitulado Três ensaios sobre a teoria sexual, que 

Freud introduziu pela primeira vez — de maneira explícita — o conceito de pulsão. 

Também nesta obra já se encontram a expressão “pulsões parciais” e as três 

características básicas da pulsão, quais sejam: a fonte, o objeto e a meta. Já no 

Primeiro Ensaio, Capítulo 5, o autor descreve a pulsão como sendo: 

A representante psíquica (psychische Repräsentanz) de uma 
fonte endossomática de estímulos, em contínuo fluxo, e 
diferente do “estímulo” (Reiz), que se produz a partir de 
excitações isoladas e derivadas do exterior. A pulsão (Trieb) 
é, portanto, um dos conceitos da delimitação entre o 
psíquico e o somático. (FREUD, 1999, V, p. 67).  

 

Esta, por assim dizer, “situação” da pulsão entre o psíquico e o somático, 

Freud a retomará e enfatizará no emblemático texto de 1915 — As pulsões e suas 

vicissitudes — no qual ele designará a pulsão como um conceito fundamental e 

convencional. De resto, ele ajuntará a esta nova elaboração uma quarta 

característica da pulsão, vale dizer, a força, mas uma força constante: eine 
konstante Kraft (FREUD, 1999, X, pp. 212-214). Note-se ainda que, entre este 

escrito de 1915 e aquele outro de 1905 (Três ensaios sobre a teoria sexual), se 

intercala um breve texto de 1910, intitulado: A concepção psicanalítica da 
perturbação psicogênica da visão. Aqui, Freud (1999, VIII, pp. 97-98) havia 

introduzido e desenvolvido uma oposição entre as “pulsões do ego” e as “pulsões 

sexuais”, no sentido em que as primeiras visam à autoconservação do indivíduo, 

enquanto que as “pulsões sexuais” se põem a serviço da espécie, da sexualidade 

e, portanto, do prazer.  

Outro conceito ligado ao das pulsões, mas que também ainda não se 

encontra denominado como tal no Projeto, é o de “princípio de constância”, cujo 

nome definitivo se explicitará somente em Além do princípio de prazer (1920) 

(FREUD, 1999, XIII, p. 5). Na verdade, a ideia de um princípio de constância 

aparece pela primeira vez numa carta que Freud endereçara a Josef Breuer em 

29/06/1892 (FREUD, 1999, XVII, p. 5). Ela se faz também presente, mas de maneira 

implícita, em vários escritos daquele mesmo ano. Dela se constatam também 

menções indiretas, mas claramente identificáveis, no Mecanismo psíquico dos 
fenômenos histéricos (1893), na Minuta teórica D (1894) e nos Estudos sobre a 
histeria (1893-1895). No Mecanismo psíquico dos fenômenos histéricos, por 

exemplo, Freud afirma: “Para preservar sua saúde, existe em todo indivíduo a 

tendência para novamente diminuir esta soma de excitações. O aumento da soma 

de excitações ocorre pelas vias sensórias, e a sua diminuição pelas vias motoras” 

(FREUD, 1999, XIX, p. 192). No Projeto, ele dirá que o sistema nervoso é compelido 

a aprender a manter uma quantidade de excitações suficiente para satisfazer as 

exigências de uma ação específica. Todavia, o modo pelo qual o sistema realiza 

esta ação revela a continuação da mesma tendência, embora modificada, para 

manter no mais baixo nível possível o nível de excitações e, assim, evitar todo 



Rogério Miranda de Almeida e Fabiano de Mello Vieira     317 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

aumento deste nível; em outros termos, ele tende a “conservá-lo constante” 

(konstantzuhalten) (FREUD, 1999, XIX, p. 390).  

Ora, tanto a ideia de um princípio de inércia, quanto aquela que vê no 

aparelho psíquico uma tendência para manter a excitação no mais baixo nível 

possível — e pelo maior tempo possível — obedecem a algo de mais fundamental 

ainda: o princípio de prazer. Nesta sua primeira fase, em que prevalece a influência 

de uma economia da utilidade do prazer, Freud frequentemente ressalta o binômio 

típico da tradição hedonística: procurar o prazer e evitar o desprazer. É no estudo, 

Formulações sobre os dois princípios do funcionamento psíquico (1911), que o 

inventor da psicanálise se serve, provavelmente pela primeira vez, da expressão 

“princípio de prazer”. Efetivamente, após haver descrito os processos primários, 

ele conclui: “A suprema tendência a que obedecem estes processos primários é 

facilmente reconhecível; ela pode ser indicada como princípio de prazer-desprazer 

(ou, mais brevemente, como princípio de prazer)” (FREUD, 1999, VIII, p. 231). 

Todavia, uma reviravolta ocorrerá a partir de 1920, com a obra intitulada: 

Além do princípio de prazer. Trata-se verdadeiramente de uma reviravolta, na 

medida em que agora entra em consideração uma outra espécie de prazer, um 

prazer originário e elementar — por isto mesmo denominado “além do princípio de 

prazer” — que inclui simultaneamente prazer e desprazer, aflição e fruição, tristeza 

e alegria, angústia e gozo, sofrimento e deleite, dor e volúpia. Melhor ainda, este 

gozo — que deriva do entrelaçamento essencial entre prazer e desprazer — é agora 

radicalizado e extrapolado para aquela dinâmica que se joga entre as pulsões de 

vida e as pulsões de morte. Com efeito, se no escrito de 1910, A concepção 
psicanalítica da perturbação psicogênica da visão, as pulsões se apresentavam 

como “pulsões do ego” e “pulsões sexuais” — sendo estas últimas caracterizadas 

pelo prazer e a reprodução da espécie — a partir de Além do princípio de prazer o 

acento se deslocará para as “pulsões de vida” e as “pulsões de morte”. Nesta nova 

perspectiva, a pulsão será definida como: “Um impulso inerente ao organismo que 
tende a restabelecer um estado anterior que este ser vivo fora obrigado a 

abandonar sob a influência de forças externas perturbadoras” (FREUD, 1999, XIII, 

p. 38). 

Como se pode constatar, a ênfase é agora colocada não mais sobre um fator 

que impulsionaria o vivente para a mudança e a transformação, mas sobre uma 

espécie de elasticidade orgânica pela qual se exprime a inércia presente na vida 

dos organismos. Em outros termos, a pulsão adquire doravante uma natureza 

nitidamente conservadora e a sua meta derradeira seria a de restabelecer um estado 

inorgânico ou inanimado que, em priscas eras, o vivente fora obrigado a deixar 

para trás. É o que Freud (1999, XIII, p. 40) categoricamente afirma, na esteira de 

Schopenhauer: 

Se pudermos considerar um fato da experiência que 
não admite exceção, a saber, que todo ser vivo morre, 
retorna ao inorgânico, por motivos internos, então só 
nos resta dizer: a meta de toda vida é a morte e, 
olhando retrospectivamente, os seres inanimados 
existiam antes que existissem os viventes. 



         
  318      O sujeito, o prazer e o gozo na pós-modernidade  

 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

 

Convém, todavia, sublinhar que o inventor da psicanálise não dissocia as 

pulsões de vida das pulsões de morte. Pelo contrário, estas pulsões não podem ser 

concebidas senão nas suas inclusões e nos seus entrelaçamentos intrínsecos, 

inerentes, radicais. Fundamentais. É que, segundo Freud, existe uma sorte de ritmo-

hesitação no desenrolar da vida dos organismos: enquanto um grupo de pulsões 

se lança para frente tentando, o mais rapidamente possível, alcançar o seu objetivo 

final, isto é, a morte, outro grupo se volta para trás e retoma o mesmo percurso 

que, infinitas vezes, ele já iniciara. Destarte, a vida é prolongada por mais um lapso 

de tempo e todo o processo é mais uma vez recomeçado ou, dito de outro modo, 

ele não cessa de recomeçar porque, justamente, não cessa de terminar. 

Paradoxalmente, porém, só existe um caminho, só existe um meio, só existe uma 

porta, só existe uma ponte pela qual as pulsões de morte poderiam atingir o seu 

alvo definitivo: é a própria vida ou, nas palavras de Lacan (1978, p. 103): “É por 

trás dessa necessidade que tem o ser vivo de passar pelos caminhos da vida — e 

ele não pode passar senão por esses caminhos — que o princípio que o conduz à 

morte se situa, é identificado. Ele não pode ir à morte por qualquer caminho”. Para 

a psicanálise, a experiência de viver é, portanto, também um tipo de ligação com 

a morte de uma forma muito semelhante ao que Montaigne asseverou. 

Ora, este repetir-se infinitamente de um processo — que não cessa de se 

consumar e de recomeçar — não se desdobra sem dor e sem prazer ou, para usar 

a expressão característica do próprio Freud, sem um “além do princípio de prazer”. 

A pós-modernidade enquanto a era do excesso apresenta-se como um cenário 

convidativo para a pulsão de morte onde prazer, gozo, desejo, dor e angústia se 

alternam na relação com os objetos de consumo. O “sujeito pós-moderno” não 

possui um aparelho psíquico que funciona diferente daquele descrito por Freud. 

O que há de diferente é que agora nas relações do sujeito com os objetos na pós-

modernidade constatamos de maneira mais clara aquilo que foi a grande 

reviravolta de 1920 na teoria das pulsões.  

 

CONCLUSÃO 

Com efeito, esta parece ser uma intuição que já ocorrera também a 

Montaigne e, remontando além do moralista francês, a outros pensadores tão 

antigos quanto Sêneca, Epicteto e Lucrécio. Estes últimos souberam igualmente 

penetrar não somente o jogo de imbricação e inclusão que se desenrola entre o 

prazer e o desprazer, mas também — particularmente Sêneca — a tendência 

primordial dos viventes para retornarem ao inanimado ou, em outros termos, à 

morte.  

Certo, a ética de Montaigne se desenvolve precipuamente sob a égide do 

hedonismo e da moral utilitária, típica dos séculos XVI—XVIII. Nela, de fato, 

predomina a questão dos móbeis e dos motivos que caracterizam o 

comportamento humano: a felicidade, o amor-próprio, o orgulho, o sentimento de 

potência, o instinto de conservação e, em suma, o binômio clássico da tradição 

hedonística: prazer—desprazer. É também este tipo de moral, apesar de suas 

diferenças de perspectiva e de interpretação, que recorrerá nos outros moralistas 



Rogério Miranda de Almeida e Fabiano de Mello Vieira     319 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

franceses dos séculos XVII—XVIII: La Fontaine, Pascal, La Rochefoucauld, La 

Bruyère e Chamfort. Em contrapartida — e é nisto que reside o seu caráter pioneiro 

e paradoxal —, na ética montaigniana também se encontram presentes aquelas 

intuições que serão desenvolvidas pela psicanálise e pelo chamado pensamento 

pós-moderno, mormente no que diz respeito às pulsões de vida e de morte, ao 

gozo que dimana do sofrimento e da dor, e à questão do fim do sujeito ou, mais 

exatamente, do lugar excêntrico e heterogêneo do sujeito da fala. 

Vimos, com efeito, que a reviravolta que marcou o terceiro e último período 

de Freud, a partir de 1920, é marcada essencialmente por uma nova concepção 

das pulsões — as agora denominadas pulsões de vida e pulsões de morte — de cuja 

luta e de cujas imbricações essenciais redundam a um só tempo prazer e desprazer, 

alegria e aflição, júbilo e dor, angústia e gozo. Vimos igualmente que o sujeito na 

teoria analítica de Lacan se revelou como sendo um sujeito da errância, da hiância 

e, portanto, da falta, do pedido e de uma insatisfação radical, que não cessa de se 

significar. Quanto aos chamados pensadores pós-modernos que brevemente 

analisamos, neles sobressai, do ponto de vista epistemológico e ontológico, uma 

crítica às pretensões fundacionais e universais que caracterizaram a tradição 

filosófica ocidental. Consequentemente, trazer Montaigne e Freud para o cenário 

da pós-modernidade significa fazer ressaltar suas antecipações, análises e 

discussões sobre as vicissitudes que marcam radicalmente, inerentemente, o sujeito 

tal como ele passou a ser considerado por aqueles pensadores das três últimas 

décadas do século XX e por aqueles outros que os influenciaram mais de perto. 

Trata-se — nunca é demasiado repeti-lo — de um sujeito descentrado, errante, 

hiante, faltante e, portanto, heterogêneo ao seu próprio pedido.  

Ao tratar do homem nas suas manifestações essenciais, tanto Montaigne 

quanto Freud acentuam a questão do prazer, do desprazer e, também, aquela do 

desejo e do gozo. Na verdade, o desejo — e a angústia que ele suscita — é 

indissociável do gozo que o atravessa radicalmente. Todas estas questões foram 

retomadas, analisadas e ressaltadas no chamado período pós-moderno. Uma delas, 

porém, sobressai que nós preferimos colocar sob a forma de interrogação: haveria, 

na pós-modernidade, uma primazia do gozo sobre o desejo? Ora, para a 

psicanálise, a representação de um objeto ausente como sendo capaz de suprir a 

insatisfação do sujeito é justamente aquilo que desencadeia o desejo. Não existe, 

portanto, desejo sem falta, sem interdito, sem tensão e, paradoxalmente, sem gozo. 

Contudo, a lógica presente na pós-modernidade — pelo menos aquela que 

propõem as análises de Dany-Robert Dufour — parece indicar uma contramão 

criada por um novo soberano: o mercado e sua dinâmica neoliberal. Se esta 

hipótese for confirmada, inevitável seria levantar a pergunta: é possível manter o 

ciclo desejante quando a regra passa a ser a do gozo pelo gozo? Não obstante isto, 

o gozo e o desejo são indissociáveis um do outro. “No gozo, eu me consumo de 

desejo”, afirma Goethe no Fausto.7 

                                                            
7 Na verdade, trata-se de dois versos: “Assim eu titubeio entre o desejo e o gozo, e no gozo eu me 
consumo de desejo” (“So trauml’ich von Begierde zu Genuss, Und im Genuss verschmacht’ich nach 
Begierde”). GOETHE, Johann Wolfgang von. Faust, Erster Teil, 3249-50, Hamburg, C. Wegner, 1963. 



         
  320      O sujeito, o prazer e o gozo na pós-modernidade  

 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

 

Sabemos que, para Freud, o gozo é ambíguo na medida em que ele se dá 

tanto na falta quanto no excesso. De resto, a partir de Além do princípio de prazer, 
esse gozo se manifesta inclusive — e de modo radical — na luta das pulsões de vida 

e de morte, visto que o princípio de prazer fracassou e a moral utilitária bateu em 

retirada. Certo é que Freud não abandonou de tudo o binômio dos primeiros 

escritos: princípio de prazer e princípio de realidade. Todavia, ele se dá cada vez 

mais conta de que toda ética que tenta edificar-se a partir de um gerenciamento 

do prazer e da dor está fadada ao mais completo revés. Quanto a Montaigne, uma 

dinâmica que não cessa de recorrer nos seus Ensaios — apesar de sua inegável 

dependência vis-à-vis da tradição hedonística — é aquela do gozo, um gozo que é 

entremeado de prazer e desprazer e que se acha também vinculado à virtude. 

Curiosamente, quando o sujeito se deleita no encontro com o objeto desejado, o 

gozo alcança o seu ápice de excitação e se transforma em desprazer, justamente 

por sobrevir um novo desejo, ou uma nova falta. A pós-modernidade e seus efeitos 

ganha cada vez mais força, pois flerta com a promessa de que o potencial de 

consumo seria uma das grandes novidades desse novo tempo. O “sujeito pós-

moderno” substituiu o “tu deves” pelo “tu podes” (HAN, BYUNG-CHUL, 2017. p. 

21-23) e, se Montaigne já havia dito que o gozo do homem estaria vinculado a 

uma virtude, é no poder gozar livremente que reside a narrativa atual. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ALMEIDA, Rogério Miranda de. A Fragmentação da Cultura e o fim do Sujeito. São 

Paulo: Loyola, 2012. 

______. Eros e Tânatos: A vida, a morte, o desejo. São Paulo: Loyola, 2007. 

BAUDRILLARD, Jean. A sociedade de consumo. Lisboa: Edições 70, 2010. 

DUFOUR, Dany-Robert. L’art de réduire les têtes: Sur la nouvelle servitude de 
l’homme libéré, à l’ère du capitalisme total. Paris: Denoël, 2003. 

EPICTETO. Manuel d’Epictète. Paris: Garnier-Flammarion, 1964. 

FREUD, Sigmund. Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie. In Gesammelte Werke, 

19 v. Werke aus den Jahren 1904—1905. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch, 

1999, V. 

______. Entwurf einer Psychologie. In Gesammelte Werke, 19 v. Nachtragsband — 
Texte aus den Jahren 1885—1938. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch, 1999, 

XIX. 

______. Formulierungen über die zwei Prinzipien des psychischen Geschehens. In 

Gesammelte Werke, 19 v. Werke aus den Jahren 1909—1913. Frankfurt am Main: 

Fischer Taschenbuch, 1999, VIII. 

______. Jenseits des Lustprinzips. In Gesammelte Werke, 19 v. Frankfurt am Main: 

Fischer Taschenbuch, 1999, XIII. 



Rogério Miranda de Almeida e Fabiano de Mello Vieira     321 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 305-321, JUL./DEZ. 2018 

______. Die Psychogene Sehstörung in psychoanalytischer Auffassung. In 

Gesammelte Werke, 19 v. Werke aus den Jahren 1909—1913. Frankfurt am Main: 

Fischer Taschenbuch, 1999, VIII. 

______. Schriften aus dem Nachlass — 1892-1938. In Gesammelte Werke, 19 v. 

Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch, 1999, XVII. 

______. Triebe und Triebschicksale. Werke aus den Jahren 1913—1917. In 
Gesammelte Werke, 19 v. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch, 1999, X. 

______. Über den psychischen Mechanismus hysterischer Phänomene. In 

Gesammelte Werke, 19 v. Nachtragsband — Texte aus den Jahren 1885—1938. 

Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch, 1999, XIX. 

______. Zeitgemäßes über Krieg und Tod. Werke aus den Jahren 1913—1917. In 

Gesammelte Werke, 19 v. Frankfurt am Main: Fischer Taschenbuch, 1999, X. 

GOETHE, Johann Wolfgang von. Faust. Hamburg: C. Wegner, 1963. 

HAN, BYUNG-CHUL. Agonia de Eros. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

LACAN, Jacques. Écrits. Paris: Seuil, 1966. 

_______. Le Séminaire, Livre II, Le moi dans la théorie de Freud et dans la 
technique de la psychanalyse. Paris: Seuil, 1978. 

______. Le Séminaire, Livre XX, Encore. Paris: Seuil, 1975. 

LUCRÉCIO. De la nature. Paris: GF Flammarion, 1997. 

LYOTARD, Jean-François. La condition postmoderne: Rapport sur le savoir. Paris: 

Minuit, 1979. 

MARX, Karl. Die Frühschriften. Stuttgart: Kröner, 2004. 

MONTAIGNE. Essais. 3 v. Paris: Gallimard, 2009. 

PERSE. L. Herrmann (editor). Satires. Bruxelles: Latomus, 1962. 

PLATÃO. Timeu. In Plato in Twelve Volumes, Cambridge, Harvard University Press, 

1977. 

SÊNECA. Lettere a Lucilio, 2 v. Milano: BUR, 2004. 

 

 

Recebido em: 09-04-2018 

Aceito para publicação em: 27-11-18 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

   

O CONCEITO DE EXPERIMENTAÇÃO NA FILOSOFIA DE GILLES 
DELEUZE1 

THE CONCEPT OF EXPERIMENTATION IN THE PHILOSOPHY OF GILLES 
DELEUZE 

 

 
 

CHRISTIAN FERNANDO RIBEIRO GUIMARÃES VINCI2 
Universidade de São Paulo (USP) - Brasil 

christian.guimaraes.vinci@gmail.com 
 

 

 

RESUMO: Esse artigo abordará o conceito de experimentação presente no pensamento de Gilles 
Deleuze, mormente em suas obras escritas em parceria com Félix Guattari. Defendemos que, ao 
longo de Capitalismo & Esquizofrenia, o termo experimentação aparecerá de maneiras distintas nos 
dois tomos constitutivos da coleção. Em O Anti-Édipo, tal conceito restaria refém de certas 
discussões deleuzianas sobre arte, tal qual aquelas que tomaram corpo no livro Proust e os signos, 
de 1964. Ao longo da década de 1970, porém, após as leituras da obra de Espinosa realizadas por 
Deleuze, a noção de experimentação ganhará um outro acento, aparecendo em Mil Platôs como 
uma espécie de arte das composições. Haveria, assim, uma aproximação gradativa, quando desse 
deslocamento, de certas discussões vitalistas empreendidas por Deleuze a partir do espinosismo. 

PALAVRAS-CHAVE: Gilles Deleuze. Experimentação. Espinosismo. 

ABSTRACT: This article aims to discuss the concept of experimentation present in the thinking of 
Gilles Deleuze, especially in his works written in partnership with Félix Guattari. We argue that, 
throughout Capitalism and Schizophrenia, the term “experimentation” will appear in distinct ways 
in the two constitutive tomes of the collection. In Anti-Oedipus, such a concept would remain 
hostage to certain Deleuzian discussions about art, such as those that took shape in his book Proust 
and Signs of 1964. Throughout the 1970s, however, after Deleuze’s readings of Spinoza’s work, the 
notion of experimentation will gain another accent, appearing in A Thousand Plateaus, and later in 
What Is Philosophy? as a sort of art of compositions. There would thus be a gradual approximation, 
when this displacement, of certain vitalist discussions undertaken by Deleuze from Spinozism. 

KEYWORDS: Gilles Deleuze. Experimentation. Spinosism. 

 

INTRODUÇÃO 

No dia 28 de novembro de 1947, o diretor teatral e poeta Antonin Artaud 

concebeu, como parte do programa A voz dos poetas de Fernand Pouey, uma 

peça radiofônica intitulada Para dar um fim ao juízo de Deus. Elaborada a partir 

da articulação de quatro diferentes textos seus, a obra acabou sendo censurada 

por Vladimir Porché, diretor da Radiodifusão Francesa, sob a alegação de 

apresentar obscenidades destituídas de qualquer valor artístico. Desolado, Artaud 

                                                            
1 Pesquisa financiada pela FAPESP, deixamos aqui nossos agradecimentos. 
2 Doutorando pela Faculdade de Educação da Universidade de São Paulo (FE-USP). 

FLU
XO

 C
O

N
TÍN

U
O

 



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       323 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

morreu pouco depois, em 1948, sem conseguir vencer a censura. Não obstante os 

protestos de Pouey, que realizou uma apresentação privada e conseguiu que um 

grupo de intelectuais franceses apoiassem a liberação da obra, a divulgação dessa 

derradeira peça artauniana só ocorreria no ano de 1973.  

Um ano antes da primeira exibição pública de Para dar um fim ao juízo de 
Deus, Gilles Deleuze e Félix Guattari publicaram o primeiro tomo da coleção 

Capitalismo & Esquizofrenia, intitulado O Anti-Édipo. Neste, há uma breve menção 

à derradeira obra de Artaud, seguida de um elogio àquilo que os autores 

denominaram de experiência-Artaud (DELEUZE; GUATTARI, 2010). Para Deleuze 

e Guattari, o poeta francês teria libertado sua arte ao descodificar e/ou 

desterritorializar os fluxos que restavam calados por certos valores morais e 

estéticos, experimentando assim “o puro processo que se efetua e não para de se 

efetuar enquanto se processa, a arte como experimentação” (DELEUZE; 

GUATTARI, 2010, p. 492). Essa expressão, a arte como experimentação, recupera 

certa discussão empreendida por Deleuze anos antes, em Proust e os signos, ao 

tratar da experiência empreendida por Marcel Proust em sua obra Em busca do 
tempo perdido. Nesse instante, tal termo — experimentação — não parece configurar 

um conceito, mas apenas uma expressão corriqueira para se referir aos projetos 

artísticos de Artaud e Proust. Ao longo da década de 1970, com a publicação de 

Kafka: por uma literatura menor, escrito em parceria com Félix Guattari, e Diálogos, 
em parceria com Claire Parnet, Deleuze passa a conceder uma maior atenção a tal 

termo e, articulando-a com discussões de acento espinosista, confere-lhe um fundo 

filosófico que, em uma leitura transversal, parecia ausente do primeiro tomo de 

Capitalismo & Esquizofrenia. 

 Em Mil Platôs, desse modo, lançado quase uma década depois de O Anti-
Édipo, deparamos novamente com a noção de experimentação, porém delineada 

de um modo outro. Para Deleuze e Guattari (1996), tal termo passaria a ser 

apresentado como o grande contraponto à interpretação psicanalítica — objeto alvo 

de ataque desde o primeiro tomo de Capitalismo & Esquizofrenia. Apareceria ali, 

ademais, novamente ao lado da experiência-Artaud, em um capítulo 

sugestivamente intitulado 28 de novembro de 1947: como criar para si um corpo 
sem órgãos — a mesma data da gravação da derradeira peça artauniana. Nesse 

platô, a experimentação emergiria como uma noção importante e cara aos 

pensadores franceses, peça importante na discussão de um dos principais 

conceitos forjados em Mil Platôs, aquele de Corpo sem Órgãos (CsO). Este, 

discutido a partir de conceito homônimo presente em Antonin Artaud, articular-se-

á a algumas discussões deleuzo-guattarianas do pensamento de Espinosa: “Os 

drogados, os masoquistas, os esquizofrênicos, os amantes, todos os CsO prestam 

homenagem a Espinosa” (DELEUZE; GUATTARI, 1996, p. 16). Natural, dado as 

discussões empreendidas por Deleuze ao longo da década de 1970. Surpreende, 

porém, sua aparição ao lado de um conceito caro a certa tradição filosófica 

moralista: a prudência. 

Mas por que este desfile lúgubre de corpos costurados, 
vitrificados, catatonizados, aspirados, posto que o CsO é 
também plano de alegria, de êxtase, de dança? Então, por 
que estes exemplos? Por que é necessário passar por eles? 



  324      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

Corpos esvaziados em lugar de plenos. Que aconteceu? 
Você agiu com a prudência necessária? Não digo sabedoria, 
mas prudência como dose, como regra imanente à 
experimentação: injeções de prudência. (DELEUZE; 
GUATTARI, 2006, p. 11)3 

 

Utilizado amiúde em debates de caráter científico e também em conversas 

triviais, referindo-se sempre ao gesto de experimentar certas ideias e/ou objetos, o 

termo experimentação parece ocupar um local especial no interior do pensamento 

deleuziano e, também, deleuzo-guattariano. Como compreender os usos dessa 

noção em Capitalismo & Esquizofrenia? Dialogaria com certa tradição filosófica ou, 

antes, seria um termo da lavra dos próprios autores? Esse artigo procurará investigar 

as origens do conceito de experimentação no pensamento deleuziano, mormente 

em suas obras escritas em parceria com Guattari. 

 

1 SOBRE O CONCEITO DE EXPERIMENTAÇÃO: UM PANORAMA GERAL 

O termo experimentação, surgido na aurora das ciências experimentais, é 

apresentado no Novum Organum de Francis Bacon como uma maneira de atestar 

as causas e os axiomas verdadeiros ou, em outros termos, como um modo de testar 

experimentalmente algum conjunto de teorias de modo a validá-las ou 

desqualificá-las (FACHIN, 2004). Para a experimentação, parte-se de algo já 

conhecido, um sistema teórico, e busca-se precisar quais as condições necessárias 

para que raciocínios abstratos previamente elaborados sejam comprovados 

empiricamente com precisão. A comprovação empírica de uma hipótese configura 

uma novidade para as ciências, uma vez que abre novos campos de estudo e 

experimentos. Há uma série de regras que devem ser seguidas, o cientista deve 

observar e analisar o fenômeno seguindo um método preciso e rigoroso, 

previamente estabelecido, caso queira garantir a confiabilidade de seu 

experimento. Existe, obviamente, uma pequena margem para o acaso, mas mesmo 

esse deve ser, posteriormente, explicado convenientemente. O experimentador, 

portanto, manipula os objetos a partir de uma grade de leitura de mundo 

estabelecida de antemão, sua leitura já é assentada em alguns princípios primeiros 

que o permitiriam ler a experiência. A experimentação, para o campo das ciências, 

nada mais é do que uma interpretação prática de determinada teoria (ALVES, 1981; 

CHALMERS, 1993). 

Para o senso comum, por sua vez, experimentação significa apenas 

empreender alguma experiência qualquer. A existência de uma teoria prévia, 

responsável por estabelecer de véspera os modos como devemos nos relacionar 

com os objetos, não parece ser uma condição necessária. Diferentemente do 

campo das ciências, ainda, ela pode ocorrer ao acaso, de maneira desinteressada. 

Alguém pode estar empreendendo uma experimentação, no limiar da descoberta 

                                                            
3 Encontramos uma discussão sobre prudência em Capitalismo & Esquizofrenia em VINCI, 2017. 
Nesse artigo, procuraremos discutir apenas o conceito de experimentação, deixando para outro 
momento sua junção com a prudência. 



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       325 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

de algo novo, sem consciência desse fato. Em comum a ambos os estratos, tanto 

o senso comum quanto o campo científico acreditam que o seu resultado é sempre 

algo da ordem do inédito.  

Até que ponto o conceito de experimentação forjado por Deleuze-Guattari 

difere tanto da noção concebida pela tradição científica quanto daquela propagada 

pelo senso comum? Acreditamos que, ao longo de Capitalismo & Esquizofrenia, o 

termo experimentação sofre variações: aparecendo inicialmente em O Anti-Édipo 

como um conceito muito próximo daquele presente no senso comum — o que já 

configuraria por si só um problema, haja vista que um dos maiores desafios da 

filosofia de Deleuze é o combate ao senso comum e ao bom senso — e assumiria 

um outro estatuto em Mil Platôs. Muito dessa diferença, a nosso ver, estaria atrelada 

ao fato de que, no livro de 1972, o conceito ainda restaria refém de certas 

discussões deleuzianas sobre arte, tal qual aquelas que tomaram corpo no livro 

Proust e os signos, de 1964. Ao longo da década de 1970, após as leituras da obra 

de Espinosa realizadas por Deleuze, a noção de experimentação ganhará outras 

roupagens, aparecendo em Mil Platôs e, posteriormente, em O que é a Filosofia? 
como uma espécie de arte das composições. Haveria, assim, uma aproximação 

gradativa, quando desse deslocamento, de certas discussões vitalistas 

empreendidas por Deleuze a partir do espinosismo.  

 

2 EXPERIMENTAÇÃO E ARTE 

Conforme vimos, em 1972, a experimentação remetia a uma experiência 

artística muito singular empreendida por Artaud, sua peça radiofônica intitulada 

Para dar um fim ao juízo de Deus, ou aquilo denominado por Deleuze e Guattari 

de experiência Artaud. Esta teria libertado as potencialidades caladas da arte, 

produzindo algo da ordem do impensável e, portanto, disruptivo em relação aos 

parâmetros estabelecidos. Esse movimento, na verdade, caracteriza o valor da arte.  

É curioso como, anos antes, Deleuze havia discutido a literatura produzido 

por Marcel Proust em termos similares. A genialidade do autor de Em busca do 
tempo perdido residiria na percepção de que, para que o processo da arte se 

efetue, seria necessário tudo experimentar “para descobrir a faculdade que nos 

dará o sentido adequado; e, quando fracassamos, não podemos saber se o sentido 

que nos ficou velado era uma figura de sonho ou uma lembrança dissimulada na 

memória involuntária” (DELEUZE, 2010, p. 51). 

A experimentação artística seria uma busca por sentido, este não residiria 

em um alhures ou nos próprios objetos experimentados, mas sim nos encontros 

com os signos — compreendidos como aqueles que nos forçam a pensar, por conta 

de oferecerem elementos singulares a serem interpretados e capazes de obrigar-

nos a sair da mera condição de observador. Haveria uma violência no signo, 

atrelado ao seu caráter heterogêneo, que se manifestaria de três maneiras distintas 

(DELEUZE, 1988), quais sejam: em primeiro lugar, entre o signo emanado e o 

objeto emanador haveria uma diferença de nível ou, em outros termos, a presença 

de duas ordens de realidade convivendo em conflito; em segundo lugar, o signo 

apontaria sempre para outra coisa que não o próprio objeto do qual emana e que 



  326      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

tampouco coincidiria com ele; e, por fim, o signo solicitaria uma resposta que 

jamais poderá coincidir com a pergunta por ele colocada. A violência do signo, 

em resumo, estaria atrelada ao fato dele não poder ser representado nem pelo 

objeto do qual emana, nem pela ideia que ele portaria virtualmente e tampouco 

pela resposta interpretativa por ele demandada. O signo escapa da ordem 

representacional, ao exigir uma interpretação incapaz de se conformar ao real ou 

as verdades estabelecidas a priori. As grades de leitura do mundo não servem para 

interpretar o signo, este exige a criação de uma lente própria para ser captado4. 

Essa discussão, importante no interior do corpus deleuziano, permitirá ao 

autor de Diferença e Repetição problematizar a relação estabelecida no Ocidente 

com a verdade. Para Deleuze (1988), não partilharíamos, como o desejou Platão, 

de uma propensão natural à busca da verdade. Esta, além disso, não residiria em 

um alhures, no universo das ideias, apreensível apenas a partir de um certo 

método. Essa visão, já antes denunciada por Friedrich Nietzsche (1993), seria a 

responsável por limitar a experiência do pensamento a um campo meramente 

reflexivo. Para Deleuze, dado que a verdade já estaria estabelecida 

aprioristicamente e que partilharíamos de uma propensão natural pela sua busca, 

caberia ao pensamento unicamente refletir sobre a maneira mais precisa de acessar 

o universo platônico das ideias ou, em outros termos, a verdade última do signo.      

Com a leitura de Proust, por meio de suas reflexões sobre o papel criativo 

da arte, Deleuze elabora uma concepção do pensamento — e, por conseguinte, da 

filosofia — como uma pura atividade criativa, disparatada pelo encontro com um 

signo. Diz-nos o autor: 

O que nos força a pensar é o signo. O signo é o objeto de 
um encontro; mas é precisamente a contingência do 
encontro que garante a necessidade daquilo que ele faz 
pensar. O ato de pensar não decorre de uma simples 
possibilidade natural; é, ao contrário, a única criação 
verdadeira. A criação é a gênese do ato de pensar no 
próprio pensamento. Ora, essa gênese implica alguma coisa 
que violenta o pensamento, que o tira de seu natural 
estupor, de suas possibilidades apenas abstratas. Pensar é 
sempre interpretar, isto é, explicar, desenvolver são a forma 
da criação pura. Nem existem significações explícitas nem 
ideias claras, só existem sentidos implicados no signo; e se 
o pensamento tem o poder de explicar o signo, de 
desenvolvê-lo em uma Ideia, é porque a Ideia já estava 
presente no signo, em estado envolvido e enrolado, no 
estado obscuro daquilo que força a pensar. [...] A filosofia, 
com todo o seu método e a sua boa vontade, nada significa 
diante das pressões secretas da obra de arte. A criação, 

                                                            
4 Nesse sentido, ainda em Proust e os signos, Deleuze chegou a comentar: “É nesse sentido que 
Proust se refere a seus livros como óculos, como um instrumento de ótica. Há sempre alguns 
imbecis que acham uma tolice ter experimentado, após a leitura de Proust, fenômenos análogos às 
ressonâncias que ele descreve; há sempre alguns pedantes que se perguntam se não se trata de 
casos de paramnésia, de ecmnésia, de hipermnésia, quando a originalidade de Proust é justamente 
ter assinalado, neste domínio clássico, uma repartição e uma mecânica que antes dele não existia. 
Mas não se trata apenas de efeitos produzidos sobre os outros; é a obra de arte que produz em si 
mesma e sobre si mesma seus próprios efeitos, e deles se sacia, deles se nutre: ela se alimenta das 
verdades que engendra” (2010, p. 145). 



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       327 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

como gênese do ato de pensar, sempre surgirá dos signos. 
A obra de arte não só nasce dos signos como os faz nascer; 
o criador é como o ciumento, divino intérprete que vigia os 
signos pelos quais a verdade se trai. (DELEUZE, 2010, p. 
91) 

 

Criar é pensar, portanto. E pensar significa ultrapassar o jogo do verdadeiro 

e do falso ou, em outros termos, recusar as bases de uma certa cultura metafísica. 

Assim, em Bergsonismo, escrito dois anos depois da primeira edição de Proust e 
os signos, Deleuze denuncia a tendência de nossa cultura em nos ofertar 

problemas elaborados de véspera, diante dos quais só nos resta elaborar — ou 

refletir sobre — uma resposta verdadeira ou falsa. Esse modo operatório da cultura 

acaba por nos prender em uma situação de menoridade, ao instituir uma série de 

perguntas carregadas de valores metafísicos, uma vez que: 

[...] cometemos o erro de acreditar que o verdadeiro e o 
falso concernem somente às soluções, que eles começam 
apenas com as soluções. Esse preconceito é social (pois a 
sociedade, e a linguagem que dela transmite as palavras de 
ordem, “dão”-nos problemas totalmente feitos, como que 
saídos de “cartões administrativos da cidade”, e nos obrigam 
a “resolvê-los”, deixando-nos uma delgada margem de 
liberdade). Mais ainda, o preconceito é infantil e escolar, 
pois o professor é quem “dá” os problemas, cabendo ao 
aluno a tarefa de descobrir-lhes a solução. Desse modo, 
somos mantidos em escravidão. A verdadeira liberdade está 
em um poder de decisão de constituição dos próprios 
problemas: esse poder, “semidivino”, implica tanto o 
esvaecimento de falsos problemas quanto o surgimento 
criador de verdadeiros. (DELEUZE, 2012, p. 11) 

 

É possível perceber como, em Proust e os signos e em Bergsonismo, vai-se 

costurando uma singular teoria da aprendizagem, na qual o importante é o modo 

como abandonamos certa imagem de pensamento — retomando uma expressão 

cara de Deleuze (1988) —, responsável por instituir uma propensão natural do 

pensamento pela busca da verdade, e deixamos de responder aos falsos problemas 

impostos pela cultura, procurando, doravante, criar os nossos próprios. É nesse 

movimento, disparatado por um encontro com um signo, que o pensamento 

emerge como pura criação, por meio da elaboração de suas próprias 

problematizações. Resta-nos, então, indagar qual o papel da experimentação nesse 

momento do pensamento deleuziano? 

Podemos afirmar que, nessa concepção de aprendizado forjada por Deleuze 

(1988; 2010), aprender não passa de um processo infinito de experimentação de 

signos5. Estamos sempre deparando com signos que nos forçam a pensar e, diante 

                                                            
5 Em Diferença e Repetição, Deleuze contrapõe sua dimensão de aprendizado com aquela dita 
platônica e argumenta: “Aprender é tão somente o intermediário entre não-saber e saber, a 
passagem viva de um ao outro. Pode-se dizer que aprender, afinal de contas, é uma tarefa infinita, 
mas esta não deixa de ser rejeitada para o lado das circunstâncias e da aquisição posta para fora 
da essência supostamente simples do saber como inatismo, elemento a priori ou mesmo Ideia 
reguladora. E, finalmente, a aprendizagem está, antes de mais nada, do lado do rato no labirinto, 



  328      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

deles, resta-nos duas opções: ou aceitar a violência desse encontro e permitir-se 

experimentar a heterogeneidade de que os signos seriam portadores, por meio do 

abandono das verdades eternas e criando os nossos próprios problemas a partir 

desse encontro; ou, pelo contrário, calar essa experiência por meio de uma 

remissão do signo a algum valor estabelecido de véspera, estabelecidos graças aos 

falsos problemas impostos pela cultura. 

A arte, nesse sentido, é importante por sua atitude de recusa em relação aos 

valores instituídos, por seu interesse em, resgatando Artaud, dar um fim nos juízos 

vigentes ou, em outros termos, por sua atitude de recusa frente aos falsos 

problemas da cultura. O artista é um experimentador de pensamento, uma vez que 

toma certos signos e busca decifrá-los em sua heterogeneidade, elaborando, assim, 

mundos que não estão em conformidade com o real. Experimentação, portanto, 

nada mais é do que aprender a criar esses mundos outros, a partir dos encontros 

com signos diversos, e seria uma propriedade característica do fazer artístico arte, 

mais especificamente. 

 

3 A LEITURA DE ESPINOSA 

Deleuze foi um atento leitor de Espinosa, em conversa com Claire Parnet, 

inclusive, chegou a comentar: 

Foi sobre Espinosa que trabalhei mais seriamente segundo 
as normas da história da filosofia, mais foi ele que mais me 
provocou o efeito de uma corrente de ar que sopra nas 
nossas costas cada vez que o lemos, de uma vassoura de 
feiticeira que nos faz cavalgar. Espinosa. Ainda não 
começamos a compreendê-lo, e eu não mais do que os 
outros. Todos estes pensadores são de uma constituição 
frágil, e, no entanto, estão atravessados por uma vida 
insuperável. (DELEUZE; PARNET, 2004, p. 26) 

 

As discussões deleuzianas sobre vitalismo, de alguma maneira, resvalam em 

sua leitura da filosofia espinosana, mormente aquelas que tratam da questão da 

alegria. Os modos como podemos potencializar ou despotencializar o nosso agir, 

por meio de encontros imponderáveis capazes de nos entristecer ou alegrar, são 

temáticas que, amiúde, retornam no pensamento de Deleuze.  

Não por outra razão, Michael Hardt reconhece a especificidade da leitura 

deleuziana de Espinosa. Diferentemente do tratamento concedido a outros 

filósofos, o autor de Espinosa e o problema da expressão, na leitura empreendida 

por Hardt (1996), retorna as obras do filósofo holandês visando aparar algumas 

arestas do trabalho de pensamento desenvolvido até então. A leitura dos 

compêndios espinosanos permitiria à Deleuze recuperar certas temáticas 

desenvolvidas em consonância com a filosofia de Henri Bergson e Friedrich 

                                                            
ao passo que o filósofo fora da caverna considera somente o resultado — o saber — para dele extrair 
os princípios transcendentais” (DELEUZE, 1988, p. 238). O rato no labirinto é uma imagem retomada 
de Proust e os signos e utilizada para referir-se a Marcel, o narrador de Em busca do tempo perdido, 
ou o experimentador de signos por excelência.   



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       329 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

Nietzsche de modo a ultrapassá-las ou, em outros termos, de maneira a reformular 

velhas questões a partir de um outro campo problemático. Por esse motivo, 

prossegue Hardt, o Espinosa esboçado por Deleuze parece ter recebido um 

tratamento muito diverso daquele concedido a outros pensadores com os quais o 

filósofo francês tratou. 

Deleuze frequentemente apresenta as suas investigações na 
história da filosofia em uma forma de extrema simplicidade, 
como a elaboração de uma ideia única; a positividade 
ontológica em Bergson, a afirmação ética em Nietzsche. 
Esses estudos tomam a forma de joias bem lapidadas. Eles 
colocam a ideia essencial da qual toda a doutrina filosófica 
decorre. Em comparação, a obra de Deleuze sobre Espinosa 
é bastante imperfeita; sobram-lhe insights pouco 
desenvolvidos e problemas pendentes. Precisamente por 
essa razão, é um trabalho mais aberto e, ao mesmo tempo, 
um trabalho que é menos acessível a um grande público. 
(HARDT, 1996, p. 101) 

 

Não podemos negar que Deleuze, em seus trabalhos de comentador, 

desenvolve um certo método de leitura muito particular. Gostava, como se 

manifestou anos depois em uma carta a Michel Cressole (DELEUZE, 2007), de 

realizar enrabadas ou imaculadas concepções nos autores com os quais lidava, 

procurando lhes fazer um filho pelas costas6.  

Desde Empirismo e Subjetividade, sua obra dedicada ao pensamento de 

David Hume, Deleuze desenvolve esse seu estranho método. Ali, deparamos com 

um dos raros momentos nos quais o filósofo francês busca explicitar ao seu leitor 

algumas minúcias de seu método, ao apontar o que considera errado ou não nos 

modos como levantamos objeções a um ou outro sistema filosófico: 

Fica-se surpreso ao considerar o sentido geral das objeções 
sempre apresentadas contra Descartes, Kant, Hegel etc. 
Digamos que as objeções filosóficas são de duas formas. 
Algumas, a maioria, têm de filosófica apenas o nome. Elas 
consistem em criticar uma teoria sem considerar a natureza 
do problema ao qual ela responde, no qual ela encontra 
seu fundamento e estrutura [...]. O que diz um filósofo é 
apresentado como se fosse o que ele faz ou o que ele quer. 
Como crítica suficiente da teoria, apresenta-se uma 
psicologia ficcional das intenções do teórico [...]. Mas, o que 
se crê explicar com isso? E mais: pode-se acreditar ter dito 
com isso alguma coisa? Todavia, é preciso compreender o 
que é uma teoria filosófica a partir do seu conceito; ela não 
nasce a partir de si mesma e por prazer. Nem mesmo basta 
dizer que ela é resposta a um conjunto de problemas. Sem 
dúvida, tal indicação teria pelo menos a vantagem de 
encontrar a necessidade de uma teoria em um vínculo com 
algo que lhe possa servir de fundamento, mas tal vínculo 

                                                            
6 Dizia Deleuze: “Eu me imaginava chegando pelas costas de um autor e lhe fazendo um filho, que 
seu, e no entanto seria monstruoso. Que fosse seu era muito importante, porque o autor precisava 
efetivamente ter dito tudo aquilo que eu lhe fazia dizer. Mas que fosse monstruoso também 
representava uma necessidade, porque era preciso passar por toda espécie de descentramentos, 
deslizes, quebras, emissões secretas que me deram muito prazer” (DELEUZE, 2007, p. 14). 



  330      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

seria mais científico do que filosófico. Na verdade, uma 
teoria filosófica é uma questão desenvolvida e nada mais 
que isto: por ela mesma, nela mesma, ela consiste, não em 
resolver um problema, mas em desenvolver até o fim as 
implicações necessárias de uma questão formulada [...]. 
Neste sentido, vemos quão nula é a maioria das objeções 
feitas aos grandes filósofos. Dizemos a eles: as coisas não 
são assim. Mas, na verdade, não se trata de saber se as 
coisas são assim ou não, trata-se de saber se é boa ou não, 
rigorosa ou não, a questão que deixa as coisas assim. 
Criticar a questão significa mostrar em quais condições é ela 
possível e bem colocada, isto é, mostrar como as coisas não 
seriam o que são se a questão não fosse essa. [...] Na 
verdade, apenas um gênero de objeções é válido: este que 
consiste em mostrar que a questão posta por tal filósofo não 
é uma boa questão, que ela não força de maneira suficiente 
a natureza das coisas, que teria sido necessário colocá-la de 
outra forma, que deveríamos melhor colocá-la ou colocar 
uma outra questão. E é desta maneira que um grande 
filósofo levanta objeções a um outro. (DELEUZE, 2004, 
p.119-120). 

 

Para Deleuze, era importante colocar os problemas filosóficos elaborados 

por um ou outro autor de outro modo ou, conforme argumentará o autor 

posteriormente em Bergsonismo (2012), será preciso levar as questões para outros 

campos problemáticos, multiplicando assim as distinções do problema específico 

trabalhado por um pensador. Não se trata de atualizar velhas questões, mas 

deslocá-las de modo que estas sejam capazes de abrir outros campos de 

pensamento. Com Espinosa, porém, toda essa discussão será apresentada sobre 

outra roupagem, não obstante retomando esses preceitos metodológicos 

elaborados por Deleuze. 

Em Espinosa: filosofia prática, por exemplo, qualquer método será 

apresentado por Deleuze (2002) como uma forma de experimentação vital, a partir 

do qual aumentamos ou diminuímos nossa potência de conhecer. O conhecimento 

aumenta nossa capacidade de agir. Nesse sentido, o deslocamento de questões ou 

a criação de outros campos de problematização — o trabalho com o pensamento, 

em suma — não se configura mais apenas como uma especificidade metodológica 

em Deleuze, passando a assumir, porém, conotações vitais. Não lidamos mais com 

uma questão sobre os modos como a história da filosofia é feita7, mas sim com 

questões de ordem vital. 

Alguns autores, porém, recusam pensar que essa dimensão vitalista da 

filosofia deleuziana derivaria de sua leitura de Espinosa, e antes a atribuiriam as 

análises que Deleuze empreendeu da ontologia positiva de Henri Bergson. Não 

                                                            
7 Deleuze, aliás, jamais negou o papel repressor que a História da Filosofia possui sobre o 
pensamento, ao exigir do comentador uma postura meramente reflexiva diante de seu objeto de 
estudo. Dentro da ideia de imaculada concepção, o filósofo francês argumenta que “a história da 
filosofia deve, não redizer o que disse um filósofo, mas dizer o que ele necessariamente 
subentendia, o que ele não dizia e que, no entanto, está presente naquilo que ele diz” (DELEUZE, 
2007, p. 169-170). Esse é um trabalho criativo, uma vez que implica a criação de um problema que 
não necessariamente seria aquele trabalhado por um ou outro autor. 



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       331 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

adentraremos nessa seara de discussão, por serem outros os intentos desse 

trabalho. Contudo, não podemos negar, como sugere Hardt (1996), que o espaço 

concedido a Espinosa no interior da filosofia deleuziana é significativo, sobretudo 

ao lidarmos com as questões mais práticas de sua dimensão vitalista. Vejamos 

como isso ocorre e de que maneira acabará por impactar no conceito de 

experimentação. 

Embora o conceito de experimentação, quando do seu surgimento em 

Proust e os signos, já dialogasse com certa ideia de encontro, este ficou restrito aos 

encontros promovidas pela arte com os signos; apenas quando Deleuze 

empreender suas leituras de Espinosa, em finais dos anos 1960, a experimentação 

assumirá certo acento vitalista e passará a referir-se a toda e qualquer experiência, 

artística ou não. A maior expressão do universo espinosano, tal qual o concebe 

Deleuze (1968; 2002; 2008), seriam as experimentações vitais fomentadas em seu 

interior. Para Espinosa (2010), em nosso esforço por perseverarmos na existência, 

estaríamos condenados a sofrer a ação de paixões exteriores ou signos, as ditas 

afecções8. Cada indivíduo, ou modo, definir-se-ia pelos afectos que é capaz de 

experimentar. Alguns afectos podem ser tristes, implicando numa redução de nossa 

potência vital, e outros, alegres, por envolverem um aumento da mesma. A alegria 

expressa a composição de novas relações, e a tristeza, a decomposição de relações 

em vigor. A morte, nesse sentido, seria a decomposição absoluta, e o seu oposto, 

a beatitude, a composição absoluta. Todavia, e isso é o mais importante, não 

sabemos de antemão quais afectos podem potencializar nosso viver, por isso resta-

nos experimentar. 

Conforme a leitura empreendida por Deleuze (2008), essa experimentação 

vital não recairia em um empirismo vulgar, um “eu experimento”, visto que não 

há objetos dados, métodos corretos ou sujeitos a priori nesse processo. Há 

conexões contingenciais, apenas, e estas tampouco podem ser conhecidas 

preliminarmente. Uma vez que somos definidos pelos afectos que vivenciamos, 

não há nada que anteceda uma relação afectiva derivada de encontros ocasionais. 

Deleuze, certa vez (2002), forneceu-nos o exemplo do embrião: um embrião não 

preexiste à relação afectiva que o gera e, quando da ocorrência de sua produção, 

uma nova composição surge a partir daí. Trata-se de um mundo de pura imanência, 

destituído de qualquer antecedência. Neste mundo, não há objetos ou sujeitos 

prévios, e as relações são sempre exteriores aos termos que comporta. 

Por não podermos escapar para um alhures, cabe a um vivente 

experimentar, estabelecer o maior número possível de conexões alegres, a fim de 

buscar potencializar o seu viver. Essa alegria só pode ser alcançada por meio 

daquilo que Espinosa denomina de conhecimento adequado, decorrente dos 

afectos alegres extraídos de algumas conexões estabelecidas. A alegria leva-nos a 

compreender algo sobre as maneiras pelas quais compomos as relações vitais, e 

auxilia-nos com as experimentações que empreendemos. Os afectos tristes, por 

sua vez, caracterizam-se por produzirem conhecimentos inadequados apenas, 

ilusões que nos condenam a experimentar relações de decomposição. Algo se 

                                                            
8 As afecções, de acordo com Deleuze (1968), dizem respeito ao estado de um corpo sofrendo a 
ação de outros corpos; enquanto o afecto expressa a variação de potência do modo. 



  332      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

perde neste último caso, de acordo com Espinosa (2010) — uma alegria, uma 

liberdade, uma experiência, uma vida etc. A tristeza conduz-nos a enganos de 

muitas ordens, tal qual aquele denunciado por Espinosa no início de seu Tratado 
Teológico-Político (2008): o conhecimento inadequado, no caso da política, 

alimenta a superstição, os afectos tristes transmutam-se em medos de muitas 

ordens, e, por esse motivo, os homens acabam combatendo “pela servidão como 

se fosse pela salvação” (p. 8). Acabar com o ciclo de tristezas é uma das tarefas da 

experimentação espinosana retomada posteriormente por Deleuze. Haveria, 

portanto, uma dimensão ética importante nesse universo da experimentação. 

Ressaltamos, contudo e novamente, que não possuímos aprioristicamente o 

conhecimento adequado, visto que não existe um certo e um errado nesse 

processo. Disso, decorre a predileção pelo termo adequação. O conhecimento 
adequado surge-nos apenas quando é demasiado tarde, após um longo périplo 

pelo ciclo de tristezas. De qualquer maneira, como cada vivente — Espinosa os 

chama de modos9 — define-se apenas pelas afecções que vivencia e nenhum modo 

compartilha com outro os mesmos afectos, cabe a cada um experimentar o quinhão 

de alegrias e tristezas que lhe cabe: “um afeto qualquer de um indivíduo discrepa 

do afeto de um outro tanto quanto a essência de um difere da essência do outro” 

(ESPINOSA, 2010, p. 233). Cada qual deve empreender a sua própria 

experimentação, de acordo com as composições nas quais se vê enredado. Em 

resumo e uma vez mais, não podemos julgar de largada aquilo que convém ou 

não para um vivente agenciado em uma situação singular, não há um caminho 

pré-estabelecido para se conhecer adequadamente, há apenas experimentação e 

nada mais. Sobre essas tantas questões, diz-nos Deleuze: 

Tais estudos [inspirados em Espinosa], que definem os 
corpos, os animais ou os homens, pelos afetos de que são 
capazes, fundaram o que chamamos hoje de etologia. Isso 
vale para nós, para os homens, não menos do que para os 
animais, visto que ninguém sabe antecipadamente os afetos 
de que é capaz; é uma longa história de experimentação, 
uma demorada prudência, uma sabedoria espinosista que 
implica a construção de um plano de imanência ou de 
consistência. [...] Nunca, pois, um animal, uma coisa, é 
separável de suas relações com o mundo: o interior é 
somente um exterior selecionado; o exterior, um interior 
projetado; a velocidade ou a lentidão dos metabolismos, das 
percepções, ações e reações entrelaçam-se para constituir 
tal indivíduo no mundo. (DELEUZE, 2002, p. 131). 

 

Interessante notar que à noção de experimentação sucede outro termo, o 

de prudência. Ambas as expressões, defendemos, estariam interligadas. Espinosa, 

cujo brasão ostenta o termo Caute (cautela, em latim), compreende a prudência 

como um manejo próprio ao vivente para lidar com a sua potência de afetar e ser 

                                                            
9 Entre os comentadores de Espinosa discute-se muito se os seres individuados são modos — ou 
afecções da substância — realmente, pois não há, na Ética, qualquer passagem que esclareça como 
um modo é capaz de individuar-se. Não pretendemos adentrar nessa querela, aceitamos que um 
indivíduo é caracterizado como um modo uma vez que, nas leituras deleuzianas de Espinosa, essa 
inferência é recorrente. 



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       333 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

afetado, seu conatus [o perseverar na existência]. Trata-se, portanto, de uma atitude 

estratégica, norteadora da experimentação. Diferentemente da tradição metafísica 

que lhe antecedeu — mormente aquela dita aristotélica —, para Espinosa, o homem 

prudente não é aquele capaz de se privar da ação ou aquele que calcula as 

consequências de cada gesto antes de executá-lo. Esse cálculo, que Aristóteles 

concebe como uma virtude inata e não como saber [sophia] ou técnica [téchne], 

demandaria sempre um conhecimento prévio. Entre a percepção do poder agir e 

a ação, abre-se um intervalo apto para julgamentos transcendentes e para a escolha 

dos meios adequados para se atingir determinados fins. No universo espinosano, 

contudo, a potência, poder ou não agir, não antecede a ação, mas lhe é imanente. 

Quanto mais um vivente experimenta, mais suscetível às alegrias está e, por 

conseguinte, mais potência para agir pode vir a adquirir. 

É curioso como, conforme nos lembra Deleuze (2002), cada gênero de 

conhecimento implica um modo de existência singular em Espinosa10. Uma vida 

pautada apenas por conhecimentos inadequados é uma vida marcada por tristezas, 

sempre coagida. A grande questão, nesse universo, seria a seguinte: como passar 

das afecções passivas para as ativas? Ou como gerar conhecimentos adequados? 
Essa, de acordo com Deleuze (1968), é a pergunta ética por excelência: 

A grande pergunta que pode ser feita com respeito ao modo 
existente finito é, portanto, a seguinte: ele chegará às 
afecções ativas? Como? Essa pergunta, propriamente 
falando, é a pergunta “ética”. Mesmo supondo, porém, que 
o modo consiga produzir afecções ativas, enquanto ele 
existir não suprimirá em si a totalidade das paixões, mas 
fará apenas com que suas paixões só ocupem uma pequena 
parte dele mesmo. (DELEUZE, 1968, p. 199, tradução 
nossa). 

 

Essa economia das paixões traz consigo inúmeras dificuldades. Apenas 

Deus, em Espinosa, é composto primordialmente por afecções ativas (ações), pois 

sua essência é a única a envolver existência — Deus existe por si e em si. Os modos 

finitos, formados pela afecção de outros corpos, possuem uma maioria de afecções 
passivas (paixões) e quando muitos podem apenas diminuir esse número. Um 

modo jamais pode deixar de trazer consigo um pouco de paixão, como todo bom 

ser finito e limitado por outras existências finitas. Ou seja, os modos sempre terão 

de lidar com os conhecimentos ditos inadequados. 

Mas por qual motivo um modo deve buscar diminuir as paixões das quais 

padece? A resposta de Espinosa é simples, porém complexa: beatitude. Beatitude, 

neste caso, significa compreender algo acerca da eternidade, a imortalidade e 

                                                            
10 “Os gêneros de conhecimento são modos de existência, porque o conhecer prolonga-se nos tipos 
de consciência e de afetos que lhe correspondem, de sorte que todo o poder de ser afetado seja 
necessariamente preenchido” (DELEUZE, 2002, p. 64). E em outra ocasião: “Jamais se queixem, 
pois sempre mereceram os afectos que recebem, sejam de tristeza ou de alegria. Não no sentido 
de que fizeram tudo o que podiam para tê-los, mas em um sentido muito maligno, muito sutil: os 
afectos que experimentam remetem e supõem um modo de existência imanente. E aí que o ponto 
de vista da imanência é completamente conservado. Trata-se de um modo de existência imanente 
pressuposto pelos afectos que vocês experimentam. Enfim, vocês sempre terão os afectos que 
merecem em virtude do seu modo de existência” (DELEUZE, 2008, p. 463). 



  334      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

infinitude da substância divina, conforme podemos depreender da demonstração 

que se segue à proposição 39 do livro V: 

Quem tem um corpo capaz de fazer muitas coisas é menos 
tomado pelos afetos que são maus, isto é, pelos afetos que 
são contrários à nossa natureza. Por isso, ele tem o poder 
de ordenar e concatenar as afecções do corpo segundo a 
ordem própria do intelecto e, consequentemente, de fazer 
com que todas as afecções do corpo refiram-se à ideia de 
Deus; o que fará com que ele seja afetado de um amor para 
com Deus que deve ocupar, ou seja, constituir, a maior 
parte da mente. E tem, portanto, uma mente cuja maior 
parte é eterna. (ESPINOSA, 2010, p. 405). 

 

Esse gênero de conhecimento, no qual vislumbramos a eternidade da 

substância divina, é de uma terceira espécie, visto que está além de um mero 

conhecimento adequado das relações entre os corpos e envolve ideias adequadas 

das essências de nós mesmos, de Deus e de outras coisas (DELEUZE, 2002). Trata-

se de um saber que envolve o pleno conhecimento das causas, por conseguinte.  

Deleuze (1968) nota a dificuldade de qualquer modo, em sua finitude, vir a 

atingir um tal gênero de conhecimento. Contudo, ter essa possibilidade como 

horizonte faz parte do jogo ético espinosano ou de sua experimentação. Pois só 

assim justifica-se a necessidade de os modos adentrarem no máximo de 

agenciamentos possíveis, buscando estabelecer o maior número de relações 

alegres e diminuindo as afecções passivas a que estão fadados. Essa compreensão, 

envolvendo a aquisição de uma mente cuja maior parte é eterna, implica a 

possibilidade dos modos agirem. A possibilidade de se fazer muitas coisas, de agir 

e experimentar indiscriminadamente, depende desse horizonte. Beatitude, em 

outros termos, é liberdade de ação, liberdade de pensamento. O caso de Adão, 

nesse sentido, é emblemático para Espinosa. 

Adão, o pecador original, não havia sido proibido de comer a maçã, apenas 

havia sido informado de que aquele corpo não iria se compor com as partes de 

seu próprio corpo. Possuía, portanto, um conhecimento adequado. Deus havia lhe 

informado que, caso resolvesse experimentar aquele outro corpo, ele atuaria como 

veneno por conta da incompatibilidade de suas essências. Mas Adão era livre e 

resolveu empreender uma tal experimentação que, fatalmente, resultou desastrosa.  

Mas essa discussão ainda não deixa claro como podemos adquirir 

conhecimentos adequados. Pelo contrário, apenas parece confirmar a impressão 

de que esses conhecimentos são impossíveis de serem adquiridos e, mesmo caso 

sejam revelados por Deus ou algo que o valha, acabamos cometendo a besteira 

de não os levar em conta. Comecemos novamente do zero: como adquirimos 

conhecimento, de qualquer espécie? Deleuze (1968) nos responde: 

Se temos um conhecimento dos corpos exteriores, do nosso 
próprio corpo na nossa própria alma, é apenas através 
dessas ideias de afecções. Somente elas nos são dadas: só 
percebemos os corpos exteriores enquanto eles nos afetam, 
só percebemos nosso corpo enquanto ele é afetado, 
percebemos nossa alma através da ideia de afecção. Aquilo 



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       335 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

que chamamos de “objeto” é apenas o efeito que tem um 
objeto sobre nosso corpo; aquilo que chamamos de “eu” é 
apenas a ideia que temos do nosso corpo e da nossa alma, 
enquanto sofrem um efeito. Aquilo que é dado se apresenta 
aqui como sendo a relação mais íntima e a mais vívida, e 
também a mais confusa, entre o conhecimento dos corpos, 
o conhecimento do corpo e o conhecimento de si. (p. 131, 
tradução nossa). 

 

Por não possuirmos qualquer saber prévio, nem mesmo em relação aos 

nossos corpos, estamos fadados a experimentar as paixões originadas pelos 

encontros fortuitos, os afectos passivos, e muitas vezes acreditamos que esses são 

os únicos afectos que nos cabem. Como passamos a agir? Poder-se-ia argumentar 

que apenas quando experimentamos alguma alegria, mas isso significaria que 

dependeríamos do acaso. Apenas ao vivenciarmos aleatoriamente um bom 

encontro, uma alegria, é que passaríamos a agir. O problema é que, de algum 

modo, precisamos de uma alegria inicial, senão restaríamos presos na passividade 

e jamais buscaríamos experimentar a composição de outras relações. Precisamos 

de um disparador. De onde provém essa centelha inicial? Por mais contraditório 

que pareça, é da própria tristeza que extraímos alegria.  

A alegria é algo impossível de ser vivenciada por um modo de maneira 

imediata, a não ser por meio de revelação divina e, mesmo nesse caso — como o 

provou Adão —, podemos acabar fazendo alguma besteira. Por não ser causa de si, 

o modo é sempre coagido à existência. A primeira afecção sentida por ele é passiva 

e, necessariamente, triste. Um modo não nasce usufruindo da beatitude, não é 

causa de si, mas com algo que não convém com seu corpo: a finitude. Esse é o 

nosso primeiro afecto. Mas, pela natureza das partes que o constituem, os modos 

buscam sempre perseverar em sua existência, possuem conatus. A tristeza de serem 

seres finitos os conduz à busca de novas composições, capazes de potencializar o 

viver — e tudo isso num plano vital, sem passar por nenhuma forma de 

conhecimento ou consciência (Deleuze, 1968). 

Não compreendemos bem esse ódio que se apodera de nós, essa tristeza 

derivada do fato de sermos mortais, e, num átimo, buscamos destruir o objeto 

causa de nossa tristeza, buscamos a beatitude, buscamos agir. Destruir, argumenta 

Deleuze (1968), significa apenas “dar às partes do objeto uma nova relação que 

convém com a nossa; sentiremos então uma alegria que aumenta nossa potência 

de agir” (p. 223, tradução nossa). A tristeza permite-nos transpassar a finitude, esse 

corpo que não convém com o nosso, e nos impele a agir. É a centelha inicial. Ao 

nascer, o modo já começa a realizar suas experimentações. Algumas vezes, os 

resultados obtidos demonstram-se infrutíferos e os levam a adentrar em um novo 

e longo périplo de tristeza. Os afectos passivos podem apoderar-se de sua potência 

de agir, diminuindo-a, e acaba por torná-los incapazes de adentrar em outras e 

mais potentes relações. Restam reféns de um único simulacro, um signo equívoco. 

Não obstante os riscos, a tristeza é mais eficaz no processo de nosso aprendizado 

e, por esse motivo, possui primazia em relação à alegria. Mais uma vez, esse é um 



  336      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

mundo no qual não é possível dizer o que é bom e o que é mau de largada. É o 

mundo da experimentação-prudência ao qual estamos atados. 

O vitalismo deleuziano, passando pelo jogo de composições espinosista, 

implica uma atitude de abertura ético-política para os encontros inevitáveis. Por 

não sabermos como potencializar nosso agir, temos que nos permitir experimentar. 

Para tanto, devemos acabar com as regras morais coercitivas, com qualquer cultura 

metafísica capaz de ditar qual o bom e o mau encontro; permitindo-nos, assim, 

vivenciar os encontros em sua imanência. É preciso, porém, sermos prudentes. Tal 

prudência não se adquire com a experiência, tampouco seria algo inato. Antes, 

surge como uma criação estética em constante reinvenção, obra de uma vida que 

cria os seus próprios valores de acordo com as experimentações que empreende 

e não o para de fazer. E disso decorre o retorno à certa leitura de Artaud, 

empreendida em Mil Platôs por Deleuze e Guattari. 

 

4 A EXPERIMENTAÇÃO EM CAPITALISMO & ESQUIZOFRENIA 

A primeira impressão d’O Anti-Édipo esgotou-se em pouco menos de dois 

dias na França (DOSSE, 2010), situação similar à ocorrida nos EUA cinco anos 

depois, quando da publicação da tradução norte-americana. No Brasil, a primeira 

versão para o português data de 1976, publicado pela Imago, e um ano depois de 

um acirrado debate realizado na PUC-RJ envolvendo as teses de Deleuze-Guattari 

— contando com a presença de Foucault.  

Essa obra, como notam alguns autores (DURING, 2001; CUSSET, 2008; 

DOSSE, 2010), inaugurou uma linguagem filosófica, um novo estilo de filosofia. 

Foi uma revolução no campo do pensamento e, como toda boa revolução, esteve 

destinada ao fracasso11. Conforme notaram os próprios autores anos depois, em 

um prefácio de 1987 escrito para a edição italiana de Mil Platôs: 

Mil Platôs (1980) se seguiu ao Anti-Édipo (1972). Mas eles 
tiveram objetivamente destinos muito diferentes. Sem 
dúvida por causa do contexto: a época agitada de um, que 
pertence ainda a 68, e a calmaria já absoluta, a indiferença 
em que o outro surgiu. Mil platôs foi o nosso livro de menor 
receptividade. Entretanto, se o preferimos, não é da maneira 
como uma mãe prefere seu filho desfavorecido. O Anti-
Édipo obtivera muito sucesso, mas esse sucesso se 
duplicava em um fracasso mais profundo. Pretendia 
denunciar as falhas de Édipo, do “papai-mamãe”, na 
psicanálise, na psiquiatria e até mesmo na antipsiquiatria, 
na crítica literária e na imagem geral que se faz do 
pensamento. Sonhávamos em acabar com Édipo. Mas era 

                                                            
11 Deleuze, em seu abecedário, chegou a afiançar que toda revolução está fadada ao fracasso. Em 
outra ocasião, afirmou apostar no devir-revolucionário ao invés da revolução: “[...] em vez de 
apostar na eterna impossibilidade da revolução e no regresso fascista de uma máquina de guerra 
em geral, por que não pensar que um novo tipo de revolução está em vias de devir possível, e que 
toda espécie de máquinas mutantes, vivas, fazem guerras, se conjugam, e traçam um plano de 
consistência que mina o plano de organização do Mundo e dos Estados? [...] A questão do futuro 
da revolução é uma má questão, porque, enquanto se coloca, há inúmeras pessoas que não devêm 
revolucionárias, e ela é feita precisamente para isso, para impedir a questão do devir-revolucionário 
das pessoas, a todos os níveis, em qualquer lugar” (DELEUZE; PARNET, 2004, p. 176). 



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       337 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

uma tarefa grande demais para nós. (DELEUZE; GUATTARI, 
2007a, p. 7, grifos nossos). 

 

Um fracasso mais profundo, constataram Deleuze-Guattari. Fracasso que 

não se explicava apenas pelo calor de uma época, a atmosfera romântica de maio 

de 68, mas também pela grandiloquência da tarefa empreendida: a pretensão em 

elaborarem uma crítica, de operarem na chave da denúncia. A crítica 

rotineiramente pressupõe um tribunal, juízes e sentenças. Um debate, sobretudo. 

Ora, a experimentação, como um contraponto à intepretação, não parecia se 

coadunar com esse fundo denuncista. Como vimos, por estar atrelada a uma certa 

ideia de criação, tal noção implica a criação de outros mundos, erigindo outros 

modos de pensar.  

O Anti-Édipo, por conseguinte, era uma obra reativa, uma obra coagida e 

não livre. Românticos, seus autores empreenderam uma batalha quixotesca contra 

a edipianização psicanalítica. Procuraram destruir Édipo, em suma. Partiram de 

uma afecção, uma ideia inadequada, a partir do sentimento de tristeza que 

vivenciavam em seu campo de saber. Assumiram, em seu ataque, um tom duro, 

assertivo. Essa questão da linguagem é importante, pois é ela quem denuncia que 

a alegria que jorra nas linhas dessa obra escamoteia a tristeza, deixando-a em um 

segundo plano. Deleuze (2007) chegou a notar algo dessa ordem e argumentou 

que, embora escrito em uma linguagem jocosa, o Anti-Édipo ainda era por demais 

acadêmico e operava numa chave crítica. Havia uma dureza nessa obra, que 

inevitavelmente acabaria culminando em uma espécie de moralismo. 

Segundo François Dosse (2010), ao atacarem frontalmente a edipianização 

da sociedade, os autores não se abstiveram de um tom negativo, denuncista, e, 

por conta disso, recaíram na mesma lógica representacional que denunciavam. 

Aonde estaria a representação? No choramingo edipiano, responde Dosse a partir 

das críticas elaboradas à época do lançamento desse tomo inaugural. Deleuze-

Guattari não teriam conseguido vencer o discurso psicanalítico de Édipo, ao 

contrário, apenas revitalizaram o mito, concedendo-lhe um lastro histórico-social, 

e elaboraram conceitualmente o seu avesso, qual seja: a sociedade esquizofrênica. 

Ainda conforme o autor de Gilles Deleuze & Félix Guattari: biografia 
cruzada, os autores não teriam conseguido ultrapassar o sujeito cindido da 

psicanálise, base para a reprodução da estrutura coercitiva do divã. Haveria um 

sujeito de enunciação anti-edípico, a própria experimentação linguageira dos 

autores, e um sujeito do enunciado anti-edípico, uma condição alhures a ser 

atingida — a sociedade sem Édipo. O enunciado ou as formulações elaboradas 

naquele livro, desse modo, não deixaram de representar ou apontar para um 

alhures: um campo social no qual outras relações de agenciamento, não 

coordenadas por apriorismos, seriam possíveis. Não se produz, portanto, um novo 

enunciado; a obra presta-se a ser mais uma máquina de interpretação dentre outras. 

Por esse motivo, esse livro restou como um manual de conduta, moral, mais do 

que uma arte para a fabricação de si, ética.  



  338      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

Em linhas gerais, o aparato conceitual elaborado em O Anti-Édipo 
apresenta-se como mero contraponto, ou simplesmente como substituto, ao 

dispositivo conceitual psicanalítico, acabando, assim, por replicar a própria 

máquina binária censurada pelos autores. Para além de dar continuidade à tradição 

metafísica que tanto denuncia — pois, dizer que o ideal regulador do mundo não 

é a ideia, mas o devir não quebra a transcendência, ao contrário —, substituir um 

dispositivo conceitual por outro não permite liberar as forças virtuais residentes no 

nível molecular, objetivo maior de Deleuze e Guattari. 

A leitura empreendida por Dosse, pautada nas tantas críticas recolhidas pelo 

autor quando da escrita de sua Biografia Cruzada, parece proceder. Os próprios 

Deleuze e Guattari, em certa altura de Anti-Édipo, reconhecem certa filiação ao 

empreendimento crítico: 

A esquizoanálise é ao mesmo tempo uma análise 
transcendental e materialista. Ela é crítica, no sentido de que 
leva à crítica de Édipo, ou leva Édipo ao ponto de sua 
própria autocrítica. Ela tem o propósito de explorar um 
inconsciente transcendental, em vez de metafísico; material, 
em vez de ideológico; esquizofrênico, em vez de edipiano; 
não figurativo, em vez de imaginário; real, em vez de 
simbólico; maquínico, em vez de estrutural; molecular, 
micropsíquico e micrológico, em vez de molar ou gregário; 
produtivo, em vez de expressivo. O que temos aqui são 
princípios práticos como direções da “cura”. (DELEUZE; 
GUATTARI, 2010, p. 150). 

 

Não nos esqueçamos de que Deleuze e Guattari tentaram, pouco antes do 

excerto supramencionado, redefinir a crítica kantiana a partir de critérios 

imanentes, de maneira que os autores pudessem filiar-se a essa tradição para 

combater a metafísica psicanalítica, ou Édipo, sem recair em uma visão vulgar do 

que seria a crítica12. Para os autores, O Anti-Édipo operaria uma crítica materialista 

e não apenas transcendental, além de visar denunciar “o uso ilegítimo das sínteses 

do inconsciente tal como aparece na psicanálise edipiana, de modo a recobrar um 

inconsciente transcendental definido pela imanência dos seus critérios e uma 

prática correspondente como esquizoanálise” (Deleuze; Guattari, 2010, p. 104). 

Não obstante a demarcação dessa especificidade, ainda há um acentuado sotaque 

kantiano nessa obra e, por vezes, pode fazer parecer que o inconsciente 

                                                            
12 Ademais, convém lembrar que Deleuze e Guattari jamais se colocaram contra o projeto kantiano, 
ao contrário. Reconhecemos a singular relação dos autores, Deleuze sobretudo, com Kant: o melhor 
inimigo do projeto deleuziano e deleuze-guattariano. De acordo com Deleuze, Kant esteve ligado 
a uma imagem de pensamento danosa, na qual a razão reinava como legítima soberana. Embora 
tenha vislumbrado a gênese das faculdades e as possibilidades inventivas que isso propiciava à 
atividade filosófica, a grande traição de Kant foi ter abstraído dessa sua descoberta em prol do 
fornecimento de formas consolidadas para toda e qualquer experiência possível; ou, em outros 
termos, em prol da construção de “leis” do entendimento capazes de postular sobre as relações 
entre objetos distintos. A experiência real, marcada pela experimentação, vê-se engessada pelos 
tirânicos valores do senso comum, que postulava a predominância da razão sob as demais 
faculdades. Kant calou, portanto, o livro jogo das faculdades e a filosofia, de atividade inventiva, 
restou uma atividade meramente reflexiva.  



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       339 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

transcendental buscado pela esquizoanálise, não obstante pautada em critérios 

imanentes, opera como uma síntese dentre outras.13 

Não por outro motivo, visando acabar com os juízos, os autores convocam 

Antonin Artaud em Mil Platôs e, ao seu lado, empreendem uma outra 

experimentação. Trata-se, nesse derradeiro volume de Capitalismo & 
Esquizofrenia, de resgatar uma outra crítica cujas origens remetem à Espinosa e 

seu séquito de seguidores: Nietzsche, D. H. Lawrence, Franz Kafka e Artaud.  

Como os demais discípulos de Espinosa, Artaud teria rompido com os 

valores judaico-cristãos e abandonado todo e qualquer valor superior ou critério 

pré-existente de conduta. Buscou viver uma existência na qual os juízos calavam-

se diante dos encontros inauditos, ou seja, procurou pensar e agir, como ser 

singular, a partir de valores criados conforme as relações que vivenciava e sem 

recorrer a um universal que existiria de direito. A experiência deixa de ser balizada 

por um alhures e a vida passa a ser orientada por uma arte das composições, um 

modo de buscar extrair alegrias dos encontros os mais diversos. Os juízos, 

sobretudo na concepção kantiana de crítica — que os concebe como postulados 

para toda relação entre sujeito e predicado —, impedem a criação de novos modos 

de existência, calam qualquer possibilidade de criarmos outras maneiras de sentir 

e viver14. Por esse motivo, temos de fazer frente aos juízos ou, como o quer Artaud, 

temos que dar um fim ao juízo de Deus. É um combate pesado e carregado de 

tristezas, como nos lembra Espinosa, porque temos constantemente de lidar com 

as coações, os afectos passivos que nos afligem, para disso produzir alguma coisa 

outra. A grande questão, para todos os integrantes dessa tradição, é: como? E essa 

é a pergunta perseguida por Deleuze e Guattari no intervalo que separa a 

publicação d’O Anti-Édipo e a de Mil Platôs. 

                                                            
13 E aqui parece estar o derradeiro problema, O Anti-Édipo parece produzir uma síntese e não um 
esquema. Conforme as leituras deleuzianas de Kant (DELEUZE, 2013), a síntese nada mais é do 
que uma apreensão de um espaço-tempo finito a partir de conceitos. É, portanto, limitada e 
representacional por excelência, por operar sob a égide do reconhecimento — um aqui que 
reconheço graças a um alhures. O esquema, por sua vez, remete não a uma regra de 
reconhecimento, mas de produção. O esquema cria os próprios conceitos e, ao criá-los, estabelece 
as suas próprias coordenadas espaço-temporais. O primeiro tomo de Capitalismo & Esquizofrenia 
opera sobre um espaço-tempo finito e o delimita a partir da referência a conceitos específicos, 
possui um modo de exposição sintético; diferentemente de Mil Platôs, mais próximo da noção 
kant-deleuziana de esquema. A filiação à laia crítica por parte de Deleuze e Guattari, por si, não 
constitui nenhum problema. O autor de A filosofia crítica de Kant, por sinal, não nega que, tendo 
em vista a atmosfera de pensamento possibilitada pelo empreendimento crítico kantiano, “somos 
todos kantianos” (DELEUZE, 2013, p. 26). 
14 “O que nos incomodava era que, renunciando ao juízo, tínhamos a impressão de nos privarmos 
de qualquer meio para estabelecer diferenças entre existentes, entre modos de existência, como se 
a partir daí tudo se equivalesse. Mas não é antes o juízo que supõe critérios preexistentes (valores 
superiores), e preexistentes desde sempre (no infinito do tempo), de tal maneira que não consegue 
apreender o que há de novo num existente, nem sequer pressentir a criação de um modo de 
existência? Um tal modo se cria vitalmente, através do combate, na insônia do sono, não sem certa 
crueldade contra si mesmo: nada de tudo isso resulta do juízo. O juízo impede a chegada de 
qualquer novo modo de existência. Pois este se cria por suas próprias forças, isto é, pelas forças 
que sabe captar, e vale por si mesmo, na medida em que faz existir a nova combinação. Talvez 
esteja aí o segredo: fazer existir, não julgar. Se julgar é tão repugnante, não é porque tudo se 
equivale, mas ao contrário porque tudo o que vale só pode fazer-se distinguir-se desafiando o 
juízo” (DELEUZE, 2007, p. 153). 



  340      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

O Espinosa de Deleuze e Deleuze-Guattari oferta-nos um mundo, o mundo 

da experimentação, no qual o juízo perde a sua razão de ser. Esse é o mundo d’O 
Anti-Édipo, terreno de um combate vital contra os juízos psicanalíticos vigentes. 

Universo no qual se cria um modo de existência singular e no qual Édipo é 

destruído, ou suas partes são decompostas a fim de adentrarem em uma outra 

relação. Artaud aparecerá em Mil Platôs como a força desestabilizadora, sendo o 

responsável por impedir qualquer transmutação de qualquer recém-criado modo 

de existência em uma nova tábua de valores, evitando que uma ética acabe se 

substancializando em uma moral. Mas, no interregno entre os dois tomos 

integrantes de Capitalismo & Esquizofrenia, outros mundos foram experimentados. 

Mundos possibilitados pela tristeza decorrente d’O Anti-Édipo, por aquele seu 

fracasso mais profundo.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Inegavelmente o conceito de experimentação, em Deleuze e Deleuze-

Guattari, sofre variações ao longo da obra Capitalismo & Esquizofrenia. De uma 

mera experiência artística, responsável por elidir com um campo judicativo, torna-

se uma dimensão vital de todo e qualquer encontro e responsável por calar 

qualquer tábua de valores. Não podemos argumentar que o conceito se modifica 

radicalmente, antes ele é aprofundado e revisitado, graças às leituras empreendidas 

por Deleuze das obras de Espinosa. O tom espinosano confere uma dimensão que 

antes restava apagada ou ausente, dando um novo campo problemático para que 

o conceito de experimentação possa se desenvolver e se conectar com outras 

noções — como aquela de prudência.  

Resta-nos fazer algumas considerações sobre a relação do conceito de 

experimentação forjado por Deleuze e Deleuze-Guattari com outras tradições, 

tanto em relação à Filosofia das Ciências quanto com o senso comum. 

Diferentemente de certas discussões científicas, a experimentação deleuziana e 

deleuzo-guattariana não prescinde de uma grade de leitura prévia do mundo. 

Embora possamos compreendê-la de modo aprofundado a partir de certa remissão 

ao espinosismo, isso não significa de maneira alguma que necessitamos ser 

espinosistas para realizarmos experimentações, ao contrário. As experimentações 

ocorrem de maneira involuntária, sem sequer nos darmos conta. Nesse sentido, 

não obstante a matriz filosófica com a qual o conceito de experimentação é pintado 

por Deleuze e Deleuze-Guattari, tal noção aproxima-se de certa concepção 

propagada pelo senso comum. Tanto para os autores quando para o julgo popular, 

a experimentação não passa de algo que acontece sem que, necessariamente, 

tenhamos ciência e aquilo que surge, de maneira geral, é sempre da ordem do 

inédito. A grande diferença, porém, está na dimensão ético- estética conferida 

pelos filósofos franceses ao conceito em questão e que, para o senso comum, seria 

inexistente. 

 

 



Christian Fernando Ribeiro Guimarães Vinci       341 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ALVES, R. Filosofia da ciência: Introdução ao jogo e suas regras. São Paulo: Editora 

Brasiliense, 1981. 

CHALMERS, Alan. O que é ciência afinal? Trad. de Raul Filker. São Paulo: Editora 

Brasiliense, 1993. 

CUSSET, François. Filosofia Francesa: a influência de Foucault, Derrida, Deleuze & 

cia. Tradução de Fátima Murad. Porto Alegre: Artmed, 2008. 

DELEUZE, Gilles. Bergsonismo. Trad. de Luiz B. Orlandi. São Paulo: Editora 34, 

2012. 

______. Conversações. Trad. de Peter Pal Pelbart. São Paulo: Editora 34, 2007. 

______. Diferença e repetição. Trad. de Roberto Machado e Luiz. B. Orlandi. São 

Paulo: graal, 1988. 

______. Empirismo e subjetividade. Trad. de Luiz B. Orlandi. São Paulo: Editora 

34, 2004. 

______. En medio de Spinoza. Trad. Equipe Cactus. Buenos Aires: Cactus editorial, 

2008. 

______. Espinosa: filosofia prática. São Paulo: Escuta, 2002. 

______. Kant y el tiempo. Trad. de Equipo Editorial Cactus. Buenos Aires: Cactus, 

2013. 

______. Nietzsche e a Filosofia. Rio de Janeiro: Taurus, 1976. 

______. Proust e os signos. Trad. de Antonio Carlos Piquet e Roberto Machado. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010. 

______. Spinoza et le problème de l'expression. Paris: Editions de Minuit, 1968. 

______; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: vol. 3. Trad. de Aurélio Guerra Neto, Ana 

Lúcia de Oliveira, Lúcia Cláudia Leão e Suely Rolnik. São Paulo: Editora 34, 1996. 

______. O Anti-Édipo: Capitalismo & Esquizofrenia 1. Trad. de Luiz B. Orlandi. São 

Paulo: Editora 34, 2010. 

DELEUZE, Gilles; PARNET, Claire. Diálogos. Lisboa: Relógio D'Água, 2004. 

DOSSE, François. Gilles Deleuze e Félix Guattari: biografia cruzada. Tradução de 

Fátima Murad. Porto Alegre: Artmed, 2010. 

DURING, Elie. Blackboxing in theory: Deleuze versus Deleuze. In: LOTRINGER, 

Sylvère; COHEN, Sandra (Orgs.). French Theory in America. New York: Routledge, 

2001. p. 163-190. 

ESPINOSA, Bento de. Ética. Trad. de Tomaz Tadeu. Belo Horizonte: Ed. Autêntica, 

2010. 

_______. Tratado Teológico-Político. São Paulo: Ed. Martins Fontes, 2008. 

FACHIN, Odilia. Fundamentos de Metodologia Científica. Ed Saraiva. 2004. 



  342      O conceito de experimentação na filosofia de Gilles Deleuze  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 322-342, JUL./DEZ. 2018 

 

HARDT, Michael. Deleuze: um aprendizado em filosofia. Trad. de Suelo Cavendish. 

São Paulo: Editora 34,  

NIETZSCHE, Friedrich. Além do Bem e do Mal. Trad. de Paulo Cesar de Souza. 

São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

______. Crepúsculo dos Ídolos. Trad. de Paulo Cesar de Souza. São Paulo: cia. das 

Letras, 2005. 

VINCI, Christian F. R. G. A prudência e o abandono da crítica em Capitalismo & 

Esquizofrenia. Argumentos: revista de Filosofia, Fortaleza, n. 9, v. 17, p. 107-122, 

jan-jun. 2017. 

 

 

Recebido em: 09-04-18 

Aceito para publicação em: 27-11-2018  

 



 
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 343-349, JUL./DEZ. 2018 

   

A SEMÂNTICA ANSELMIANA DOS TERMOS DENOMINATIVOS 
THE ANSELMIAN SEMANTICS OF DENOMINATIVE TERMS 

 

 
 

GUILHERME WYLLIE1 
Universidade Federal Fluminense (UFF) - Brasil 

guilhermewyllie@id.uff.br 
 

 

 

RESUMO: No De grammatico, Anselmo da Cantuária distingue e articula algumas noções linguísticas 
a fim de esclarecer uma suposta inconsistência na semântica dos termos denominativos. O presente 
estudo sustenta que a apelação é por ele concebida como uma noção básica a partir da qual a 
significação de um termo denominativo pode ser estabelecida. Essencialmente, Anselmo define a 
apelação em termos pragmático-referenciais e dela se vale para realizar três procedimentos 
consecutivos, cujo propósito é determinar a significação de um termo denominativo. De início, ele 
indica o que o termo denominativo apela. Em seguida, ele explicita a significação da sentença que 
contém tal termo, substituindo-o por sua definição. Finalmente, ele identifica o que o termo abstrato 
dessa definição apela. Segundo Anselmo, dado que um termo denominativo (i) significa per se o 
que na significação da sentença correspondente se predica do que ele apela e (ii) significa per 
aliud aquilo que ele apela, basta especificar ambas as apelações para, com base nelas, obter a 
significação de um termo denominativo. 

PALAVRAS-CHAVE: Anselmo da Cantuária. De grammatico. Termos denominativos. Apelação. 
Significação. 

ABSTRACT: Anselm of Canterbury, in his De Grammatico, distinguishes and articulates some 
linguistic notions in order to clarify an alleged inconsistency in the semantics of denominative 
terms. The present study argues that he conceives the appellation as a basic notion from which the 
signification of a denominative term can be established. Essentially, I shall show that Anselm defines 
“appellation” as a pragmatic-referential concept and relies on it to perform three consecutive 
procedures whose purpose is to determine the signification of a denominative term. Firstly, he 
indicates what the denominative term appellates to. Secondly, he presents the signification of the 
sentence that contains such a term by replacing it with its definition. Finally, he identifies what the 
abstract term of this definition appellates to. According to Anselm, as a denominative term (i) it 
signifies per se what in the signification of the corresponding sentence is predicate of what it 
appellates to and (ii) it signifies per aliud what it appellates to. All one needs to do to get to the 
signification of a denominative term is specify its appellations. 

KEYWORDS: Anselm of Canterbury. De grammatico. Denominative terms. Appellation. 
Signification. 

 

 

 

                                                            
1 Professor efetivo do Departamento de Filosofia da Universidade Federal Fluminense (UFF). 

FLU
XO

 C
O

N
TÍN

U
O

 



  344      A Semântica Anselmiana dos Termos Denominativos  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 343-349, JUL./DEZ. 2018 

 

INTRODUÇÃO 

O De grammatico notabiliza-se como o único texto do Corpus Anselmianum 

exclusivamente consagrado à resolução de problemas semânticos. Redigido na 

segunda metade do século XI, tal opúsculo assume a forma de um breve diálogo 

entre um mestre e seu discípulo. Nele, Anselmo da Cantuária fixa e articula alguns 

conceitos linguísticos com a finalidade de esclarecer a aparente inconsistência de 

termos denominativos como ‘gramático’, que se caracterizam basicamente por 

atuar ora como substantivos, ora como adjetivos derivados de substantivos. Em 

particular, sua atenção concentra-se na suposta oposição entre a afirmação 

efetuada por Prisciano nas Institutiones grammaticae de que ‘gramático’ significaria 

uma substância e a declaração feita por Aristóteles nas Categorias de que 

‘gramático’ significaria uma qualidade. 

Duas são as partes em que se divide a resposta de Anselmo à controvérsia 

acima relatada. A primeira ocupa os onze capítulos iniciais do De grammatico e se 

distingue pela análise crítica de argumentos favoráveis a cada uma das teses 

contrapostas. Já a segunda abrange o restante da obra e se destaca pela 

especificação das noções de apelação, significação per se e significação per aliud, 

que, uma vez associadas, permitiram o reconhecimento de que ‘gramático’ 

significaria per se uma qualidade, mas apelaria e significaria per aliud uma 

substância, contribuindo desse modo para a elucidação da divergência em questão. 

No estudo aqui proposto, defenderei que a apelação é no De grammatico 

concebida como uma noção básica a partir da qual se pode fixar a significação dos 

termos denominativos. Para tanto, argumentarei que o referido tipo de termo 

significa per aliud o que ele apela e significa per se aquilo que no contexto da 

significação da sentença correspondente se predica do que ele apela. Antes, 

porém, exporei como Anselmo caracteriza a significação de uma sentença. Em 

seguida, evidenciarei a natureza pragmático-referencial da noção anselmiana de 

apelação. 

 

1 A SIGNIFICAÇÃO DAS SENTENÇAS NO DE GRAMMATICO 

Ao comentar no prefácio do De veritate que o De grammatico “não seria 

inútil aos que se iniciam na dialética”,2 Anselmo enfatiza seu caráter pedagógico 

como uma introdução à lógica.3 Aliás, é justamente sob essa perspectiva que ele 

esclarece na primeira parte de tal obra que a validade de um argumento não 

depende da forma gramatical das sentenças que o constituem, mas da significação 

que delas se extrai quando suas condições de verdade são determinadas. 

                                                            
2 ANSELMO DA CANTUÁRIA, De veritate, Praefatio: “non inutile ut puto introducendis ad 
dialecticam, cuius initium est ‘De grammatico’ ”. 
3 Cumpre aqui notar que enquanto Steiger e Boschung defendem que Anselmo concebera o De 
grammatico como uma introdução ao método dialético (STEIGER, 1969, p. 107-144 e BOSCHUNG, 
2006), Bazàn e Adams argumentam que o De grammatico fora redigido como uma proto-quaestio 
introdutória às Categorias de Aristóteles (BAZÀN, 1985 e ADAMS, 2000, p. 83-112). 



Guilherme Wyllie       345 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 343-349, JUL./DEZ. 2018 

Valendo-se das sentenças “Todo homem pode ser inteligido como homem 

sem gramática” e “Nenhum gramático pode ser inteligido como gramático sem 

gramática”, Anselmo afirma com base no que deve ser o caso para que cada uma 

delas seja verdadeira, que a primeira significa “O ser do homem não requer 

gramática” e que a segunda significa “O ser do gramático requer gramática”. 

Subsequentemente, ele evidencia que apesar de nenhuma conclusão se seguir do 

par de sentenças “Todo homem pode ser inteligido como homem sem gramática 

e nenhum gramático pode ser inteligido como gramático sem gramática”, é possível 

derivar “O ser do gramático não é o ser do homem” da conjunção das significações 

de tais sentenças “O ser do homem não requer gramática e o ser do gramático 

requer gramática” (cf. De grammatico, II-IV), o que confirmaria sua tese de que 

[...] o termo comum de um silogismo não tem de ocorrer 
tanto na elocução, quanto no pensamento. Pois assim como 
nada se conclui, se ele é comum no som vocal, mas não o 
é no sentido, não há objeção se ele é comum no intelecto, 
mas não o é na elocução. Sem dúvida, o que une um 
silogismo é o pensamento e não as palavras.4 

 

Portanto, verifica-se que, segundo Anselmo, a especificação das condições 

necessárias para a verdade de uma sentença fornece a sua significação, 

dissociando-a da respectiva forma gramatical, e permite o estabelecimento da 

validade do argumento em que ela eventualmente se encontra. 

 

2 A NOÇÃO ANSELMIANA DE APELAÇÃO 

Anselmo chama de apelativo “o nome de qualquer coisa que em 

conformidade com o uso da linguagem seja por ele apelada”.5 Não obstante a 

circularidade e a falta de clareza dessa descrição, o fato de Anselmo afirmar que 

‘homem’ apela homem indicaria que, para ele, um termo t apela um objeto x se e 

somente se t é habitualmente usado para designar x (cf. De grammatico, XII). 

Contrapõe-se a tal hipótese, no entanto, outra afirmação presente no capítulo XIV 

do De grammatico, onde se relata que em um lugar exclusivamente ocupado por 

um cavalo branco e um boi preto, ‘branco’ não apela a brancura, mas o cavalo, 

evidenciando assim que um termo nem sempre apela algo regularmente designado 

por ele. Logo, é lícito depreender do que acima foi exposto que Anselmo admite 

não uma, mas duas formas de determinar a apelação de um termo. A mais simples 

requer um locutor que se vale de um termo para fazer referência a um objeto, ao 

passo que a restante exige um locutor que recorre a um termo para fazer referência 

a um objeto relacionado de maneira circunstancial a outro objeto usualmente 

nomeado por ele. Em suma, 

                                                            
4 ANSELMO DA CANTUÁRIA, De grammatico, IV: “Communis terminus syllogismi non tam in 
prolatione quam in sententia est habendus. Sicut enim nihil efficitur, si communis est in voce et 
non in sensu: ita nihil obest, si est in intellectu et non in prolatione. Sententia quippe ligat 
syllogismum, non verba”. 
5 Ibid., XII: “Appellatiuum autem nomen cuiuslibet rei nunc dico, quo res ipsa usu loquendi 
appellatur”. 



  346      A Semântica Anselmiana dos Termos Denominativos  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 343-349, JUL./DEZ. 2018 

 

t apela x se e somente se (i) t é usado por a para designar x ou (ii) se t é 
habitualmente usado por a para designar y e y está contextualmente associado a 
x, então t é usado por a para designar x 

 

onde t representa um termo, x e y expressam objetos e a denota um locutor. 

 

3 A SIGNIFICAÇÃO DOS TERMOS DENOMINATIVOS 

Segundo Anselmo, termos são sinais linguísticos (cf. De grammatico, XIV). 

Obviamente, ele assim os caracteriza em virtude da sua capacidade de significar 

algo. Beneficiado pelas observações de Aristóteles e Agostinho sobre a natureza 

dos sinais (ARISTÓTELES, De interpretatione, 16b19-21, AGOSTINHO DE HIPONA, 

De doctrina christiana, II.1), Anselmo sustenta que um termo significa determinado 

objeto na medida em que constitui uma intelecção de tal objeto. Logo, pode-se 

com segurança dizer que a significação é por ele concebida como uma propriedade 

psicológico-causal dos termos (cf. De grammatico, XI, De casu diaboli, XI e De 
potestate, XLIII). 

No De grammatico, Anselmo trata especificamente da significação dos 

termos denominativos. De modo geral, a denominação é descrita como um 

fenômeno linguístico que ocorre quando um termo deriva de outro e ambos 

designam objetos distintos (cf. CEREZO, 2015, p. 197). Para elucidar tal fenômeno 

e estabelecer de que modo um termo denominativo relaciona-se tanto com o 

objeto que ele designa, quanto com o objeto designado pelo termo do qual ele 

deriva, Anselmo avalia o comportamento semântico de ‘gramático’. Basicamente, 

termos denominativos como ‘gramático’ designam uma substância, mas derivam 

de termos que, assim como ‘gramática’, designam uma qualidade. Portanto, o que 

importa para ele no presente contexto é determinar se ‘gramático’ significa uma 

substância ou uma qualidade. Conforme já foi aqui observado, Anselmo responde 

a essa questão articulando os conceitos de apelação, significação per se e 

significação per aliud. Eis como ele resume a sua solução: 

Na verdade, ‘gramático’ não significa o homem e a 
gramática como uma unidade, mas significa per se a 
gramática e per aliud o homem. Ainda que o termo 
[‘gramático’] apele o homem, não se diz propriamente que 
ele o signifique e embora signifique a gramática, ele, porém, 
não a apela.6 

 

A julgar pelo que declara Anselmo na referida passagem, ‘gramático’ 

significa per se a gramática justamente por ser ela predicada do homem, mas 

também significa per aliud o homem na medida em que a gramática dele se 

predica. Pois bem, como ‘gramático’ apela o homem e a fixação de ambos os tipos 

                                                            
6 ANSELMO DA CANTUÁRIA, De grammatico, XII: “Grammaticus uero non significat hominem et 
grammaticam ut unum sed grammaticam per se et hominem per aliud significat. Et hoc nomen 
quamuis sit appellatiuum hominis, non tamen proprie dicitur eius significatiuum; et licet sit 
significatiuum grammaticae, non tamen est eius appellatiuum”. 



Guilherme Wyllie       347 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 343-349, JUL./DEZ. 2018 

de significação depende de tal apelação, é legítimo afirmar que termos 

denominativos significam per se aquilo que se predica do que eles apelam e per 
aliud o que eles apelam. Formalmente, 

(i)    td significa per se x somente se td apela y e x é predicado de y 

(ii)   td significa per aliud x somente se td apela x 

 

onde x e y expressam objetos e td representa um termo denominativo. 

De fato, a prioridade da apelação dos termos em relação a sua significação 

reflete uma ideia tacitamente defendida por Anselmo de que a aptidão de um 

termo para constituir a intelecção de um objeto supõe a determinação da maneira 

como ele é empregado para fazer referência a esse objeto (cf. De grammatico, XIV 

e Monologion, LXII). Em outras palavras, um termo só leva uma pessoa a pensar 

em determinado objeto se ela já sabe como usá-lo para designar tal objeto. 

Enfim, cumpre ainda salientar que o papel da apelação no estabelecimento 

da significação dos termos também pode ser confirmado por uma passagem do 

De grammatico, onde Anselmo esclarece como o termo denominativo ‘branco’ 

pode significar per se a brancura e ainda apelar e significar per aliud um cavalo. 

De acordo com ele, 

[...] antes mesmo de saber que o cavalo é branco, o nome 
‘cavalo’ para mim significa per se e não per aliud a 
substância do cavalo. O nome ‘branco’, porém, não significa 
per se a substância do cavalo, mas per aliud, isto é, pelo 
fato de eu saber que o cavalo é branco. Com efeito, dado 
que o nome ‘branco’ não significa nada mais do que a 
expressão ‘possuidor de brancura’, segue-se que, para mim, 
essa expressão, assim como o nome ‘branco’, constitui per 
se a intelecção da brancura e não do possuidor de brancura. 
Ora, eu sei que a brancura está no cavalo e sei disso não 
por meio do nome ‘branco’, mas por intermédio de outra 
coisa, a saber, a visão. Logo, uma vez inteligida a brancura 
por meio de tal nome, intelijo o cavalo através do 
conhecimento de que a brancura está no cavalo, isto é, por 
intermédio de outra coisa distinta do nome ‘branco’, que, 
todavia, apela o cavalo.7 

 

Sem dúvida, uma leitura acurada desse texto revela que Anselmo se vale do 

que os termos ‘branco’ e ‘brancura’ apelam, além do que a sentença ‘o cavalo é 

branco’ significa, para, com base nisso, determinar em três etapas a significação de 

‘branco’. De início, ele evidencia que ‘branco’ apela um cavalo em ‘o cavalo é 

                                                            
7 ANSELMO DA CANTUÁRIA, De grammatico, XIV: “Nempe nomen etiam priusquam sciam ipsum 
equum album esse, significat mihi equi substantiam per se, et non per aliud. Nomen vero albi equi 
substantiam significat non per se, sed per aliud, id est per hoc quia scio equum esse album. Cum 
enim nihil aliud significet hoc nomen, quod est ‘albus’, quam haec oratio, quae est ‘habens 
albedinem’: sicut haec oratio per se constituit mihi intellectum albedinis, et non eius rei quae habet 
albedinem: ita et nomen. Sed quoniam scio albedinem esse in equo, et hoc per aliud quam per 
nomen albi, velut per visum: intellecta albedine per hoc nomen, intelligo equum per hoc quod 
albedinem scio esse in equo, id est per aliud quam per nomen albi, quo tamen equus appelatur”.  



  348      A Semântica Anselmiana dos Termos Denominativos  
 

   SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 343-349, JUL./DEZ. 2018 

 

branco’. Subsequentemente, Anselmo explicita a significação de ‘o cavalo é branco’ 

e detecta a apelação de ‘brancura’. Para tanto, ele substitui ‘branco’ em ‘o cavalo é 

branco’ por sua definição, isto é, ‘possuidor de brancura’, obtendo assim ‘o cavalo 

é possuidor de brancura’. Visto que termos não-denominativos como ‘brancura’ 

apelam a natureza comum por eles significada (cf. ANSELMO DA CANTUÁRIA, 

Epistola de incarnatione Verbi, XI), segue-se que ‘brancura’ apela a brancura. Por 

fim, Anselmo estabelece o que ‘branco’ significa. Recorrendo aos seus próprios 

critérios de significação, ele sustenta que se ‘branco’ apela o cavalo e um termo 

significa per aliud o que ele apela, então ‘branco’ significa per aliud o cavalo. De 

modo análogo, ele atesta que se ‘branco’ apela o cavalo e ‘brancura’ apela a 

brancura, então, dado que um termo significa per se o que na significação da 

respectiva sentença se predica do que ele apela, ‘branco’ significa per se a 

brancura. 

 

CONCLUSÃO 

O estudo que ora concluímos propõe uma nova compreensão do 

comportamento semântico dos termos denominativos no De grammatico de 

Anselmo da Cantuária. Nele, abrimos mão de uma importante tese da interpretação 

tradicional, que defende a função absolutamente precípua da significação per se 

na semântica anselmiana,8 e concebemos a apelação como uma noção linguística 

básica. Ao contrário daqueles que caracterizam a apelação como uma relação 

referencial (HENRY, 1982, p. 137 e ADAMS, 2000, p. 85), há quem diga que tal 

noção seria meramente pragmática (MARENBON, 2002, p. 82 e KING, 2004, p. 11-

12). Para superar essa oposição, mostramos que a apelação é no De grammatico 

definida em termos pragmático-referenciais. Desse modo, a versão mais complexa 

da apelação envolveria um locutor que recorre a determinado termo para fazer 

referência a um objeto relacionado de maneira circunstancial a outro objeto 

usualmente nomeado por ele. Eis, portanto, como Anselmo se vale da apelação 

para, com base na distinção entre a forma gramatical de uma sentença e a sua 

significação, determinar o que um termo denominativo significa. Conforme 

argumentamos na seção anterior, após estabelecer a apelação do termo em 

questão, ele expõe a significação da sentença que encerra tal termo, substituindo-

o pela definição correspondente, além de identificar o que o termo abstrato dessa 

definição apela. Em seguida, ele recorre às referidas apelações para, com base em 

seus critérios de significação, concluir que o termo denominativo significa per aliud 

o que ele apela e significa per se o que na significação da sentença correspondente 

se predica do que ele apela. 

 

 

 

                                                            
8 Menções à interpretação tradicional da semântica anselmiana podem ser encontradas, por 
exemplo, em MARENBON, 2002, p. 82 e ADAMS, 2000, p. 88. 



Guilherme Wyllie       349 

SOFIA (ISSN 2317-2339), VITÓRIA (ES), V.7, N.2, P. 343-349, JUL./DEZ. 2018 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

ADAMS, Marilyn McCord. Re-reading De grammatico or Anselm’s Introduction to 

Aristotle’s Categories. Documenti e studii sulla traditione filosofica medievale, XI, 

2000, p. 83-112. 

ANSELMO DA CANTUÁRIA. De grammatico. In: SCHMITT, Franciscus S. (Ed.). S. 
Anselmi Cantuarensis Archiepiscopi Opera Omnia. Stuttgart-Bad Cannstatt: 

Frommann-Holzboog, 1968. p. 141-168. 

______. De veritate. In: SCHMITT, Franciscus S. (Ed.). S. Anselmi Cantuarensis 
Archiepiscopi Opera Omnia. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog, 1968. 

p. 169-199. 

ARISTÓTELES LATINO. Categoriae vel Praedicamenta (ed. L. Minio-Paluello). 

Bruxelas: Desclée de Brouwer, 1961. 

BAZÀN, Bernardo. Les questions disputées principalement dans le facultés de 

théologie. In: BAZÀN, Bernardo et al. (Eds.). Les questions disputées et les 
questions quodlibétiques dans les facultés de théologie, de droit et de médicine. 

Turnhout: Brepols, 1985. 

BOSCHUNG, Peter. From a topical point a view: Dialectic in Anselm of 
Canterbury’s De grammatico. Leiden: Brill, 2006. 

CEREZO, Maria. Anselm of Canterbury’s Theory of Meaning: analysis of some 

semantic distinctions in De grammatico. Vivarium, 53, 2015, p. 194-220. 

HENRY, Desmond Paul. Predicables and categories. In: KRETZMANN,  Norman; 

KENNY, Anthony; PINBORG, Jan (Eds.). The Cambridge History of Later Medieval 
Philosophy. Cambridge: Cambridge University Press, 1982. p. 128-142. 

KING, Peter. Anselm on the Philosophy of Language. In: LEFTOW, Brian; DAVIES, 

Brian (Eds.). The Cambridge Companion to Anselm. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2004. p. 84-110. 

MARENBON, John. Some semantic problems in Anselm’s De grammatico. In: 

HERREN, Michael W.; McDONOUGH, Christopher J.; ARTHUR, Ross Gi. (Eds.). 

Latin Culture in the Eleventh Century. Turnhout: Brepols, 2002. p. 73-86. 

PRISCIANO. Institutionum grammaticarum libri XVIII (ed. Martin Hertz). Leipzig: 

Teubner, 1855-9. 

STEIGER, Lothar. Contexe syllogismos. Über die Kunst und Bedeutung der Topik 

bei Anselm. Analecta Anselmiana, I, 1969, p. 107-144. 

 

 

Recebido em: 18-05-18 

Aceito para publicação em: 19-11-2018  

 


